

# BENARES SANSKRIT SÉRIES;

#### COLLECTION OF SANSKRIT WORKS

EDITED BY THE

PANDITS OF THE BENARES SANSKRIT COLLEGE,

UNDER THE SUPERINTENDENCE OF R. T. H. GRIFFITH, M. A., C. I. E.

G. THIBAUT, Pr. D.

No. 124.

# श्री मुख्यम्।

श्रीश्रीवलुभाचार्यविरचितम् ।

गोस्वापिश्रीपुरुषोत्तमजीमहाराजविरचितशाष्य-प्रकाशाख्यव्याख्याममतम् । श्रीमदाचार्यश्रीवल्लभाधीश्वरगुद्धाद्वैतसंप्रदायविदुषा रत्नगोपालभट्टेन संशोधितम् । ANU BHASHYA,

On Brahmasûtra by Ŝrî Vallabhâchârya,
With the Commentary called Bhâshya Prakâsa,
By Goswâmi Ŝrî Purushottamjee Mahârâj.
Edited by Ratna Gopâl Bhatta.

Fasciculus XI.

#### BENARES:

Published by the Proprietors Messrs. Braj B. Das & Co., AND SOLD BY H. D. GUPTA,

Secretary, Chowkhamba Sanskrit Book Depot.

Printed at the Vidya Vilas Press, BENARES.

# सूचीपत्रम्।

|                                                  |   | •  |    |
|--------------------------------------------------|---|----|----|
| गुणपाठः ू                                        | • | 8  | 0  |
| गालप्रकार्यः                                     | 2 | <  | ٥  |
| गंगालहरी                                         | 0 | ٤  | ٥  |
| गुरसारणी                                         | 0 | 8  | •  |
| जातकतत्त्वम्                                     | 0 | १२ | 0  |
| तस्वदीप                                          | • | 8  | •  |
| तकसंग्रहः                                        | • | 8  | Ę  |
| द्त्तकमीमांसा                                    | • | <  | 0  |
| धम्मशास्त्रसंग्रहः                               | 0 | •  | Ę  |
| धातुपाठः ् ( शिला -৴ )                           | ٥ | ર  | 0  |
| <u>धातुरूपावली</u>                               | ٥ | ર  | 0  |
| नेषघ चरित नारायगी। टीका टाइप                     | 8 | 0  | ٥  |
| परिभाषापाठः                                      | • | १  | 0  |
| •पाणिनीयशिक्षा भाष्यसहिता                        | 8 | 2  | 0  |
| प्रथम परीक्षा                                    | ٥ | ર  | •  |
| प्रथमपुस्तक हिन्दी                               | 0 | 8  | ٥  |
| प्रश्नमूषणम् (प्रश्न विचार का बहुत उत्तम ब्रन्थ) | 0 | 8  | •  |
| बाजगणितम् (म० म० पं० सुधाकरकृतिटेप्पणीसिहित)     | १ | <  | ٥  |
| भनोरमा शब्दरत्नसहिता ( टाइप )                    | ९ | ٥  | •  |
| लघुकोमुदी टिप्पणीसहिता                           | 0 | 8  | 0  |
| लघुको <b>मुद्रीभाषा</b> टीका                     | ક | 0  | ٥  |
| लक्षणावली                                        | 0 | ર  | 0  |
| लीलावती (म॰ म॰ पं॰ सुधाकरकृतीटपणीसहित)           | १ | 0  | 0  |
| वसिष्ठसिद्धान्तः                                 | • | 8  | Ę  |
| विष्णु सहस्रनाम                                  | • | 8  | ò  |
| शब्दकपावली                                       | • | ę  | Ş  |
| श्रङ्गार सप्तश्रती                               | 8 | <  | 0  |
| समासचक्रम्                                       | 0 | १  | 0  |
| समास्चिन्द्रिका                                  | • | 8  |    |
| सरखतीक्षठाभरणम्                                  | 3 | ·o | •  |
| साङ्ख्यचन्द्रिका टिप्पणीसिहिता                   | 0 | <. | •• |
| साङ्ग्यतत्त्वकौमुदी                              | 0 | Ę  | 0  |
| सिद्धान्तकोमुदी                                  | 3 | •  | 0  |
| सिद्धान्तमुक्तावली दिनकरीटिञ्चणीसहिता            | - | 0  | 0  |
| उपसर्गवृत्ति                                     | 0 | 8  | •  |
| <b>क्षेत्रको</b> मुदी                            | 0 | Ę  | 0  |
| क्षेत्रसंहिता                                    | 3 | 0  | 0  |
| •                                                | - |    |    |

परमतः सेतून्मानसम्बन्धभेदव्यपदेशेभ्यः ॥३१॥

धर्मिधर्मविरोधः परिहृतः । धर्म्यन्तरिवरोधपरिहारार्थमधि-करणमारभते । तत्र पूर्वपक्षमाह । परमतः । अतोऽपि ब्रह्मण्य प-रमन्यदुत्कृष्टं फलमस्ति । तत्र वैदिकहेतवः । सेत्नमानसम्बन्धभेद-

क्षपवत्त्वमप्राकृतक्षपवत्त्वायेति । अत एव चेलेकसूत्रे तृतीये जीवस्य ब्रह्मामिन्नत्वाय प्रतिबिम्बत्वमुच्यत इति । अम्बुविद्रत्येकसूत्रे चतुर्थे भाक्ति विना जीवस्य न स्वक्षपसुखामिव्यक्तिरिति । वृद्धिहासेतिद्धि-सृत्रं पश्चमे भक्तिः सर्वत्र नैकविधेति तत्फलदानेऽपि तारतम्यमिति । प्रकृतैतावत्त्वेत्येकसूत्रे षष्ठे भगवान् पालकोऽपीति । तद्व्यक्तेति चतुः-सूत्रे प्रकाशवद्यावैशेष्यमिति भेदनेन पश्चसूत्रतां कृत्वा तत्र सप्तमे परमात्मा सदा अव्यक्तस्वभावः स च भक्तिसाध्यात् प्रसादाद् व्यक्तो भवतीति । उभयव्यपदेशादिति चतुःसूत्रेऽप्टमे, आनन्दादिक्षणोऽपि श्रुतिबलादानन्दादिगुणकोऽपीति सर्वत्र माहात्म्यमेवोच्यते भक्तार्थमित्याहुः । तत्रापि वयमुदासीनाः । आद्ये हेतोरध्याहार्यत्वान्त् । द्वितीयार्थस्य प्रागपि सिद्धत्वेन निष्प्रयोजनकत्वात् । तृतीयेऽपि जीवस्य मुख्यप्रतिबिम्बतायां मिथ्यात्वापत्तेरिन्नत्वस्य प्रागवे साधिनतत्वाद्य सूत्रवैयर्थ्यमित्यादिदोषाणां भानादिति ॥ ३०॥ ९॥

परमतः स्नेतून्मानसम्बन्धभेद्व्यपदेशेश्यः॥

सङ्गतिकथनपूर्वकमधिकरणप्रयोजनमाहुः। \* धर्मीत्यादि \*

ब्रह्म सर्वधर्मशून्यं, न तु धर्मीति । धर्माश्चेतरेतरिवरुद्धा, नः ह्येकत्र

सम्भवन्तीति । धर्माश्च कार्या, न ब्रह्मेत्यादिकपो यो विरोधः सांऽधिकरणचतुष्टयेन परिहृतः। अतः परं धर्म्यन्तरस्यापि सहावस्थान
माशङ्का तत्परिहारार्थमारभते । तथाच प्रसङ्गः सङ्गतिरुक्तविरोधपरिहारश्च प्रयोजनमित्यर्थः। तत्र यथा क्षेयाद् ब्रह्मणः फलक्प
मुत्कृष्टमेत्रं तैतोऽप्यन्यदुत्कृष्टमस्ति नवेति सन्देहः। तद्बीजन्तु,

अक्षरात् परतः परः, पुरुषात्र परं किश्चित् सा काष्टा सा परा गति
रिति व्यवदेशः सत्कादिव्यपदेशश्च । तयोः पूर्वपक्षादेव बुध्यमान-

व्यपदेशेभ्यः । यद्यपि समन्वय एवेते दोषाः परिद्वतास्तथापि स्वरूपविरोधपरिहारमस्तावाद पुनरूच्यन्ते । सर्ववाक्यमतिपाद्यमे-कमेवेसापि न सिद्धम् । एतैर्हेतुभिः परिच्छेदेन धर्मिभेदे सिद्धे, न पूर्वाधिकरणसिद्धान्तविरोधः । ननु समन्वयेन ब्रह्मत्वमुत्तरपादेनै-क्यं पूर्वाधिकरणेनाविरोध इति व्यर्थमिदमधिकरणमितिचेन्न । अ-र्थवलविचारोऽयं, समन्वये चोत्तरपादे च शब्दबलविचारः । धै-मिविचारान्न पूर्वेण गतार्थत्वम् ।

स्वात् तमेव वदतीत्यारायेनाहुः। \* तत्रेत्यादि \*। \* तत्र वैदिक-हेतृव इति \*। फलान्तरसत्त्वे वैदिका एव हेतवः। तथाच शब्दबलेन अद्वितीयत्वाद्रथवलन फलान्तरस्यापि सिद्धा प्राप्ते विरोधे वेदा-न्तवाक्यांर्थनिर्घाराय प्रवृत्तस्येतद्विचारणमावद्यकामिति बोधितम्। ननु सेत्वादिवाक्यानां पूर्व विचारितत्वात् पुनः कथनस्य किं प्रयो-जनमित्यत आहुः। \* यचपीत्यादि \*। सर्वेषां वेदान्तानां ब्रह्मपर-स्वविचारे यद्यप्यते संत्वादिपदोक्ता अवान्तरवर्त्तित्वादयः परिष्ट-तास्तथापि परस्वरूपविरोधित्वेन बाधका इत्येवं न परिष्टता इति तथा परिहर्न्ते पुनरुच्यन्ते । किश्च । तेषु तेषु वाक्येषु तत्तद्भूपाणां प्रतिपादनात् सर्ववाक्यप्रतिपाद्यमेकमवेत्यपि न सिद्धमतस्तत्साधना-यापि पुनरुच्यन्ते इत्यर्थः । ननु पूर्वाधिकरणं ब्रह्मणः परत्वमद्भि-तीयत्वं च सिद्धम्। अत्र चैतेर्हेतुभिस्तदाक्षिप्यत इत्याक्षेप एवात्र सङ्गतिरस्तु, म प्रसङ्ग इत्यत आहुः \* एतेरित्यादि \*। सेत्वादिभि-हेतुभिः परिच्छेदेन ब्रह्मणोऽवान्तरत्वनिश्चयेन धर्म्यन्तरे सिद्धे त-स्मिश्रेव परत्वमद्वितीयत्वं च पर्यवसास्यतीति न पूर्वाधिकरणसि-द्धान्तानां विरोधोऽतो नाक्षेपः सङ्गतिः, किन्तु प्रसङ्ग एव सङ्गति-रित्यर्थः। पुनः प्रकारान्तरेण वैयर्थ्यमाशङ्क्य पारहरति। \* नन्धि-त्यादि \*। \* अविरोध इति \*। प्रतिषेधबोधकस्याद्वितीयपदस्या-उसङ्कचितृशत्तिकत्वात् तेन धर्म्यन्तरस्यापि निवृत्तेः खरूपस्याप्यविरो-ध इत्यर्थः। \* धर्मिविचारादित्यादि \*। पूर्वाधिकरणे धर्माणां ब्र-ह्मणः सकाशाद्भेदो निवारित, इह तु धर्म्यन्तरं निवार्यत इति ध-र्मिविचारात् तथेत्यर्थः । अतः परं सूत्रं व्याकरिष्यन्ता हेतुचतुष्टय- फलतः साधनेभ्यश्च ममयाच ममाणतः । विचारेणाबृहत् तच्चेत् कोऽन्यः साधियतुं क्षमः ॥

अतो हेत्न बाधकानाह । एकदेशबाधकत्वाद । तत्र फलतो बाधहेतुमाह । सेतुच्यपदेशाद। अथ य आत्मा स सेतु विधितार ति । दहर उत्तरेभ्य इसत्र ब्रह्मत्वमस्य सिद्धम् । अथ य इहात्मानमनु-विध ब्रजन्तीत्युपक्रम्य, सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवतीत्युक्त्वा काामनुपपाद्याज्ञानच्यवधानं क्रानप्रशंसार्थमुक्त्वा क्रानानन्तरं संसा-रसम्बन्धाभावाय सेतुत्वं वदति । पापा विधतरणार्थं, यश्च तराति तद्गताश्च दोषा गच्छन्तीति च । भतः संसारफलयां मध्ये विद्यमानत्वाद तीर्णस्येव फलश्चवणाद फलक्षं वस्तु किञ्चिदन्यदस्तीति

कयनप्रयोजनं गृह्णन्ति। \* फलत इत्यादि \*। फलत इत्यादी ल्य-ब्लोपे पश्चमी। फलमनुसन्धायेत्यर्थः । एवमग्रेऽपि \* अवृहत्तदि-ति \*। न परं ब्रह्म पूर्वाधिकरणेषु विचारितम् । \* कोऽन्य इत्या-दि \*। फलादिब्यतिरिक्तः कोऽन्यो हेतुस्तस्य परब्रह्मत्वं साधियतुं समर्थ इत्यर्थः। साधियतुमिति स्वार्थेणिच्। रामो राज्यमचीकर-दितिवत्। विभजनते। \* अत इत्यादि \*। यत एवं विचारेऽन्यो हे-तुर्ने साधनसमर्गोऽतः परत्वबाधकान् हेतृन् क्रमेणाहेत्यर्थः । क्रमे हेतुमादुः। \* एकेत्यादि \*। परब्रह्मत्वे साधनीये परत्वमेकदेश-स्तद्बाधकत्वादित्यर्थः। ब्रह्मविदामोति परमिति फलत्वात् परत्व-मुक्तमंतस्तद्वाधकं हेतुं पूर्वे वदतीत्याश्वेनाहुः। \* तत्रेत्यादि \*। एकदेशबाधकत्वे मानमादुः। \* दहरेत्यादि \*। \* अस्पेति \*। सेतोरित्यर्थः । फलतो बाधकं हेतुं व्युत्पादयन्ति \* अथेत्यादि \*। \* तद्गताश्च दोषा गच्छन्तीति \*। एतं सेतुं तीर्त्वा अन्धः सम्ननन्धो भवतीति तंत्र श्रावणादित्यर्थः। ननु पूर्वे, तद्यथाऽपिं हिरण्यनिधि निहितमक्षेत्रहा उपर्युपरि सञ्चरन्तोऽपि न विन्देयुरित्यादिना तस्मिन फलंबमपि रष्टान्ते कोधितमिति कथं फलतो बाधकत्वमित्यत आ- कायते । निधित्वेन फलवचनमवान्तरफलपरं भविष्यति । एतमा-नन्दमयमात्मानमुपसंक्रम्येसप्यत्रोदाहरणम् । तथा, जन्मानव्यपदे-शात । तत्रैव यावान् वा अयमाकाशस्तावानेषोऽन्तर्हृदय आकाश इति साधनयुक्तिमक्ने जन्मानेन परिच्छेदं निरूपयति । दृष्टान्तदा-ष्ट्रान्तिकत्वेन ज्ञानं साधनम् । तत्र बाहराकाशज्ञानमपि साधनं भ-वति । चतुष्पाच्च ब्रह्म । भूतादिपादाश्च ज्ञातव्याः । तथा, सं-

हु:। \* निधित्वेनेत्यादि \*। निधेरर्थरूपत्वेन परतः पुरुपार्थत्वात् तद्रष्टान्तेनात्र फलकथनात् तथेत्यर्थः । \* अत्रोदाहरणभितिं \*। ल्यबन्तप्रयोगादवान्तरत्वे उदाहरणमित्यर्थः। अत्र मध्ये विद्यमान-त्वादित्यनेनाव्यापकत्वबोधनाद्देशपरिच्छेदो ज्ञापितः। साधनतो बा-धकं व्युत्पादयन्ति। \* तथा उन्मानेत्यादि \*। \* तत्रविति \*। दहरविद्यायामेव। तत्र हि दहरपुण्डरीकान्तर्यो दहर आकाशस्तद-न्तःस्थितस्य ज्ञानार्थकयत्नरूपमन्वेषणं साधनं तस्य युक्तियांजनं विषयावगमानुकूलत्वं तद्र्धके प्रश्ने, तं चेद् ब्र्युरित्यादिना कृते त-दुत्तरं वदन्, यावान् वा अयमाकाशस्तावानेषोऽन्तर्हृद्य आकाश इति यावत्तावत्पदाञ्यामाकाशसमानताव्यपदेशेन दहराकाशस्य परिच्छेदं निरूपयति । ततश्च द्यान्तदार्थान्तकत्वेनाकाशद्वयज्ञानं दहराकाशस्वरूपज्ञानसाधनम् । तत्र च दृष्टान्तभूतनहिराकाशज्ञान-मपि साधनं भवति। तथाच बहिराकाशः कालतः परिच्छिन्न इति दार्षान्तिकभूतो दहराकाशोऽपि तथा भवति । नच यावत्तावत्पदा-भ्यां परिमाणसाम्यमेवायाति, नान्यत्साम्यमिति वाच्यम् । प्रजाप्र-तिर्यक्षानस्जतेत्यत्र तानुद्मिमीत, यावद्गिनहोत्रमासीसावानिग्नष्टोम इति फलतः साम्यवद्त्रापि साम्यान्तरलाभस्य बोधनायोनमानपदस्य सूत्रे उक्तत्वादिति। तथाच दृष्टान्ते कालपरिच्छेदात् तत्समान-त्वज्ञानरूपसन्धानतः परत्वनिवारणमित्यर्थः । उदाहरणान्तरमादुः । \* चतुष्पादित्यादि \* अतापि भूतादीनां पादानामनित्यत्वात् त-ज्ञानरूपसाधनतः कालपरिच्छेदात्तथा। तृतीयं हेतुं ज्युत्कादयन्ति

म्बन्धव्यपदेशात । तत्रैव प्रमेयांनक्ष्पणप्रसावे, उथावस्मिश्वसा-दिना आधाराधेयसम्बन्धो निक्षितः । अत्र च वस्तुपरिच्छेदो निक्षितः । प्राञ्जेनात्मना सम्परिष्वक्त इति च । तथा, भेद्व्यप-देशात । य एषो उन्तरादिसे हिरण्यः पुरुषो हृज्यते, य एषो उन्तर-ऽक्षिणि पुरुषो हृज्यते इस्त्र स्थानद्वयास्थितयोः पुरुषयोः परस्परं धर्मातिदेशमाह । अक्षिस्थितांनक्ष्पकमातिदेशः प्रमाणमिति । धर्म्य-भेदे तु स एवायमिति वदेत । अतो देशकालवस्तुस्वक्ष्पपरिच्छे-दाच्चतुर्विधपरिच्छेदरहितमन्यत किञ्चिदस्तीति प्रतिपत्तव्यमिसेवं प्राप्तमः ॥ ३१ ॥

#### सामान्यात् तु ॥ ३२ ॥

तुशब्दः पक्षं व्यावर्तयति । समानस्य भावः सामान्यम् । से-त्वाकाशादिशब्दास्तद्धर्भातदेशार्थमुच्यन्ते, न तु तद्गतं दोषमपि कल्पयन्ति । संसारसागरोत्तरणोपायत्वाव सेतुत्वं, निर्हेपायाका-

सामान्यासु॥ सिद्धान्तसूत्रं व्याकुर्वन्ति \* तुशब्द इत्यादि \*
\* पक्षमिति \* पतेहेंतुभिः परत्वनिराकरणपक्षमः । \* न तु तक्रतं
होषमि कल्पयन्तीति \* पूर्वाधिकरणे दोषनिरासस्य श्रुत्येव कृतत्वाहोषं न कल्पयन्ति । सामान्यादिति सोत्रो हेतुः प्रयोजनगर्भ इत्याशयेनं व्याकुर्वन्ति । \* संसारत्यादि \* । षोडशक्षश्रुतिरत्र पूर्वे

<sup>\*</sup> तथा सम्बन्धेत्यादि \* । \* तत्रैवेति \* । दहरवाक्ये । तथाचात्रा-धारत्वेनैव प्रमेयत्वं, न तु सर्वोत्कृष्टत्वेनेति प्रमेयतो वस्तुपरिच्छेदान्न परत्वसिद्धिरित्यर्थः । वस्तुपरिच्छेदे उदाहरणान्तरमाहुः । \* प्राज्ञे-नेत्यादि \* । चतुर्थे हेत्दाहरणमाहुः \* य एष इत्यादि \* । \* अति-देशः प्रामाणमिति \* तस्यैतस्य तदेव रूपं यद्मुष्य रूपं यद्मुष्य गे-ष्णौ तौ गेष्णौ यन्नाम तन्नामेति श्रावणात् तथेत्यर्थः । \* गेष्णा-विति, पर्वणी इत्यर्थः । केचिदाहुः । गेष्णौ तु नटगावनाविति को-शात् ताविति वयं प्रतीमः ॥ ३१॥

शतं, कामादिभिदोंहाय चतुष्पास्वम, अमृतत्वाय षोडशकलत्वम, अदुर्लभत्वाय सम्बन्धः । दिव्यत्वाय धर्मातिदेशः । कुण्डपायिना-मयने मासाग्निहोत्रवद् गुणार्थमेव वचनं, न दोषार्थमिति न ततो- ऽन्यशङ्कोत्पादनीया । तस्मास्न पूर्वोक्ता दोषाः ॥ ३२ ॥

## बुद्धचर्थः पादवत् ॥ ३३॥

अन्यसमानधर्मवत्त्वं कुत्रोपयुज्यत इसत आह ॥ बुद्धघर्थः ॥
तथा व्यपदेशो बुद्धघर्थः । बुद्धिरेव प्रयोजनं यस्य । तथोपासनार्थमयुक्तमिसाशक्का दृष्टान्तमाह । यथा भूतादीनां पादत्वज्ञानमुपासार्थ, तथा तत्तदृगुणवत्त्वेन ज्ञानार्थं स्वधर्मप्रशंसार्थमेवमुचयते ॥ ३३ ॥

स्थानविशेषात् प्रकाशादिवत् ॥ ३४ ॥

ननु स एवायमिस्तिदेशेऽपि तथा बुद्धिः सम्पद्यतैवेति व्यथीं धर्मातिदेश इसाशक्य, तथोक्तेऽपि समानधर्मत्वज्ञानाभावे हेतुमाह॥

नोदाइता । तथाप्यन्येरुदाइतेति तत्तात्पर्यमप्युक्तम्, एवमन्य-श्रापि बोधार्थम् । अतिदेशकपदाभावे सेत्वादिशब्दैः कथं सामान्या-बगमः, कथं च तद्गुणानामेव प्रहणमित्याकाङ्कायामाहुः । अकुण्ड-पायीत्यादि अतथाच पूर्वतन्त्रे यथा अग्निहोत्रनाम्ना तद्गुणानाम-तिदेशस्त्रथाश्रापीत्यर्थः। अततोऽन्यशङ्कोति अनाममात्रात् तहोष-शङ्गा ॥ ३२ ॥

बुद्धार्थः पाद्यत् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* अन्येखादि \* । \* अयुक्तमिति \* उत्तमस्य हीनसामान्यकथनमयुक्तम् । \* खधर्म-म 'सार्थमिति \* सत्वादीनां तारकत्वादेधमस्य प्रशंसार्थम् । उपा-सनाधमस्य पछतः प्रशंसार्थे वा ॥ ३३ ॥

खानिकोषात् प्रकार्याः वत् ॥ इत्रमवतार्यन्ति । ॥ नन्वि-खादि ॥ ॥ तथोकेऽपीति । ॥ स एवायामित्युकेऽपि । व्याकुर्वन्ति । स्थानिकोषादिति ॥ धर्न्येक्येऽपि स्थानिकोषपाप्सां न समान-धर्मवक्त्रं दृश्यते । अन्यश्रापि न तथात्वमायास्यतीसितदेशोध-र्माणामपि कृत इसर्थः । अस्मिन्नर्थे दृष्टान्तमाह ॥ प्रकाशादिवृदि-र्वत ॥ यदादिसगतं तेज इति वाक्यादादिसचन्द्राग्निगततंजसामे-क्येऽपि न समानप्रकाशत्वं यथा तथात्रापीति ज्ञानसम्भवादिस-र्थः । आदिपदादेकस्येव कालस्य यथोपाधिविशेषसम्बन्धादुत्त-रायणत्वाद्यत्तमधर्मवक्त्वं तर्द्वपरीतधर्मत्वं तथेसपि संगृह्यते ॥ १४॥

### उपपत्तेश्च ॥ ३५ ॥

किश्च । ससज्ञानाद्यक्तधर्मविशिष्टब्रह्मणोऽन्य उत्तमोऽस्तिति वदता तत्रेत उत्कृष्टधर्मवत्त्वं वाच्यम् । तच्चाशक्यम् । प्रमाणाभा-वाद् । साम्येऽपि तथा विशेषाभावोऽद्वेतश्चितिवरोधश्च । तस्मा-दितः परस्यातुपपन्नत्वादुक्तरूपमेव परमकाष्ठापन्नं वस्त्वित्युपपद्यत इसर्थः ॥ ३५ ॥

### तथाऽन्यप्रतिषेधात् ॥ ३६॥

यथा सेत्वादयः श्रुत्युक्तास्तथैव, न तत्समश्चाभ्यधिकश्च ह-श्यत इति श्रुसैव ततोऽधिकस्य प्रतिषेधाद त्वयाऽप्यस्मदुक्त एव मार्गोऽनुसर्तव्य इसर्थः । अवतारकाले पूर्व स्वशक्त्याविभीवमकृत्वा

<sup>\*</sup> धर्मीक्येऽपीत्यादि \*। \* अन्यत्रेति \* स्फटिकादी, वश्यमाणहृष्टान्ते ख। दोषं स्फुटम्। इत आरभ्य, प्रभूणामिति प्रतिभाति॥ ३४॥

उपपत्तेश्च ॥ अन्यो नेत उत्कृष्ट इत्यत्रोपपत्यन्तर सूत्राप्यामा-हेत्याहुः । \* किञ्चेत्यादि \* । \* विशेषाभाव इति \* अन्यस्योत्कर्षा-भावः ॥ ३५ ॥

तथान्यप्रतिषेधात् ॥ \* अस्मदुक्तमागं इति पतस्यैव पर-

पश्चात तदाविभीवे कुतो लोकानां पूर्वावस्थातो भगवत्येवाधिवय-भिव प्रतीतं भवतीसभिपायेणान्यपदोपादानम् ॥ ३६ ॥ अनेन सर्वगतत्वमायामशब्दादिभ्यः ॥ ३७ ॥

मकरणमुपसंहरन फलितमर्थमाह । अनेन सेत्वादिव्यपदेशानां मुख्यार्थकत्विनराकरणेन व्यापकत्वं ब्रह्मणः सिद्धामिसर्थ इति केचित । तम्र । जन्माद्यस्य यत इसादिना सर्वदेशगतकार्यकर्तृन्त्वमुक्तमिति तेनैव व्यापकत्वस्य सिद्धत्वात । नचाविरोधसाधन-मकरणत्वात पूर्वसिद्धं सर्वगतत्वमनेनोक्तग्रन्थेन कृत्वा, सेत्वादिवान्यः सर्वमविरुद्धामसर्थमिति वाच्यम् । अग्रिमपदवैयर्थ्याएक्तोरिनिचेत । अत्रैवं क्षेयम् । नोक्तकर्तृत्वेन व्यापकत्वमेकान्ततो ब्रह्मणि रोद्धं शक्रोति । योगसिद्धदृरश्रवणादित्रत परिच्छिन्नेनाप्यनेकदेनश्चातकार्यकरणसामर्थ्यविशेषस्य वन्तुं शक्यत्वात । अन्यथा पूर्व-सिद्धव्यापकत्विरोधेन सेत्वादिव्यपदेशैः परिच्छिन्नत्वेन ब्रह्मणो-ऽन्यस्य परत्वं न शङ्केत । विरोधपरिहाराय तु, सामान्यात त्व-विरोध इति वदेत् । तस्मादेवं सूत्रार्थो क्षेयः।अनेन ब्रह्मणोऽन्यस्य

हुः। \* अवतारेत्यादि \*। \* आधिक्यमिव प्रतीतं भवतीति \* त-जान्यहेतुकत्वराङ्का स्यादिति तिचिवृत्त्यभिप्रायेण तथेत्यर्थः॥ ३६॥

अनेन सर्वगतत्वमयामश्रद्धादिश्यः ॥ सूत्रप्रयोजनमादुः । \*
प्रकरणिमत्यादि \* । \* प्रकरणिमित \* अविरोधप्रकरणम् । उक्तोपष्टम्भायेकदेशिब्याख्यानं दृषियतुमुपिक्षिपन्ति । \* अनेनेत्यादि \* ।
\* केचिदिति \* शाङ्कराः । दृषयन्ति । \* तन्नेत्यादि \* अर्थान्तरमुद्वाच्य दृषयन्ति \* नचेत्यादि \* कथमित्रमपद्वैयर्थ्यमित्यत उपपादयन्ति । \* अत्रैवमित्यादि \* । \* शक्तोतीति \* सूत्रकारः शक्तोति।
कुतो न शक्तोतीत्याकाङ्कायामशक्तौ गमकमादुः । \* अन्यथेत्यादि \*
यतुक्तमविरोधस्त्रधनेत्यादिना, तत्राप्युक्तरमादुः । \* विरोधित्यादि \*
पर्व मतान्तरमपाकृत्य सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* तस्मादित्यादि \*।

परत्विनरासेनाऽऽयामशब्दादिभ्यो व्यापकत्ववाचकंश्रुतिवाक्या-दिभ्यः साक्षात सर्वगतत्वाप्रतिपादकेभ्य एव सर्वगतत्वं सिद्ध्य-ति, न तु गौतमीयानामिव कर्तृत्वाद्यनुपपत्त्येसर्थः । ते च शब्दा, आकाशवत सर्वगतश्च नित्यः, ज्यायान दिवो ज्यायान आका-शात, दक्ष इव स्तब्धो दिवि तिष्ठत्येकस्तेनेदं पूर्ण पुरुषेण सर्व-मिसादयः । आदिपदात "सर्वतः पाणिपादान्तं सर्वताप्रक्षिशिरो-मुखम । सर्वतः श्रुतिमल्लोके सर्वमाद्यत्य तिष्ठती"सादिस्मृतयः संगृह्यन्ते।अनेन ब्रह्मणि श्रुतिरेव मुख्यं प्रमाणम्, अनुमानं तु विल-म्बोपिन्थितिकत्वेन साध्यसिद्धिपराहतमपीच्छाविशेषेण जननीयं चेदभ्युच्चयमात्रं पर्यवसास्यतीति भावः ॥ ३०॥

#### फलमत उपपत्तेः ॥ ३८ ॥

एवं सर्वोत्तमत्वनिरूपणेनोत्तमाधिकारिणां भजनीयत्वप्रयो-जकं रूपमुक्तवा तदितराधिकारिणां तदाह। ते हि फलप्रेप्सव एव भजिष्यन्ति। तच फलदातृत्व एव सम्भवतीति तदाह। अत

फलमत उपपत्तेः ॥ अन्ते एतद्धिकरणप्रणयनेन अस्मिन्
पादे, अविरोधादिनिरूपणप्रयोजनं सूचयन्ननुप्रसङ्गेनाधिकरणमारमत इत्याद्ययेनाहुः \* एवमित्यादि \*। \* तदाहिति \* भजनीयत्वमाह। नन्वत्र फलदातृत्वमेवोच्यत इति कथमेवमधिकारिविभागशानमित्यत आहुः। \* ते हीत्यादि \*। व्याकुर्वन्ति। \* अत इत्या-

<sup>\*</sup> आयामशब्दादिश्य इति \*। आयामो दै ह्ये व्याप्तिरिति यावत्। शब्द्यतेऽनेनेति शब्दः। आयामस्य शब्दो यत्र ते आयामशब्दाः । ते आदयो येषां तद्गुणसंविद्यानः। तेश्यः। \* व्यापकत्ववाचकश्रुतिवा-क्यादिश्य इति \*। व्यापकत्ववाचकयुक्तानि यानि श्रुतिवाक्या-दीनि तेश्य इत्यर्थः। फलितार्थबोधकत्वं स्फुटीकुर्वन्ति \* अनेन ब्रह्मणीत्यादि \*। \* अश्युच्चयमात्रमिति \*। अनुमानस्य समुख-यमात्रम्॥ ३७॥ १०॥

ईक्करादेव फलं भवति यत्किञ्चिद्देशकं गद्धिद्धिकं वा । कुतः ? । जपपत्तेः । सर्वस्य वशी सर्वस्येशान इति श्रुतिर्वस्तुमात्रेशितृत्वम-सङ्कुचितमाह । न हान्यस्य वस्त्वन्यो दातुं समर्थोऽतो भगवानेव तथेसर्थः । केचिक्त्रत्रेव कर्मणस्तत्कार्यापूर्वस्य च फलदातृत्वमाश-ख्या सत्रानुपपत्तिमत्रोपपत्तित्वेन व्याकुर्वन्ति । तक्त्रग्ने जिमिनिम-तोपन्यासस्त्रमतोपन्यासाभ्यां व्यास एव व्यक्तीकरिष्यतीसधुनै-वाप्राप्तिनराकरणमित्रमसूत्रद्वयवयर्थ्यं स्यादिति चिन्सम् ॥३८॥

#### श्रुतत्वाच ॥ ३९॥

पूर्वसूत्रेण श्रुतमीशितृत्वं फलदान उपपत्तित्वेन निक्षितम् । इह तु साक्षाच्छ्रुतिमेव फलदातृत्ववाचिकां प्रमाणयति । सा च, स वा एष महानज आत्माऽन्नादो वस्तुदान इत्यादिरूपा।चकारा-त, सुखं दुःखं भवो भाव इत्युपक्रम्य, भवन्ति भावा भूतानां मत्त एव पृथिग्विधा इसादिरूपा स्मृतिः संगृह्यते ॥ ३९॥

धर्म जैमिनिरत एव ॥ ४० ॥ अत्र कर्मवादी प्रस्वितिष्ठते । ननु कर्मण एव फलमिति पक्षे-

दि \*। पतेन प्रकृते ऐहिकामुध्मिकं फलं कर्मस्चिवेश्यस्त सहेवेश्यो वा भगवतो वेति संशयः। तत्र तत्र तेषां तेषामुद्देश्यत्वेन श्रावणं सर्वत्य वशी सर्वत्यशान इत्यादिश्चितिश्च सन्देहबाजम्। तेश्य एक्वेति युक्तं, प्रतिनियमितत्वादिति पूर्वपक्षश्च बाधितः। एकदेशिमतमनू य दूषयन्ति। \* के चित्त्वत्यादि \*। \* तत्त्वत्यादि च \*॥ ३८॥

श्रुतत्वाच्च ॥ भाष्यमत्र निगद्व्याख्यातम् ।

माध्वास्तु विज्ञानमानन्दं ब्रह्म, रातिदातुः परीयणमित्युदा-हरन्ति ॥ ३९ ॥

धर्म जैमिनिरत एव ॥ सूत्रं व्याकुर्वन्ति \* अत्रेत्यादि \*

ऽप्युपपित्तश्रवणे तुल्ये । तथाहि । ईश्वरवादिनापि कर्मनिरपेक्षेण तेन फलिमित न वक्तुं शक्यम् । विधिवैयर्ध्यप्रवृत्त्यनुपपितपसङ्गाभ्याम् । तत्सापेक्षत्वे तदेवास्तु कृतं तत्सापेक्षेण तेन । नचाचेतनं चेतनाधिष्ठितमेव कार्यक्षमिमिति केवलेन तेन न फलं सम्भवतीति वाच्यम् । कर्मस्वरूपं स्वर्गादिकं च न लोकिसिद्धम् ।
किन्तुश्रुतिसिद्धम् ।तत्र च स्वर्गादिफलसाधकत्वेनैवोत्पित्तवाक्येष्वर्थवादेषु चाग्निष्टोमेन स्वर्गकामो यजेत, अग्निहोत्रं जुहोति प्रजाकाम इसादि । दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेत, परमेष्ठिनो
वा एप् यज्ञोऽग्र आसीत् तेन स परमां काष्टामगच्छितसादिषु
कर्म श्रूयते । स च तत्साध्यत्वेनैव । एवं सित लोकेऽन्यथा दर्शनेऽपि धर्मिग्राहकममाणेन तथैव सिद्धत्वाक्षात्र काचन शङ्का । ईव्यरवादिनो निस्नज्ञानादिमत्त्व इव । आमुष्मिकफलल्वेन तत्प्रतिबन्धकापगमे भवतीसावयोस्तुल्यम् । तस्याश्रतरिनाशित्वेऽपि
श्रुतिसिद्धकारणतानिर्वाहाय तद्व्यापारोऽपूर्वं कल्प्यते ।

तुल्ये इति \*तथा खात एव, उपपित्त अवणा अयो मेव हेतु अयां धर्म फलकारणं जैमिनिराचार्यो मन्यत इति स्वयोजना। तदेतत्तील्यं ब्युत्पादयन्ति। \* तथा हीत्यादि \*। \* प्रवृत्तीति \* विध्यर्थक्षानोत्तरप्रवृसरनुपपत्तिप्रसङ्गो दूषणान्तरमित्यर्थः। \* इत्यादीति \* कामनावतः
कर्माधिकारश्रावणात् स्वर्गकामादिपदैः कर्मफलं श्रूयत इत्यर्थः। \*
सक्ति \*। फलक्षपः स्वर्गादिः। \* अन्यथा दर्शन अपिति \* राजादिश्वः फलप्राप्तिदर्शने अपि। \* अत्रेति \*। वेदबोधिते कर्मणि
तत्फले च। \* नित्यक्षानादिमत्त्व इवेति \* धर्मिप्राहकेत्यादिकमत्रापि सम्बध्यते। ननु यदि कर्मणेव फलं तदा तद्व्यवहितोत्तरं कुतो
न जायतः इत्यतं आह। \* आमुष्मिकेत्यादि \*। \* तदिति \*। स्वगीदिक्षं फलम् । दूषणान्तरमाराङ्क्य परिहर्गत। \* तस्याश्वित्यादि \*। तर्हि तौल्याक्षेकतरस्य फलहेतुत्विनश्चय, उभयोः समुख्यो

अविषमादीक्वराद् विषमफलोत्पत्त्यनुत्पत्तिर्वेषम्यनैष्टृण्ये च स्या-ताम् । अतः कर्मण एव फलमिति जिमिनिर्मनुते ॥ ४० ॥

ूर्व तु बादरायणो हेतुव्यपदेशात् ॥ ४१॥

तुश्ब्दः पूर्वपक्षव्युदासार्थः । बादरायणस्त्वाचार्य इतः पु-वोक्तमीक्वरमेव फलदत्वेन मनुते । कुतः हेतुव्यपदेशाद । हेतुत्लेन श्रुतौ व्यपदेशादित्यर्थः । एष उ एव साधु कर्म कारयित तं यमे-भ्यो लोकेभ्य उन्निनीषत, एष उ एवासाधु कर्म कारयित यम-धो निनीषत इति श्रुतौ न केवलं कर्मकारियतृत्वमुच्यतेऽि तु फलदित्सया तया तथात्वमतः फलदत्वमीक्वरस्येव व्यपदिष्टं भव-तीति नानुपपत्तिः काचित् । नन्वीक्वरस्य स्वतः फलदाने समर्थस्य फलदित्सायां सयां कर्मकारणे को हेतुः १ कार्यवैचित्र्यं च कथिमसादि चोद्यं निरस्तम् । विद्रन्मण्डने श्रीविद्वलेन च । अतः सकामैरिप स एव भजनीयो नान्य इति सिद्धम् ॥ ४१ ॥

इति श्रीवेदव्यासमतवर्तिश्रीवछभाचार्यविरचिते ब्रह्मसूत्राणुभाष्ये तृतीयाध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥ ३ ॥ २ ॥

वेत्याकाङ्कायां स्वमतोपष्टमभायाह । \* अविषमादित्यादि \* ॥ ४० । पूर्व तु बादरायणो हेतुव्यपदेशात् ॥ दूषणमाशङ्का तत्परि-हारः प्रागेवोक्त इति स्मारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* ॥ ४१ ॥ ११ ॥

इति श्रीमद्वलभाच र हिटाए हिटा है निरस्त ह्वय ध्वान्तस्य पुरुषोत्तमस्य कृती भाष्यप्रकाशे तृतीध्यायस्य द्वितीयः पादः॥३॥२॥

### तृतीयाध्यायस्य तृतीयः पादः।

### सर्ववेदान्तप्रत्ययं चोदनाद्यविशेषात् ॥ १ ॥

पूर्वपादे जड जीवधर्मनिराकरणेन शुद्धस्यैव सिच्चिदानन्दिव-ग्रहरूपत्वं ब्रह्मणो निरूपितम् । इह तु ब्रह्मगता एव धर्मा विचा-र्यन्ते । ते चेद् एकस्मिन् वाक्य एव सर्वे पठिता भवेयुस्तदा न विचारणीया भवेयुर्विरोधाभावात । पठिताश्च तत्तदुपासनमकरणेषु

सर्ववेदान्तप्रत्ययं चोदनाद्यविशेषात् ॥ अथ तृतीयपादं व्याचिष्यासवः सङ्गतिबोधनाय पूर्वपादार्थमनुवदन्तः प्रस्तूयमान-स्यार्थमाडुः। \* पूर्वपादेत्यादि \*। उपनिषद् एव ब्रह्मणि मुख्यं प्र-माणीमति तासां यथा बोधकता स प्रकारः साधनाध्याये विचार्यो-उन्यथा ब्रह्मबोधाभावे तद्विषयकमुपासनादिसाधनं न कर्त्तु शक्ये-ताऽपराधं वा दध्यादिति तदर्थे पूर्वस्मिन् पादे जडजीवधर्मनिरा-करणेन तत्र प्रत्याय्यमानानां धर्माणां ब्राह्मत्वस्य ब्रह्मणो विरुद्धध-मश्चियत्वस्य च व्यवस्थापनात् प्रपञ्चविलक्षणशुक्कसिबदानन्दविष्रह-रूपत्वं ब्रह्मणो निरूपितम् । तेनैताइरातया ता ब्रह्म बोधयन्तीति सि-सम्। रह तु ताहराब्रह्मगता एव धर्मा उपासनादेरन्तरङ्गसाधनत्वात् तच्छेषतया उपसंहाराद्यर्थे विचार्यन्ते ! तथाच पूर्वस्यास्य च पाद-स्योपजीव्योपजीवकभावः सङ्गतिरित्यर्थः । नन्वतीते पादे उभ-यिछेङ्गाद्यधिकरणैर्विरुद्धसर्वधर्माधारब्रह्मस्वरूपबोधनेनोपनिषदां बो-धनप्रकारावधारणे धर्माऽसद्भावशङ्कानिवृत्तौ पुनः साधनशेषतया-ऽपि तिक्कचारस्य किं प्रयोजनिमत्याकाङ्कायामाडुः । \* ते चेदित्या-दि 🖚। ते वेस्तथा भवेयुस्तदा तत्तदुपासने तेषामितरेतरविरुद्धाना-मपि, आसीनो दूरं वजतीत्यादिवद् ब्रह्मधर्मत्वेनोपादेयतया विरोधा-भावाद, अथ चेद् भावनादौर्घट्यं विभाव्यते तदापि, खितं वजन्तमा-सीनं शयानं वा गुहरिशयमितिवत् कालभेदेन पर्यायभेदेन च भा- ववचित त एवं, क्वचिद भिकाः । यथा वाजसनेथिनः पञ्चाग्नि-विद्यां प्रस्तुस षष्ठमन्यमग्नि पठिन्त । तस्याग्निरेवाग्निरित । छन्दोगास्तु पञ्चसंख्ययेवोपसंहरित । अथ य एतानेवं पञ्चाग्नीन वेदेति । तथा प्राणसंवादे मुख्यपाणादन्याँश्चतुरः प्राणान वाक्-

वने विरोधाभावान्न विचारणीयां भवेयुः। पठितास्तु न सर्वे एकत्र किन्तु तत्तत्प्रकरणे कचित्त एव कचिद्धिष्ठः । यथा पञ्चामिविद्या-यामग्न्यन्तरांशे त एव, षष्ठस्त्वधिक इति भेदः । प्राणविद्यायामन्ये प्राणास्त एव,रेतस्तद्भिन्नमिति । एवं सत्यब्रह्मविद्यायां ब्याहृतिश-रीरांशे तील्यं स्थानभेदेनाहरित्यहमित्युपनिषदोर्भेद इति । तथाच तासूपासनासूपास्यविशेषणत्वादिना ब्रह्मपदस्याऽनुक्तत्वात् तेषां तद्धर्माणां च ब्रह्मत्वे ब्रह्मधर्मत्वे च सन्देहाद्विचारणीयाः । पादान्ते ब्रह्मण एव सकलफलदातृत्वस्य विचाश्रेतत्वात् । पूर्वोत्तरकाण्डयो-स्तु तेषु तेषु वाक्यंषु तत्तत्कर्मणा तत्तदेवप्रीत्या तेन तेन तैस्तैः फलस्य श्रावणात् कथं ब्रह्मगाः फलदातृत्वमित्याकाङ्कायां तेन तेन साधनन तुष्टं ब्रह्मीव तैस्तै रूपैः फलं ददातीति वक्तुं विचार्यन्त इत्यर्थः। यद्यपि प्राणादिविद्या न परविद्यास्तथापि प्राणादीनां ब्रह्मत्वेनोपास-नस्य वाक्यान्तरेषुक्तत्वात् तेषु च ब्रह्मशब्दस्य ॐमित्येतदक्षरमुद्री-थमित्यन्नोद्गीथशब्दवत् तद्विशेषणत्वेन कार्यक्रपप्राणादिष्यावर्त्तनार्थ-तायास्तं यथा यथोपासते तथैव भवति तद्धैतान् भूत्वां ऽवतीति श्रु-त्याऽध्यवसितत्वात् । प्राणादीनामपि ब्रह्माङ्गत्वेन तद्धर्मा अपि ब्रह्म-धर्मा एव, परं न मुख्या इति ब्रह्मधर्मत्वज्ञापनायैतदुदाहृतम्। तथाच यद्यपि ब्रह्मणि सर्वत्र सर्वे धर्माः सन्तिः तथापि तस्य तस्य सराधा-कस्य तत्तत्फलार्थ तांस्तानेव धर्मान् ब्रह्म प्रदर्शयति, न सर्वेषां स-र्वानतस्तत्ततुपासनायां ते त एव ध्यातव्यास्तत्तविधायकवाक्यानु-रोधात्। तत्र चेदुक्तरीत्या संदेहस्तदोपासना न कर्सु शक्येतेति तदर्थे विचार्यन्त इति भावः । अत्र षष्ठोऽग्निर्बृहदारण्यकं पश्चमप्रपा-ठके पठितः । पञ्चाग्नयस्तु छान्दोग्ये सप्तमे प्रपाठके । प्राणसंवादो-ऽपि छान्दोग्ये तत्रैव। बृहदारण्यके तु पश्चम प्रपाठके द्रष्टव्यः। अत्र चक्षुःश्रोत्रमनांसि पठन्ति । वाजसनेयिनस्तु तमिप गंश्रमं पठन्ति । अपरश्च । अथवोंपनिषत्मु क्वचिद् गोकुलहन्दाकाननसञ्चरद्गोपरूपमनल्पकल्पद्रुममस्निवरचितविचित्रस्थलीककालिन्दीसिललकल्लोलसिङ्गमृदुतरपवनचलदलकविराजमानगण्डमण्डलद्युतिमण्डितकुण्डलप्रभानुभावितवामांसिमलन्मूर्द्धन्यमहामणिकमुरिलकामुखावल्लीमिलद्रतित रलकरकमलयुगलाङ्गुलीवशंवद्विविधस्वरमूर्च्छनामोहितव जवरीनतीम्बनीकदम्बकटाक्षकुवलयांचितं, कचित् कोदण्डमण्डितभुजदण्डखण्डितप्रचण्डदशमुण्डमितिविचित्रचरित्राभिरामं
रामस्वृद्धपं, किचिदीतकरालवदनीवत्रासितकमलाकमलासनहषभाऽऽसनादिकं नृकेसरिद्धपं, क्वचिदुरुकमादिद्धपञ्च निद्धप्यते।तथाच

पादे अपरविद्योक्ता एव धर्मा विचार्यन्ते, न परविद्योक्ता अपीति शक्कां निवारयन्त एव प्रस्तूयमानाधिकरणस्य विषयमाहुः। \* अपरं चेत्यादि \*। अयमर्थः । गोपालपूर्वतापिन्यां 'सिच्चदानन्दरूपाय कृष्णायाऽक्किएकर्मणे।नमो वेदान्तवेद्याय गुरवे वुद्धिसाक्षिणे" इत्या-दिना भगवतः कृष्णस्य परब्रह्मत्वमुक्त्वा, तदुहं।वाच हैरण्यो गोपवे-षमभ्रामं तरुणं कल्पद्रमाश्रितं तदिह स्ठोका भवन्ति । सत्पुण्डरी-कनयनमित्यारभ्य, चिन्तयँश्चेतसा कृष्णं मुक्तो भवति संस्रतेरि-त्यन्तेः खरूपं ध्यानफलं चोक्तम्। 'कृषिभूवाचकः शब्दो णश्च निर्वृति-वाचकः । तयोरेक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इत्यभिधीयते' इति चोक्तम् । श्री-भागवते च, कृष्णस्तु भगवान् स्वयमित्युक्तम्। दशमस्कन्धसुबोधि-न्यां च परब्रह्मत्वं व्युत्पादितम् । तथा रामतापनीये रमन्ते योगिनो यस्मित्रित्यानन्दे चिदात्मिन । इति रामपदेनाऽसी परंब्रह्माभिधीयत' इति श्रावणात्। श्रीमदाचार्थरपि पञ्चमस्कन्धनिबन्धप्रकाशे 'कदाचि-द्वामः पुरुषोत्तमावतार एवेति पद्मपुराणाद्वसीयते' इति कथनात् । अग्निकुमाराणां च वजे वो मनोरथः संपत्स्यत इति श्रीरामेण वर-दानाश नवमस्कन्धे श्रीरामचरित्रे, 'स यैः स्पृष्टोऽभिद्दष्टो वा संवि-ष्टोऽनुगत्भेऽपि वा । कोशलास्ते ययुः स्थानं यत गच्छन्ति योगिन' द्रव्यदेवताभेदांद् यागभेदवद्धर्माणामावापोद्वापाभ्यां दृष्टादृष्टफल-भेदाच्च वेद्यभेदे माप्ते ब्रह्मानेकत्वापत्तौ श्रुतिविरोधाद् विनिगम-

इत्यविशेषेण सर्वेषां मुक्तिदानाच श्रीरामस्य पुरुषोत्तमरूपत्वम् । नृसिंहस्वरूपं तु, नृसिंहविद्यावत्युत्कर्षविश्रान्त्या नृसिंहस्य परत्वम्-वसीयते । तद्विद्याया रहस्यत्वश्रावणाच्च । उरुक्रमरूपे तु विष्णुसू-कश्रीभागवतादिषु अनन्तवीर्यत्वकथनात्, सत्यलोकस्थापकत्वरूपा-द्भृतकर्मकथनाच्च परत्वं निरूप्यते। आदिपदेन नारायणानुवाकस-व्रिद्यात्मविद्याश्वेताश्वतराद्यक्तनारायणसदात्मरूपं शिवरूपमन्यव तत्र तत्रोक्तं रूपान्तरं संगृह्यते। चकारेण तत्र तत्रोक्तविभूतिरूपसं-ब्रहः। तथाच श्रुती ब्रह्मणो नानारूपनिरूपणात् । तेषु किं समान-त्वमुत कस्यचिच्छीघ्रं फलदातृत्वेन सुगमोपायैः फलत्वेन परमद-यालुतया जीवापराधनिवारकत्वेनाधिक्यमिति संदेहाऽनपायास्तदर्थे विचार आवश्यक इत्यर्थः। एवमत्र विषय उक्तः। तथाच पूर्वत्र ब्रह्मप्राधान्येन विचारोऽत्र ब्रह्मरूपप्राधान्येनेति विशेषः ॥ संशयं ब्युत्पादयन्ति । \* तथाचेत्यादि \* । तथा तेन धर्मभदप्रकारेण द्रव्यदेवताभेदाद्यागभेदवत् । यथा पूर्वतन्त्र आमिक्षाधिकरणे, तप्ते पयसि द्ध्यानयति सा वैश्वदेव्यामिक्षा वाजिभ्यो वाजिनमित्य-त्रामिक्षावाजिनात्मकघनविरलद्रव्यद्वयरूपक एको याग उत याग-ह्रयमिति सन्देहे द्रव्यदेवताविशिष्टयागान्तरविधी गौरवं व्यापा-रान्तरकरूपनापत्तिश्चेति न यागद्वयं युक्तं, किन्त्वामिक्षायाग एव वाजिनं गुणो विधीयते। वाजिभ्य इत्यनेन च वाज आमिक्षारूपमन्नं येषामिति योगेन पूर्वोक्ता विश्वेदेवा एवोपलक्ष्यन्त इति पूर्वः पक्षः। तत्रोत्पत्तिशिष्टामिक्षाद्रव्यावरुद्धे यागे उत्पन्नशिष्टं वाजिनं गुणत्वेन प्रवेशं न लभते, निर्वलत्वात् । ततश्च तद् द्रव्यं स्वमम्बन्धिनं यागं पूर्वस्माद्भिनित्त । वाजिपदं चाश्वं रूढत्वान्न योगेन विश्वान्देवान् उपलक्षियण्यति । योगस्य रुढितो नैर्बल्यात् । तथा सित विधिव्या-पारान्तरयोः कल्पनस्य प्रामाणिकत्वात् तस्कृतं गौरवं न दोषायति द्रव्यदेवताभेदात तत्र यथा यागभेद्रतद्वद्रत्रोपासनायां गोपालराम- काभावात सर्वेषागुपासनाविषयाणामब्रह्मत्वमापतितम् । नमूपा-सनाविषयाणामौपाधिकत्वात् तेषाञ्चाविद्याकाल्पतत्वात् तद्विधि-ष्टानां तथात्वं युक्तमेव । नचैवं तिभक्षपकाणां वेदान्तानामब्रह्म-परत्वपसङ्गः । शुद्धस्य ब्रह्मणो दुर्जेयत्वेनोपाधिविधिष्टोपासनया चित्तशुद्धौ सत्यां स्वत एव तज्ज्ञानं भविष्यतीस्रेतत्तात्पर्यकत्वा-दिति चेत् । मैवम् । समन्वयविरोधापत्तेः । तासां ब्रह्मविद्यात्वहा-

नृसिंहादिकपभेदेन परस्परं तेषां भेदात् धर्माणामावापोद्वापाञ्यां रष्टारष्ट्रफलभेदाच्च प्रापश्चिकानां मुरलीकोदण्डधरत्वादीनामावा-पेन तर्द्विलक्षणानां सदेकरसत्वास्थूलत्वादीनामुद्वापेन चेत्येवं ताक्यां तत्तद्रपगततत्तद्धमीवापोद्वापाभ्यां च। साकारदर्शननिष्कलदर्शना-ऽऽदिरूपयाईष्टफलयोस्तत्तत्पद्रप्राप्तिब्रह्मभावरूपयोरदृष्टफलयोर्भेदाच्च भ्रानवेद्यात् सर्वफलदातृत्वेन प्रतिपादितात् परब्रह्मणोऽपि सकाशाभ्य तत्तद्वाक्यवेद्यानां भेदे प्राप्ते तत्तद्वाक्येषु ब्रह्मत्वेनैवोपासनस्य विहित-त्वाद् ब्रह्मानेकत्वापत्तावेकमेवाद्वितीयमिति श्रुतिविरोधादुपास्यरूपेषु, कि ब्रह्म, किन्नेति विनिगमकाभावात् सर्वेषामुपासनाविषयाणाम-ब्रह्मत्वमापतितम् । अतः कि सर्वेषामब्रह्मत्वमुत यागवद् ब्रह्मभेद, उत सर्वत्रैकमेव ब्रह्म प्रतिपाद्यमिति संशय इत्यर्थः। पूर्वपक्षमाहुः 🖡 \* निवत्यादि \* । ननूपासना नाम चिन्ता-भावनाद्यपरपर्याया शास्त्रप्राप्ता सविष्यकज्ञानरूपा मनोवृत्तिः। ब्रह्म तु निर्विषयक्षानै-करसम् । न ताहरानानाविधधर्मवत्तया वृत्तिविषयीभवितुमहेती-त्युपासनाविषयाणां धर्माणामीपाधिकत्वादीपाधिकानां चाविद्याक-ल्पितत्वात् तद्धमीविशिष्टानां तेषां तेषां रूपाणामब्रह्मत्वं युक्तमेवे-त्यर्थः। \* नचेत्यारभ्य चेदित्यन्तम् \* स्पष्टम्। एवमत्रैकः पूर्वपक्षः। तमन्योद्षयन्नाहं। \* मैवमित्यादि \*। न वेदान्तानामुक्तविधता-त्पर्यकत्वेन ब्रह्मपरत्वं शक्यवचनम् । समन्वयविरोधापत्तेः। सर्वे वेदा यत्पद्वमामनन्तीत्यादयः श्रुतयो हि, अणोरणीयान्महतो महीया-नित्यादिभिर्विरुद्धधर्माश्रयमेबाशरीरमप्राकृततनुं सर्वात्तारं मृत्यूप-सेचनकं ब्रह्म बोधवन्ति । तथा, अहदयमब्राह्मित्यादि प्रकृत्य, वयोन

नेश्च । श्रुतेः 'घतारकत्वावसेश्च । अपरञ्च । "यो ऽन्यथा सन्तमा-त्मानमन्यथा प्रतिपद्यते । किं तेन न कृतं पापं चौरेणात्मापहा-रिणा" इसन्यथाहानं निदन्ती श्रुतिः कथं फलसाधकत्वेन त-तदुपासनां वदेत । स्पष्टार्थानां श्रुतिवाक्यानां निर्णयमकृत्वा स-न्दिग्धार्यानां ज्योतिराकाज्ञादिज्ञब्दानां तद्वाचकत्वं न निर्णायाद् भगवान ज्यासः । एवञ्च सत्युक्तरीसायागवक्तेषां परस्परं भेदश्चा-

जनाभिः स्जते गृह्वते चेत्यादिभिः कारणत्यसर्वद्यत्यादिकं तत्र ब-दिन्ति । अक्षरम् अस्थूलम् अनिष्वत्यादिना प्रपञ्चविलक्षणंः प्रकृत्य प्रशासितृत्वादिधर्मकं वदन्तीति विरुद्धधर्माश्रय एव ब्रह्माण श्रुतीनां समन्वयात् त्वदुक्तरीत्याङ्गीकारे तद्विराधापत्तः । उपासनाविषया-णामब्रह्मत्वे तद्वोधकानां ब्रह्मानिरूपकतया ब्रह्माव्यात्वहानेः । च-कारेण, परं ब्रह्म परं धामेल्यादिस्मृतीना मपि विरोधात् । अन्यथा सतो ब्रह्मणोऽन्यथा कथनेन तत्तच्छ्रतेः प्रतारकत्वापत्तश्च । अथा-स्रोक्तविषभोजनकथनवाददं क्रममुक्तिहेतुत्वेन वदतीति न प्रतारक-स्वमिति विभाव्यते, तद्प्ययुक्तमित्याह । \* अपरश्चेत्यादि \* । यदि तथा स्यात् तदा योऽन्यथा सन्त्रामत्यादिनाऽन्यथा ज्ञानं निनदन्ती श्रु-तिश्चित्तशुद्धिद्वारा क्रममुक्तिंहतुत्वेन तदुपासनां न वदेत्। आत्मा-पहारण महापापापादकतया चित्ताशुद्धिजनकत्वात् । किश्च । इदं व्यासस्यापि न सम्मतमित्याह । \* स्पष्टार्थानामित्यादि \*। यदि हि तेषामब्रह्मत्वं व्यासोऽभिष्रयात् तदा रुष्णरामादिपदानि देवता-बाचकानि ब्रह्मवाचकानि वेति सन्दिह्य तिक्रणयमपि किञ्चित् कु-र्यात्। अतः श्रुतिविरोधो व्यासारायविरोधश्च न वैयासदर्शनानु-सारिणो युक्त इत्यर्थः। एवं तन्मतं दूषियत्वा स्त्रमतमाह । \* एष-अ सतीत्यादि \*। उक्तहेतुभिः सर्वासां श्रुतीनां ब्रह्मनिरूपकत्वेऽपि सति उक्तरीत्या यागवद् धर्मभेदक्तधर्मिभेदेनामिक्षावाजिनयागवत् तेषां तत्तिद्विद्यावेद्यानां परस्परभेद आवश्यक इति। अतो हेतोरुभ-यतःपाशा रज्जुः। पतद्क्रीकारे भेदापस्या अयमेष स योऽयमित्याध- वश्यक इत्युभयतः पाशारज्जुरिति प्राप्ते प्रिधीयते। संवेदेदान्तप्रस-यम् । अनेकरूपनिरूपकेः सर्ववेदान्तैः प्रस्यो द्वानं यस्य तस्या। ब्रह्मणोऽनन्तरूपत्वेऽपि यानि यानि रूपाणि विविधेर्जीवैरुपासित्तं शक्यानि तानि तानि रूपाणि तैस्तैर्वेदान्तैर्निरूप्यन्त इति ताबद्द-पात्मकमेकमेव ब्रह्मेसर्थः । तत्र हेतुश्चोदनाद्यविशेषाद् इति । चो-धैते कर्त्तव्यत्वेन बोध्यतेऽनेनेति चोदना विधिवाक्यमिति यावत्।

भेदश्रुतिविरोधादेतदनङ्गीकारे चैकदेशिमतवद्रुपाणामविद्याकित्पत-त्वापत्त्या चोभयथापि दोष इति प्राप्त इत्यर्थः । अत्र सूत्रप्रतीकमु-पन्यस्य समाद्धते। \* अभिधीयत इत्यादि \*। सूत्रे व्यधिकरण-पदो बहुव्रीहिः।प्रत्ययो विश्वासोत्पादकं श्रानम्। यद्यपि भाष्ये श्रान-मेवोक्तं तथापि लोके प्रत्ययपदस्य विश्वासे प्रसिद्धत्वादत्र शब्दम-हिम्ना तथा व्याख्याने ऽप्यदोषः । प्रतिश्वा च ब्रह्मतदुपासानो भयिव-षयिणी बोध्या। मन्विद्मप्रतिज्ञावाक्यमुपासनापरतयैव व्याख्यातुमु-चिम् । अतीतपादे ब्रह्मज्ञानप्रकारस्योक्तत्वात्। तेन निर्णीते वस्तुतस्वे यथा ज्ञातस्वरूपस्य गुरुप्रभृतेरुपासनं क्रियते तद्भवृष्ट्योपासनस्य कर्त्तव्यत्वेन विचार्यत्वाद्, न तु ब्रह्मपरतया ५पि । तज्हानप्रकारस्य प्रागेषोक्तत्वात् । यदेकमन्यक्तमनन्तरूपमित्यनन्तरूपश्चतौ वृक्तिस-दुरोचने मानाभावादसङ्काचितवृत्तितया गणनापरिच्छेदरहितानां रूपा-णां निरूपियतुमशक्यत्वाश्चत्याशद्भगयामाहुः \* ब्रह्मणः इत्यादि \*तथा-च विरुद्धधर्माश्रयतया सामान्यतो ब्रह्मज्ञानस्योक्तत्वेऽपि, फलमत-उपपत्तिरित्यत्र ब्रह्मणः फलदातृत्वस्य निर्णीतत्वात्तत्र कथं फलं द्दाती स्याकाङ्कायां तेस्तैः रूपैस्तेन तेन साधनेन तत्तरकलं ददातीति बोध-यितुं तत्तरफलसाधकोपासनार्थे तत्तद्रपनिरूपणमिति प्रयोजनस्या-नुक्तत्वेन तमिरूपणस्यावश्यकत्वात् सर्वेषां निरूपणाशक्यत्वेऽपि-कियतां निरूपणे ऽनुपपत्यभावाच्चायम्रपि प्रतिशार्थ इति भावः।

नन्वेवं हेतुबोधकपदासङ्गतिः। ब्रह्मणो नित्यत्वेन तज्ज्ञानस्य चा-विधेयत्वेन पुरुषच्यापारविषयत्वस्य तत्र वक्तुमशक्यत्कादित्याश-द्वायां हेतुमुपन्यस्य ब्याकुर्वन्ति ।

# बोद्यत इत्यादि #। तथाच यद्यपि ब्रह्मत्वेन ब्रह्मणो म बोद्ना-

सस्याविशेषादिसर्थः । यथैकस्मिश्राष्टोमे शाखाभेदेऽपि चोदना तथैव भवसग्निष्टोमेन यजेतेति । तथेहापि सर्वेषु वेदान्तेषु ब्रह्म-त्वेनैवोपासना विधीयत इति तथा । आदिपदात साक्षात्परम्प-राभेदेन मोक्षफलकत्वकथनमप्युपासनानामविशिष्टमिति भयोजन-संयोगः संगृह्यते ॥ १ ॥

विषयत्वं, तथाऽप्युपासनाविषयत्वाद्स्येव तद्द्वाराविषयत्विमत्यदोषः एतदेव बोधियतुं विभजन्ते \* यथेत्यादि \*। इहापीत्यस्येव व्याख्यान्मस् \* सर्वेषु वेदान्तेष्विति \*। \* तथेति \* चोदनायामिविशेषः । ननु शाखान्तराधिकरणे केवलानां रूपादानां व्यभिचारित्वं हृदि-कृत्य, एकं वा संयोगरूपचोदनाख्याऽविशेषादिति सूत्रे संयोगादि-रूपहेतुचतुष्ट्येनाभेदः साधित इति प्रकृते एकेन हेतुना कथमभेद-सिक्किरित्याकाङ्कायामाहुः। \* आदीत्यादि \*। अत्र भाष्ये रूपसंग्र-हानुक्तिस्तु साध्यनिर्देशेनैव रूपसार्थादेव सिक्किमभिषेत्य, सूत्रे चोदनायाः प्रथममुक्तिस्तु चोदनाविषयस्योपासनस्यापि सर्ववेदा-न्तप्रत्ययत्वक्षापनेन तद्विषयस्य ब्रह्मणस्तद्वारा तथात्वक्षापनार्था। तेनान्येषां त्रयाणामपि सङ्ग्रहः। अथवा चोदना च आदी च तत्समा-हारश्चोदनादि। तस्याऽविशेषः समानत्वं चोदनाद्यविशेषस्तस्मादि-स्यर्थे बोध्यः । तथाचैवं संयोगरूपचोदनात्मकहेतुत्रयस्यापि चो-दनादिपदेऽभिषेतत्वात् सुखेनाभेदसिक्किरित्यर्थः। आख्याया व्यभि-चारिता त्वप्रेप्रदर्शनीया।

पवश्चात सूत्रे ब्रह्म तदुपासनं च सर्ववेदान्तप्रत्ययं तत्तदुपा-समावाक्येषु तत्तन्नामाधर्मचत्त्रया प्रतिपादनेऽपि न भिद्यते। चोदनाद्य-विशेषात्।यत्र यत्र चोदनाद्यविशेषस्तदनेकवाक्येष्वनेकविधतया प्रति-पादनेऽप्यभिन्नम्। नानाशाखोक्तज्योतिष्टोमादिवदित्यनुमानं सिद्धाति तेन ब्रह्मणस्तत्साक्षात्कारस्य च साक्षात्पुरुषच्यापारविषयत्वाभावेऽिष साक्षात्कारसाधनभूतप्रमाणसम्पादनद्वारा तादृशकृत्तिसम्पादनद्वारा च चोदनासम्बन्धो वर्त्तत प्रवेति तथा पुरुषव्यापारस्यापि त्यम्भवा-द ब्रह्मपक्षत्वेऽपि न हेतोः स्वरूपासिद्धत्विमिति क्षेपभ् । नचैवं सित प्रतिक्वापि केवलविक्वानपरतयेव व्याख्यातुमुचितेति श्रद्धाम् । पक्ष-

#### भेदान्नेतिचेदेकस्यामपि ॥ २ ॥

ननु द्रव्यदेवताभेदाद् यागभेदवदुपास्यानां धर्मभेदेन मिथोभेदादुक्तहेत्विसिद्धिं भेदान्नेति चेदिसनेनाऽऽशङ्का तत्पिरहारमाह
सन्नकार, एकस्यामपीति सन्नावयवेन । यथैकस्यामपि ग्रहीतपोडशिकायामितरात्रव्यक्तावऽग्रहीतषोडशिकायाः सकाशाद् गुणाऽधिक्येऽपि नाऽतिरात्रभिन्नयागत्वम् । अतिरात्रलक्षणकर्मेवाधिकुस तत्तद्वहणाग्रहणयोर्विधानादेविमहापि ब्रह्मत्राधिकुस तन्तद्धभेवौशिष्ट्यावैशिष्ट्ययोरुक्तत्वान ब्रह्मोपासनभिन्नत्वमुपासनासु ।
तथाच ब्रह्मधर्मत्वेनाभेदस्य विविक्षितत्वाद त्वदुक्तहेत्विसिद्धिः। एवं

वाचकविज्ञानपदाध्याहारापेक्षया पूर्वपादान्तिमस्त्रे जैमिनिमतोप-न्यासे धर्मपदेन चोदनालक्षणतयाऽत्र विज्ञानपरामशेवत् पूर्वे तु बादरायण इति पूर्वपदोक्तब्रह्मणः संन्निहिततया तत्परामशेस्यापि यु-कत्वाद् विद्याविचारस्य वेद्याधीनत्वाच तत्परतया व्याख्यानेऽप्य-दोषात् ॥ १॥

भेदान्नेति चेद्कस्यामि ॥ अस्मिन् स्ते केचिन्नेकस्यामि । ति पठन्ति । अर्थस्त तत्रापि तुल्यः । सूत्रप्रयोजनं चदन्तो व्याकुर्वन्ति \* निवत्यादि \* । \* मिथोभेदादुक्तहेत्वसिद्धिमिति \* परस्परं कपभेदाद्धत्वेकदेशाभावेन पूर्वसूत्रोक्तस्य हेताः स्वरूपासि-स्परं कपभेदाद्धत्वेकदेशाभावेन पूर्वसूत्रोक्तस्य हेताः स्वरूपासि-स्मि । \* इहापीति \* उपासनावाक्येष्वि। \* नेत्यादि \* न ब्रह्मणो भिन्नत्वमतस्तदुपासनास्विप न भिन्नत्वमित्यर्थः । एषं सूत्रं व्याख्याय सिद्धमाहुः । \* तथाचेत्यादि \* षोडशिष्रहणादिवस्तयोश्रह्मधमेत्वन वेद्याभेदस्य विवक्षितत्वात् त्वदुक्तस्य भेदकपस्य हेतोरेष प्रत्युत स्व-कपासिद्धिः । ब्रह्म तदुपासनं च न सर्ववेदान्तप्रत्ययं क्रपभेदादित्येषे प्रतिसाधने धर्मभेदेन क्रपभेदः साधनीयस्तत्र क्रपभेदो धर्मभेदादानिस्नादियागवदित्येत्र, न भेदोऽतिरात्रवदिति द्यान्तेन हेताः साधा-रण्याद् व्याप्यत्वासिद्धिरिति तेन क्रपभेदासिद्धौ प्रतिपन्नहेतोरेवा-रण्याद् व्याप्यत्वासिद्धिरिति तेन क्रपभेदासिद्धौ प्रतिपन्नहेतोरेवा-रण्याद् व्याप्यत्वासिद्धिरिति तेन क्रपभेदासिद्धौ प्रतिपन्नहेतोरेवा-

सित यत्रैकस्मिन्नुपास्ये रूपेप्न्यस्माद रूपादिधका गुणा उच्यन्ते तत्र तेषामुपसंहार उचित इति भावः । अत्रायं विशेषो क्रेयः । उपास-नाविषयेष्विखिलेष्वविशिष्टं ब्रह्मत्वं हात्वैतेष्वेकतरं रूपं य उपास्ते

सिद्धिः। अत एव गोपालोपासनायां, चतुर्भुजं राष्ट्राचक्रराार्क्रपद्मण-दान्वितमिति चतुर्भुजध्यानमुक्तवा, ध्यायेन्मनसि मां नित्यं वेणुश्ट-क्रधरं तु वेति ब्रिभुजध्यानमप्युक्तमतो न धर्मभेदाद्रपभेद इति तर्वेष दोषाद् राद्धान्तहेतुर्निर्दुष्ट इत्यर्थः। निन्वदं पूर्वपादान्त एव साध-नीयम् । ब्रह्मणः फलदातृत्वस्य तत्रैवोक्तत्वात्। पादान्तरे तत्सृाधनस्य किं प्रयोजनमित्याकाङ्कायां वक्ष्यमाणोपसंहारसूत्रविचारेण तदाहुः। \* एवं सतीत्यादि \*। \* एवं सतीति \*उक्तरीत्या वेदैक्ये विद्यैक्ये च सति। \* तत्र तेषामिति \* न्यूनगुणकेऽधिकगुणानाम् । तथाच गुणोपसंहारः प्रयोजनमेतस्येति तद्र्थमत्र विचार इत्यर्थः । ननु उप-संहारो नाम उप समीपे संहरणं, तत्र तत्रोक्तानां धर्माणां हेतुबला-दावाप इति यावत् । तदत्र तत्तद्वाक्येऽनुक्तानां गुणानां तेन तेन हे-तुना तद्वाक्योक्ते विषये सत्तामनुसन्धाय विशिष्टबुद्धी विषयीकर-णम्। एतचाप्रे, न व(विशेषादिति सूत्रानन्तरं, दर्शयतिसूत्राभासे वश्यते । अत एतद्रथत्वमेतद्धिकरणस्य न युज्यते । अत्र हि सर्वेषा-मुपासनाविषयाणां ब्रह्माभेदाद् ब्रह्मत्वेन रूपैक्यस्य यथाकथंचिन्मो-क्षफलकत्वाच प्रयोजनैक्यस्य सर्वत्रोपासीतेत्यादिचोदनैक्यस्य ब्र-द्यारवेनोपासनाद् ब्रह्मोपासनेत्याख्यैक्यस्य च सिद्धत्वात् सर्वासामु-पासनानामैक्ये प्राप्ते सर्वत्र सर्वधर्मोपसंहारप्राप्तेस्तत्र तत्र तत्तद्रूप-तत्तत्कलकथनाच भेदे प्राप्ते सर्वानुपसंहारस्यापि प्राप्तेश्च तरंप्राप्त्य-प्राप्तिविरोधादित्याकाङ्कायां, तथा यत्र ब्रह्मत्वेनोपासनं विधीयते त-त्रैवं वेदीक्यात्तद्वाक्यवेद्यस्य गुणोपसंहार्रानर्णयो भवति, यत्र पुनर्क्र-श्चरवेनोपासनं न विधीयते यथा प्राणविद्यादी, तत्र ब्रह्मत्वेनोपासना-या अभावेन वेदीक्याभावात कथं निर्णय इत्याकाङ्कायाँ चन्सर्वत्रात्य न्यायस्य तौल्याद्नेनेव निर्णयो विरोधाभावश्चेत्यादीयेनादुः। \* अत्रे-स्यादि \* अत्र गुणोपसंहारे ब्रध्यमाणक्यो विशेषः प्रयोजकभेदबला-

तस्य तत्र सर्वे गुणा उपसंहर्त्तुमुचिताः। यस्त्वनन्तेषु विभृतिरूपेषु, अँमिसेतदक्षरं ब्रह्मित इात्वोपास्ते तस्य शाखान्तरीया अप्येत-दक्षरोपासनमकरणोक्ता एवोपसंहर्त्तच्या, नान्ये। तद्रूपमिषकृत्यैव तेषां गुणानां कथनात । अन्यथाऽतिप्रसङ्गात । इयं त्पासनामा-र्गीया व्यवस्थोक्ता । भक्तिमार्गीया त्वेतद्विलक्षणा, साञ्मेवा-स्थेति ॥ १॥

उक्षेयः। उपासनाधिषयेष्विखेष्ववताररूपेषु तुल्यं ब्रह्मत्वं वेदान्त-वाक्यैरवधार्यम् । तेष्वेकतरं रूपं यो, ब्रह्मत्वप्राधान्येनोपास्ते तस्य त-स्मिन् रूपे सर्वे गुणा उपसंहर्त्तुमुचिताः। उपसंहारप्रयोजकस्य विरु-द्धसर्वधर्माश्रयब्रह्मखरूपप्राधान्यस्य तत्र तेनानुसंहितत्वाद्युकाः। ए-तदेवैतत्पादांपान्त्ये समाहारादिसूत्रद्वयं स्फुटीभविष्यति । यस्त्वन-न्तेषु विभृतिरूपेषु वर्णात्मकोङ्कारादिषु तद्रूपप्राधान्यं ब्रह्मत्वस्य गीणत्वं चानुसन्धाय उपास्ते तस्यान्यत्रिकास्तदीया एवोपसंहर्त्तव्या नान्ये। तत्र हेतुः \* तद्र्पमित्यादि \*। \* अन्यथातिप्रसङ्गादिति \* प्रकरणानादरे तिद्वरोधप्रसङ्गात् । तथाच तत्तद्रूपानुसन्धानकृतया ध्यवस्थया विषयभदेनोपसंहारानुपसंहारप्राप्त्यप्राप्तिविरोधाभावाद-स्याधिकरणस्योपसंहारार्थत्वं सुखेन युज्यते । किञ्चान्यत्रापि तत्त-क्रिभूतिरूपवेधैक्यादन्येषां च हेतूनां तत्र सत्त्वादनेनैव न्यायेन निर्णय इत्यर्थः । अत्रोपासनामात्रनिर्णयो न क्रियतंऽपि तु यद् ब्रह्मप्राप्तिसा-धनत्वेन विवक्षितं तस्य सर्वस्येत्याशयेनाहुः। \* भक्तीत्यादि \*। \* अग्रे शति \* । न वा प्रकरणभेदात् परोवरीयस्त्वादिवदित्यस्य द्वितीयव्याख्याने । नचोपासनातिरिकाया भक्तेरप्रसिद्धत्वादप्रस्तृत-त्वांचा तद्व्यवस्थास्मरणमाकि स्मकिमिति वाच्यम् । गोपालतापनीये, भक्तिरस्य भजनं तदिहामुत्रोपाधिनैराइयेनामुष्मिन् मनःकल्पनमेव तदेव च नैष्कर्म्यामात लक्षणभदेन, समाप्ती च, कृष्ण एव परो देव-स्तं ध्यायत् तं रसेत् तं भजेदिति ध्यानरूपापासनातो भिषतया विधानेन चोपासनातिरिकाया भक्तः प्रसिद्धत्वात् प्रस्तुतत्वा तद्भावात् । एकस्मिन्नेव प्रकरणे सृष्टिकर्नृत्वादिना माहास्यस्या-

नन्वप्रिष्टिममेबोद्दिश्य यावन्तो धर्मास्तैत्तिरीयके प्ट्यन्ते, तावन्तो वाजसनेयके। तथाच त्वदुक्तरीया वाजसनेयिनां तद्धर्मीप-संहारोऽपि न्याय्यो भनेन्न त्वेवं सः । शिष्टाचारादिविरोधाद । तथा पश्चारिनविद्यामधिकुसोक्तोऽपि षष्ठोऽप्रिन च्छन्दोगैः शक्यत उपसंहर्जुम । तथैवाथर्वणिकैर्नैकस्मिन रूपे रूपान्तरधर्मा इति प्राप्ते उत्तरं पठति ।

त्मत्वेन प्रियत्वस्य च बोधनेन श्रुत्यन्तरेऽपि श्रुतीनां माहात्म्यज्ञानपूर्वकसुदृढस्नेहरूपभक्तावेव तात्पर्यावसायाच्च । ननु विहिताविहितभदेन भक्तिमार्गद्वैविध्यादत्र कस्य व्यवस्था वाच्येतिचेत् । श्रीभागवते श्रीनन्दादीनां फलकथनेनाविहितभक्तेरिप प्रामाणिकत्वसिद्धौ मन्दमध्यमयोर्थे तद्व्यवस्थाबोधनस्याप्यावद्यकत्वादुभयोरपीति बुद्ध्यस्व । ननु सूत्रकारेणेदं कुत्रोक्तं येनैवमुच्यत इतिचेत् ।
उच्यते । अग्रिमसूत्रेऽधिकारस्यानुपसंहारहेतुताकथनेनात्र यथाधिकारनिर्णयसूचनात् सूचितमिति जानीहि । तस्मान्नात्र राङ्कोलद्याः ।
पवश्चास्मिन्नधिकरणं इदं सिद्धम् । यो देवानां नामधा एक पव.
एकं सद् विप्रा बहुधा वदन्तीत्यादिश्चितिभः, येऽप्यन्यदेवताभक्ता
इत्यादिस्मृतिभिश्च भगवतः सर्वक्रपत्वात् तेन तेन क्रपेण भगवत
पव तत्तत्फलदातृत्वं काण्डद्वयं पुराणेषु चेति । तेनादित्याद्वङ्गोपासनार्खाप ब्रह्मोपासनात्वमेवेति च सिद्धम् ॥ २ ॥ १ ॥

अतः परं ताः कथं कर्तव्या इत्याकाङ्कायामित्रमसूत्रेषु तत्प्रकार उच्यत इत्याद्ययेन सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \*। तथेति
वैभ्रम्यं इष्टान्तः । अयमर्थः । यथा कर्मणां वैलक्षण्येऽपि संयोगरूपचोदनाख्याविदोषादिति शाखान्तराधिकरणोक्तन्यायादैक्यम्, एवमुपासनानामपि तेनैव न्यायेनावान्तरैक्यमपि सिद्धम् । तथात्रास्यैव
हेतोर्गुणोपसंहारप्रयोजकतयाऽनेनैव हेतुना ज्योतिष्टामादियागेषु शाकान्तरोक्तगुणोपसंहारोऽपि न्याय्यो भवेत् । तत्करणे शिष्ट्याचार्विरोभस्तिद्धयाशाखान्तरोक्तानादरे उपासनायामपि जदापस्या पश्चाभ्रमादिविद्यासु षष्टाग्न्याद्यनुष्रसंहारापित्तरथर्षणाद्यक्तरुषेष्ठ रूपा-

## स्वाध्यायस्य तथात्वेन समाचारेऽधिकाराच सववच तन्नियमः ॥ ३ ॥

खाध्यायो वेदः स एकमेव कर्म शाखाभेदेन भिन्नभिन्नर्मकारकं बोधयतीति तत्मयुक्तः सम्यग्भूतेशीमण्टोमादिलक्षण आचारे तत्तदङ्गाचारनियमोऽन्यूनानधिककरणलक्षण इयर्थः। तावद्विरेवाङ्गैर्यागसम्पत्तेरधिककरणस्यामयोजकत्वात तावतामेवाङ्गानां करणम्। ननूक्तं तद्धमीणामप्युपसंहारस्त्वदुक्तरीया सम्भवतीयत आह्। अधिकारादिति । सर्वेषां शाखिनां खस्वशाखोक्तकर्मण्येवाधिकारो न परशाखोक्तेऽप्यतोऽपि तथा नियमः। चकारात स्वशाखोक्तात कर्मणोऽतिरिक्ततत्करणे न्यूनकरणे च

न्तरधर्मानुपसंहारापत्तिश्चेति शिष्टाचारविरोधतील्यं प्राप्ते तत्समा-धानाय गुणानुपसंहारहेतुकथनेनोपसंहारप्रकारं वदन्नुत्तरं पठती-ति बोध्यः॥

स्वाध्यायस्य तथात्वेन समाचारेऽधिकाराच्य सववच्च तिन्नयन्तः॥ अत्र शाखान्तराधिकरणोक्तहेतोः पूर्वसूत्रे परामर्शात् पूर्वतन्त्र-विचार्थे पूर्वकाण्डे च स्वाध्यायशद्धस्य वद्वाचकत्वेन प्रसिद्धेर-स्मिन् सूत्रे तथात्वेनत्येनन तदुक्तस्य प्रसिद्धस्य प्रकारस्य, तिन्नयम् इति तच्छद्धेन तत्प्रसिद्धाङ्गाचारस्य च प्रहणमित्याशयेन व्याकुर्वन्ति । \* स्वाध्यायो वेद इत्यादि \* । तावनमात्रनिरूपणस्य यागे तावृदङ्गकरणनियमने बीजं स्पुटीकुर्वन्ति । \* तार्वाद्धरित्यादि । \* तथाच निरूपणप्रकारमेदस्य बाधकस्य सत्त्वान्नोपसंहार इत्यर्थः । द्वितीयं हेतुं व्याकर्त्तुमवतारयन्ति । \* निवत्यादि \* । तथाच शाखान्तरीयप्रकारविशेषकथनस्योत्पन्नशिष्ठप्रायत्वेन नैर्बल्यात् स्वल्प-कर्मभिर्वाज्ञसनैयभिक्तीत्तरीयाद्यक्तकरणे, अधिक तत्राज्ञप्रविष्टमिति न्यायेन बाधाभावाच्चास्याप्रयोजकत्वमाशङ्का हेत्वन्तरमाहेत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति \* सर्वेषानित्यादि \* । अधिकारोपष्टम्भाय सम्मत्यन्तर-

यदस्यकर्मण इसादि प्रायश्चित्तश्रवणमपि तिष्मयमे हेतुः समुचीयते । अत एव क्वचित परशाखोक्तमिप व्यवस्थितविकल्पविषयत्वेन कल्पस्त्रे उच्यते । विकल्पे त्मयस्याशास्त्रार्थत्वमुपसंहारे त्भयस्यापि शास्त्रार्थत्वमतोष्पि नात्रोपसंहारशङ्का । अत्र हष्टान्तमाह
सववदिति । यथा सवा होमाः सप्तसूर्यादयः शतौदनपर्यन्ता वेदान्तरोदितत्रेताग्न्यनभिसम्बन्धादथर्वणोदितैकाग्निसम्बन्धाचार्थणिकानामेव कार्यत्वेन नियम्यन्ते । तथा तत्तच्छाखायास्तथात्वातत्त्वतुक्त एव कर्मणि तत्तच्छाखिनामधिकाराच्च स्वस्वशाखोक्ता-

माहुः । \* अत एवेत्यादि \* । यत उक्तहेत्वोरिस्त कर्मनियाम-कत्वमत एव हेतोः कचिद् यथा, कुषुटोऽसीत्यइमानमादत्ते कुटहर-सीति वेत्यरमादानमन्त्रे, यथा वा, उदितानुदितकालाभ्यां विकल्पि-ते होमे, उदिते जुहोत्यबुदिते जुहोतीति तैतिरीयबाक्यवयोक्तं व्यवस्थितविषयत्वेन तत्तत्कलपसूत्र उच्यते। यदि प्रकारभेदोक्तेर-धिकारस्य च नियामकत्वं न स्यात् तदा तत्र तन्न व्यवस्थाप्येत । यदि तत्र न व्यवस्थाप्येत तदा विकल्पो वा उपसंहारो वा प्राप्तु-यात्। तत्राद्ये पैच्छिकत्वेनाष्टदोषवुष्टत्वावुभयस्याशास्त्रार्थत्वम्, उप-संहारे तू भयस्यापि शास्त्रार्थत्वम् । तथापि विरुद्धत्वात् कर्त्तुं न शक्यमिति ब्यवस्था आवश्यकी। अतो व्यवस्थावशादिए न कर्मण्यु-पसंहारशङ्केति म पूर्वोक्तसाप्रयोजकत्वमित्यर्थः। नचु यदा शाखा-भेदो न सिद्धस्तदा त्वधिकारनियामकत्वाभावादुपसंहारः स्या-दित्यत आहु:। \* अत्रेत्यादि \*। ईरइांऽपि खले इष्टान्तमुखेन र्गनया-मकमाहेलार्थः । व्याकुर्वन्ति । \* यथेत्यादि \* । यथा सनाः सम्ब-न्धिभेदाश्चियम्यन्ते तथा विभागाभावद्शायामपि तस्त्रदे विद्य-मानायास्तच्छाखाया एव नियामकत्वात् तथेत्यर्थः। एकमत्रोपसंहार-हेतुः शोधितः। निरूपणप्रकारभेदादिबाधकराहत एव वैद्याभेद उ-पसहारप्रयोजक इति। पवं कर्मण्युपसंहारबाधकान्युक्तवा तेषामुप-संहारवाधकानामुपासवायामपि तुक्यत्यात सतवबेति चकारेण ता- दन्यूनानितिरिक्तकर्मकरणिनयम इसर्थः । प्रकृतेषि ग्यदूपोपासनामकरणे यावन्तो धर्मा उक्तास्तिस्मिन् रूपे तावद्धमेवक्षेत्रैवोपासना कार्या तद्बोधकप्रमाणामुरोधाद्द्, न तु रूपान्तरोपासनप्रकरणोक्ता साधारणभर्मक्षेनापि । तथा सित मत्स्योपासकस्य चिपशरादिकमपि भावनीयं स्याद । पुरुषक्ष्पोपासकस्य च स्रप्तयोजनायामश्रुद्धादिकम् । नन्वार्थवणोपिनपत्सु श्रीरामोपासन्तयां
यो वै ये मत्स्यकूर्माध्यवतारा भुभूवः स्वस्तस्मै वै नमो नमः
इति वाक्येन तदितरावतारक्षपत्यमुच्यते । तेन तद्धम्वक्ष्वमप्याक्षिप्यते ?। सस्त्रमाक्षिप्यते तद्धम्बक्ष्वम् । तत्रायमभिसन्धः ।
परमकाष्ठापनं ब्रह्मस्यक्ष्पमिद्मिति ज्ञास्वा द्धपासना कार्या । तेनेतस्यैवान्येऽवतारास्तत्तद्वपेण तानि तानि कर्माण्ययमेव कृतवानिति
क्रेयं परम् । न तु तस्मिन्नेव कृपेऽन्यावतारधर्मवक्त्वमपीति ।

सामप्यत्र सङ्गहादेताँस्तत्रापि सङ्गमयन्ति \* प्रकृतेऽपीत्यादि \* ।

\* तथा सतिति \* तद्बोधकप्रमाणमन्तुरुद्ध रूपान्तरासाधारणधमौपसंहारेऽङ्गीकृते सति । तथाचैवं तद्भावनं निरूपणप्रकारभेदाधिकारभेदसम्बन्धभेदरूपत्यानुपसंहारनियामकक्षयत्यापि बाधापत्या अपराध आपधेतातस्त्यान भावनीयमित्यर्थः । पतदेवैतत्पादान्ते, न वा
तत्सहमावाश्रुतेतिति सृत्रद्धये सत्स्यति । अत्र वादी साम्बन्धिकनियमस्वाप्रयोजकत्वं शाङ्कृते । \* नन्धित्यादि \* । तथाचोक्तमन्त्रवर्णाच्छीरामस्यावतारान्तररूपत्वे प्राप्ते तदुपासकस्य तथा मायनाधिकारस्यापि प्राप्तौ मन्त्रलिङ्गविरोधाद् यो यत्सम्बन्धी तेन कत्सम्बन्ध्येव धाद्यमिति सांबन्धिकाऽनुपसंहारनियमोऽत्राध्ययोजका
हत्यर्थः । अत्र तदुक्तमुपगम्य स्दमेक्षिकया समाद्धते । \* सत्यमित्यादि \* । \* तत्रायमभिसन्धिरिति \* । आक्षेप्रस्वमाश्यः ।

\* कार्येति \* । अवतारस्पोपासनकेन कार्या । \* इति क्षेये परिनति \* । मन्त्रायताराणामेव तस्वविधानदर्शनात् तथा माधनीयम् ।

\* अन्यावतार्थमेवस्वविति । लक्षयोजनायामत्व-किणचक्रवस्यादि

तथाच तिस्मित्तास्मित्रवतारे तत्तद्धर्मवानिति श्रुखा बोध्यते, नतु सर्व-त्रापि।तत्र बाधकमुक्तमेव । प्राणाद्यपासनास्वेतावान् विशेषो, यथा कर्मण्यितरेके प्रायाश्चित्तश्रवणं बाधकम् । श्रीरामस्वरूपाद्यपासनामु च'तेनावतारेणाकृतकर्मणस्तत्र भावनेऽपराधो बाधको, योऽन्यथा सन्तमात्मानिमसादिवाकयञ्च।न तथा प्राणाद्यपासनामु अधिकगुण-स्येतरत्रोपसंहारे किञ्चिद्वाधकं दृश्यत इति सत्कर्त्तु शक्यते इति।

कुतो न भावनीयमित्याकाङ्कायां तत्र हेतुमाहुः। \* तथाचेत्यादि \*। यथा तत्तच्छाखायां ज्योतिष्टोमादिस्तत्रधर्मवान् बोध्यते तथा तत्त-त्तापनीयेषु तत्तद्वतारे तत्तद्धर्मवानिति श्रुत्या बोध्यते, न तुं सर्वत्र तद्वानतस्तथा भावने शास्त्रातिक्रम इति तथा न भावनीयभित्यधः। नन्वाक्षेपे कथमतिक्रम इत्यत आहुः। \* तत्र वाधकमुक्तमेवेति \*। आक्षेपे निरूपणप्रकारभेदादित्रयरूपं बाधकमुक्तमेव। तथाच तस्य यदि बाधकता नाङ्गीक्रियेत तदा शाखाकृतोऽग्निष्टोमाधङ्गनियमः सर्वेष्वप्याथर्वणिककार्यतानियमश्च भज्येत । अतस्तद्भावायात्रापि तथा न भावनीयमित्यर्थः। ननु पूर्वसूत्रोक्तहेतुना सर्वेक्यसिद्धौ सर्वत्र सर्वगुणोपसंहारः प्राप्तस्तत्र समाचारसूत्रे निरूपणप्रकारभेदाधिकार-भेदाधिकारभेदप्रायश्चित्तादिश्रवणसम्बन्धिभेदानामनुपसंहारनिया-मकत्वमाद्दतम् । तेन तच्छाखिभिस्तत्तद्धिकारिभिस्तत्सम्बन्धिनिय-ताः खाधिकारानुसारेण स्वशाखोका गुणाउपसंहर्तव्या, नेतर इति सिद्धम्।तथा सति प्राणाचुपासनायां शाखान्तरोक्तगुणोपसंहारो न स्यादित्यत आहु:। \*प्राणादीत्यादि \*। नच निरूपणप्रकारभेदरूपमुपसं-हारबाधकमस्त्यवेति कथं बाधकाभाव इति वाच्यम् । कर्मणि न्यूना-धिक्ये प्रायश्चित्तवदुपासनायां तथा भावने प्रायश्चित्ताश्चवणानिक-पणप्रकारभेदस्य प्रायश्चित्ताद्यन्नायकत्व एव बाधकत्वं, नान्यथेति तिश्रिध्यात्। एवं प्रकारभेदेऽप्यधिकं तत्रानुप्रविष्टमिति न्यायेन दो-षाभावात् तत्रत्यानां पदार्थानामबाधेनाधिकसंख्यायां न्यूनसंख्या-या निवेशतस्या अप्यबाधादधिकप्राणादिनिवेशेन पुरःस्फूर्सावभेद-मतीताष्पि प्राणाद्यपासनातो भिष्मतया तस्या काधकत्वाभावात्। यो-

ननु पुरुषादिरूपस्य विग्रहस्यैव शुद्धब्रह्मत्वाद्यमेवावतारानतरेष्विप लीलाकर्तेति ज्ञानमनुपपन्निमितिचेत् । मैवम् । धर्मिग्राहकमानेनैकस्यैव शुद्धस्यैवानन्तरूपत्वेन' सिद्धत्वात् । वस्तुन एव
तथात्वान्न काचिच्छङ्का । यथैकस्यैवान्योन्याभावस्यानन्तभावर्मितयोगिकतद्रूपत्वं तावत्मितयोगिकात्यन्ताभावरूपत्वं चाभावमितबोगिकान्योन्याभावात्यन्ताभावरूपत्वं चाभावाभावरूपत्वेऽप्यभावकृपत्वमेव चाङ्गीक्रियते, तथेहाप्यस्तु । अभावत्वस्याप्रयोजकत्वात् ।
धर्मिग्राहकमानस्यैव तथात्वात् । तच्च तैत्तिरीयोपनिषत्सु । अतः
परं नान्यदणीयस् हि, परात् परं यन्महतो महान्तम्। यदेकमव्य-

उन्यथा सन्तमात्मानमितिवद्दोषबोधकवाक्याभावाच । अतः सुष्ट्र-कं तत्रोपसंहारे न किंचिद् बाधकं इर्यत इति । एवं प्राणादिविद्या-सूपसंहारबाधकाभावेन तस्मिन् साधितेऽपि परविद्यासु कपान्तरे पूर्वोक्तरीतिकरूपान्तरगुणोपसंहारानुपपर्ति शङ्कते। \* निवत्या-दि \*। \* इति ज्ञानमनुपपन्नमिति \*। रूपान्तरविग्रहस्यापि शुद्धग्रह्म-त्वाद्यमेव तथेत्यंशेऽनुपपन्नमित्यर्थः । तत्र समाद्धते । \* मैवमि-स्यादि \*। धर्मित्राहकं मानं हि, यदेकमव्यक्तमनन्तरूपमिति वश्य-माणश्रुतिरूपं तेन । वस्तुन एव तथात्वात् । ब्रह्मण एकत्वादत्र प्रकर-णिनः श्रीरामचन्द्रस्यैव भगवत्वेन श्रावणात् तस्य विरुद्धधर्माश्रय-त्वेन सर्वाकारत्वात् तस्यैव कपान्तरेण तत्करणसम्भवेन न कापि शाङ्केत्यर्थः । पतस्य बुद्धावारोहार्थे दृष्टान्तेनोपपादयन्ति । \* यथेत्या-दि \*। नियतपदार्थवादिमते भावभिन्नो निषेधमुखप्रतीतिगोचरो य एको भावभेदरूपोऽन्योन्याभावपदार्थस्तस्यैव ताहराताहराप्रती-तिबलेन अनन्तभावप्रतियोगिकेत्याद्युक्तप्रकारकतावद्रुपत्वं स्वीकि-यते, न तु निरूपकभेदमादाय खरूपनानात्वम् । तेद्वद्त्र ब्रह्मण औपनिषद्त्वेन तद्वाक्यस्येव नियामकत्वात् स्वरूपेक्येऽप्यनन्त-रूपतया, तत्तेलीलाकर्तृत्वज्ञानं खरूपैक्यं चोपपद्यत इत्यर्थः । ननु यद्येवं तल्लीलाकर्मृत्वेन शानं स्वक्षेक्यं चोपपन्नं तर्हि कपान्तरेणा-पि कपान्तरलीलाकर्ता कपान्तरेऽपि कपान्तरधर्मवानिति भावने क्तमनन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परस्तादिखादिश्वतिरूपं प्रसिद्धमेव। अपरश्च । सर्वासामुपासनानां हि ब्रह्मविज्ञानसाधनत्वेन
श्वतौ निरूपणं क्रियते । यंत्मकारिकोपासना विज्ञानहेतुः स प्रकारश्चं निरूप्यते । एवं सर्थेकस्यां श्वाखायां कितप्रयगुणनिरूपणं तदितरस्यां शाखायां तदितिरिक्तानामपि गुणनामिसत्र को हेतुरिति
पृच्छामः । उपसंहारेण प्राप्तिमनिरूपणे हेतुं चेद् ब्रवीषि, तत्र ददामः । एवं सात न्यूनगुणनिरूपिका श्वतिः स्वोक्तानिप गुणाक्ष
वदेत् । तथाहि । उपासनानां ब्रह्मविज्ञानफलकत्वस्य निर्णितत्थात्
तस्य चेकजातीयत्वाद् घटवतः क्तृप्ताशेषसाधनसाध्यत्वादहोषतिन्दिकापकेव श्वतिनिरूपयेद् । अन्या तपासनाया नामोक्त्वोपासीतेखेतावदेव वदेद् । गुणानाक्षेपलभ्यत्वाक्ष वदेतः । उपसंहार्यानिप वा वदेतः ।
निरूपयितः च गुणाक्षोपसंहार्यानः । नच स्वस्वशाखामात्राध्यदृणा-

को दोषः । सर्वत्रोभयितक्रित्वाविरोधस्य प्रागेष निर्णातत्वादिस्याशक्कायां तथा भावने श्रुतितात्पर्याविरोधस्य दोषं स्पुर्टाकर्षु प्रतिधादिनमनुयुक्षते । \* अपरं चेत्यादि \* । तत्रोत्तरमुद्धाव्य दूषयित ।

\* उपसंहारत्यादि \* । \* तत्र वदाम इति \* । ताहरा उत्तरे तधानिष्टापत्तिमुद्धाय्यामः । न बदेदित्यनेन गृहीतं विभजन्ते । \* तथादित्यादि \* । \* तस्य चेत्यादि \* । तस्यैच ब्रह्मज्ञानस्य त्वन्त्रते सवंगुगोपसंहारेणैकजातीयत्वाद् घयचत्रकत्त्रप्ताशेषसाधनसाध्यत्वाद्
यथा दि घटः कारणसमुद्दायेनेव जन्यते, न त्वंकेन तद्वत् त्वन्यते उपासनाया अण्यशेषगुणानुसन्धानस्यसाधनसाध्यत्वादशेषगुणानिस्तिकेव श्रुतिस्तामुपासानां निर्धपदेयन्या तृक्तरीत्या घदेद्, गुणाँस्तु न
बदेदेव । उपसंहार्यानपि वा वदेत् । तैर्विना उपासनावा असिदेः । निर्धपयित च कतिपयानेव, न त्वशेषान् । तथाचौषसनाभृती
कतिपयगुणकथनमन्यथानुपपद्यमानं सद् स्पान्तरे स्पान्तरिधगुणोपसंहारो दोषायेति कल्ययत्यतः श्रुतितात्पर्यविरोध एव दोष इस्यवैः । तत्कथनस्य तात्पर्यान्तरमाश्रुद्ध निवेधन्ति । \* नचेत्यादि \* ।

मुपासनासिद्धयर्थं सर्वशाखासुपासनयकारोक्तिरितिषांच्यम् । पर-शाखाज्ञानेन तदुक्तगुणोपसंहारस्याप्यसम्भवेनोपासनाया एवास-म्भवापातात । तस्मात स्वस्वशाखोक्तप्रकारिकोपासनायामेव स-वेषामधिकारात्त्रयेव ब्रह्मविज्ञानं भवति । तैत्तिरीयाणां वाजसनेयि-प्रभृतीनां चान्निष्टोमसम्पत्त्या । स्वर्ग इव प्रकृते ब्रह्मक्यात्त्त्त्तिद्ध्यानं विद्यानं व्यापानं विद्यानं विद्यानं व्यापानं विद्यानं विद्य

तथाचोपासनाया नाममात्रोक्ती प्रकाराशानात् तत्तच्छा विनाम उ-पासनाया असि झेस्तदुपकाराय तथोक्तिरिति तुन वक्तुं शक्य-मित्यर्थः । तत्र हेतुः । \* परेत्यादि \* । तथाचैवं तात्पर्यकल्पनेऽपि तावन्मात्रकथनानर्थक्यस्य त्वन्मते ताद्वस्थ्यमपरिहार्यमेवत्यर्थः। तर्हि कि तथा कथनस्य तात्पर्यमित्याकाङ्कायां मन्दाधिकारिणां तावतैव फलसिद्ध्यर्थे तथा वद्तीत्याशयं हृदिक्तय तेन विवक्षितं साधयान्त । \* तस्मादित्यादि \* । \* तस्मादिति \* । त्वतु-क्तस्य तथा कथनारायस्यानुपपन्नत्वात् । ब्रह्मविज्ञानं भवतीति ताब-समिविशिष्रब्रह्मसाक्षात्कारो भवति । तत्र दृष्टान्तस्तैत्तिरीयेत्यादि \*। तथाच ब्रह्मणि सर्वत्र सर्वधर्मसत्त्वेर्राप कतिपयगुणोक्तिबलेन तत्रो-कैरेव गुणैरुपासनायाश्चारितार्थ्यनिश्चयान्त रूपान्तरे रूपान्तरधर्मी-पसंहारो युक्त इत्यर्थः । ननु ताइदास्य स्वरूपधर्मवत्ताज्ञानस्य ब्रह्म-शानत्वमित्यत आहुः। \* प्रकृतेत्यादि \* । तथाचाविशातं विजान-तामिति श्रुतर्कानकतपरिच्छेदो ब्रह्मणि नास्तीति यस्य भूयोधमव-नंवेन ज्ञानं तस्यापि न पूर्णे ज्ञानमतोऽस्मिक्जाने द्वाविप तुल्यावित्यर्थः। तेन सिद्धमादुः। \* पतेनेत्यादि \*। \* पतेनेति \*। स्वल्पगुण-शानतोऽपि फेलार्थ तत्र तत्र तत्तद्युणकथनेन । अनन्तगुणवस्वे श्रात-मिप प्रमाणयन्ति। \* तदुक्तामित्यादि \*। तथाच ब्रह्मणोऽनन्तधर्म-व्स्वेऽपि .तसद्र्पोपास्तनया तत्तत्फलदानार्थे तत्र तत्र तांसानेव

विकी ज्ञानबलकिया चेति । अत्र स्वाभाविकीति विशेषणादिवद्याकिएतत्वं शक्तीनां निरस्तम् । केचिक्वाथर्वणिकानां विद्यां

धर्मान् प्रकटयतीति तद्व्यवस्थास्मरणं युक्तमेवेत्यर्थः । ननु यदि खस्वशाखोक्तप्रकारिकायामेवोपासनायामधिकारो, न परशाखो-क्तप्रकारिकायामितिचेत् तदा तैत्तरीयाणां गोपालाद्यपासने, आथर्व-णिकानामानन्दमयाद्यपासने वाऽधिकाराभावात् ततः फलं न स्यात्। नचेष्टापत्तिः। अन्यशाखीयानामपि नृसिंहगोपालाद्यपासने भगवद-नुभावप्रसादादेर्द्शनादितिचेत्। मैवम्। अत्र मन्दानामर्थे स्वशा-खाक्तकरणाऽधिकारस्य कथनात्। तत उत्तमानामधिकगुणोपसंहारे खस्वरुचिगोचरु पोपासने च बाधकाभावस्य ब्रह्मणः सर्ववेदान्त-प्रत्ययत्वेनैव सिद्धत्वात् तैः स्वस्वशाखोक्ताद्धिकमपि कर्त्तव्यमिति बोधितम्। किञ्च। सर्वत्य स्वस्वशाखोक्तापासनकरणे हि बीजं तत्तच्छाखायां तत्ततुपनिषन्निबन्धनम् । तच्च यादशयागात्मकस्ष-रूपं यच्छिरो भवितुं युक्तं तत्र तादशब्रह्मस्वरूपबेधनार्थे तन्नि-बन्धर्नामिति निबन्धे, कर्मवद् ब्रह्मभेदाश्चेत्यस्य प्रकाशे श्रीमदाचार्यै-र्निक्षितम्। एवं सति यः स्वशाखाविहितकमेप्रधान्येन स्वकामित फलिसिद्धये उपास्ते, तस्य स्वशाखोक्तमेव कर्त्तव्यम् । कर्मणां का-माधिकारकत्वात्। यस्तूत्तरतन्त्रोक्तरीत्या नित्यकर्मणां सहकारि-त्वमवधार्य ब्रह्मप्राधान्येन तत्तद्रपप्राधान्येन वोपास्ते, स तु तत्त-द्वुरूपं परशाखोक्तमुपसंहरताम् । इयमुपासनामार्गीया व्यवस्था। भक्तिमार्गे तु स्नेहस्येव प्राधान्येन विहितत्वादेगीणत्वान्नचाराद्भा नचोत्तरम्। एवञ्च मन्दाधिकारिणां स्वस्वशाखोक्तब्रह्मज्ञानसिद्धा वपि तावज्ञानस्यालपत्वेन फले विलम्बः । अधिकज्ञानेनाधिका-धिकगुणोपसंहारेण विलम्बनिवृत्तिरिति सिद्ध्यति । ननु स्वाध्याय-सूत्रस्य तथार्थवत्वे हि कर्मादिस्मरणेन ताइशोपसंहारानुपसंहार-चिन्ता । तदेव दुर्घटम । अन्येस्तथा तदर्थानङ्गीकारादित्याकाङ्कार यां स्वोक्तं सूत्रव्याख्यानं दृढीकर्त्तु शङ्करभास्कररामानुजाचार्या-द्युक्तमेतःसूत्रव्याख्यानमप्यसमञ्जसमिति बोधनाय तद्नुवद्नित। \* केचित्वित्यादि \*। यद्यपीदं तेषां सूत्रविवरण शास्त्रान्तराधिकर- मित शिरोन्नतापेक्षणादन्येषां तदनपेक्षणाद् विद्याभेंद् इति माप्त उच्यते । स्वाध्यायस्येष धर्मी न विद्यायाः । कथमिदमवगम्यत यतस्तथात्वेन स्वाध्यायधर्मत्वेन समाचारे वेदन्नतोपदेशनपरे ग्रन्थे आथर्वणिका इदमपि वेदन्नतत्वेन समामनन्ति । नैतद्चीर्णन्नतो-ऽधीत इति चाधिक्रतविषयादेतच्छब्दादध्ययनशब्दाच्च स्वोपनि-षदंध्ययनधर्म एवेष इति निर्द्धार्यते । तस्मादनवद्यं विद्योकत्वामिति सूत्रार्थं वदन्ति । स चिन्सते । न ह्यस्य विद्याधर्मत्वं विद्याभेदक-म । उक्तन्यायेनान्यत्रापि तदुपसंहारस्य वक्तुं शक्यत्वाद् । नचा-

णसस्य, विद्यायां धर्मशास्त्रमिति सूत्रस्य यच्छावरभाष्यं तच्छाया-मनुसरति। तत्र हि कारीरीवाक्यान्यधीयानास्तीत्तरीया भूमी भो-जनमाचरन्ति, नेतरे । तथैकेऽग्निमधीयाना उपाध्यायस्योदकुम्भमा-हरन्ति, नेतरे । तथैकेऽश्वमधीयाना अश्वस्य घासमाहरान्ति, नेतरे इति धर्मभेदात् कर्मभेद आशाङ्किते, विद्यायां धर्मशास्त्रमितिं सूत्रे-ण विद्या वेदनमध्ययनमिति यावत्, तस्यायं धर्मो, न तु कर्मणः । तेनान्यधर्मस्यान्यभेदकत्वाभावान्न कर्मभेदकत्वमिति स्थितम् । तेन प्रामाणिकम् । तथापि सोऽर्थः सूत्रकारानुशयविरुद्ध इति तं स्फुटी-कुर्वन्ति। \* स चिन्त्यत इत्यादि \*। \* चिन्त्यत इति \*। युक्तो-ऽयुक्तो वेति विचार्यते । हि यतो हेतोः । अस्य शिरोवतस्य विद्या धर्मत्वं निवार्य यद्ध्ययनधर्मत्वं व्यवस्थाप्यते तिद्वद्याभेदकत्वामा-. वाय । तदस्य विद्याधर्मत्वं तु न विद्याभेदकम् । चोदनाद्यविद्येषेण सिद्धे सर्वासां ब्रह्मविद्यानामैक्ये प्राणाद्यपासनासु रेतःप्रभृतेरिव ब्रह्मविद्यास्वेतस्याधिकस्यानुप्रवेशेऽपि दोषो न भवतीत्युक्तन्यायेना-न्यत्रापि तदुपसंहारस्य वक्तुं शक्यत्वात् । सिद्धे च तस्य तथात्वे विद्याभेद्कत्वस्याभावात्।नचानुपसंहारार्थमेवास्य विद्याधर्मत्वाभावो बोध्यत इति वाच्यम् । भवन्मतेऽधिकरणोपक्रमोपसंहाराभ्यां वि-द्यैकत्वनिर्णयस्यव सूत्रकारानु रायगोचरतया इरयमानत्वादेतद्विचा-रसाकस्मिकत्वापातात् । अतोऽस्य भेद्कत्वमापाद्य ततोऽन्यधर्म-

ऽनुहसंहारार्थमेयातद्धर्मत्वं बोध्यत इति वाच्यम् । उपक्रमोपसंहाराभ्यां विद्येकत्वनिर्णयस्येव दृश्यमानत्वादुपेक्ष्य इव भाति । ननु
तदुक्तिर्यथा तथाऽस्तु, अतद्धर्मत्ववोधनस्यानुपसंहारार्थकत्वे काऽनुप्रांत्तिरितेवेत । उच्यते । सूत्रस्य तदुक्तार्थत्वे हि तत्तात्पर्यकल्पना । स एव च न साधीयान । तथाहि । स्वाध्यायोऽध्येतव्य
इसादिषु स्वाध्यायशब्दस्य वेदवाचकत्वं प्रसिद्धम् । समाचारशब्दस्य विहितिक्रियावाचकत्वं च । तत्रोभयोर्गि मुख्योऽथीं बाध्यते । तस्मिन् सम्भवति तद्वाधस्त्वयुक्तः । किञ्चेवं, न त्व-

त्वसाधनेन तदसाधकत्वकथनमिति तद्व्याख्यातः सूत्रार्थ उपेक्ष्य इव प्रतिभातीत्यर्थः । उक्तार्थस्य शावरभाष्यानुसारित्वेन प्रामाणि-कतया तस्योपेक्ष्यत्वमसहमानश्चोद्यति। \* निवत्यादि \*। अत-द्धर्मत्वोक्तिः कथमप्यस्तु, तथापि तस्य तथात्वे काऽनुपपत्तिरित्यर्थः। तत्रापेक्ष्यत्वबीजभूतामनुपपत्तिमुद्घाटयन्ति । \* सूत्रसेत्यादि \*। सूत्रस्य तदुक्तार्थत्वे हि शिरोव्रतोपदेशतात्पर्यकल्पना, सूत्रार्थ एव तद्को न युक्तः। तदुपपादयन्ति। \* तथाहीत्यादि \*। \* तस्मि-न्निति \*। मुख्यार्थे । ननु सत्यमस्ति मुख्यार्थवाधस्तथापि फलमुखो-न दोषायेत्यतो दूषणान्तरमाद्यः। \* किञ्चत्यादि \* । तथाच तैर्हि विद्यैकत्वसाधनायेदं सूत्रमेवं व्याख्यातम् । तथा सृति शिरोवतस्य प्रकृतोपनिषद्विशेषसंयोगेनासङ्कीर्णतया पूर्वसूत्रोक्तहेतोईढत्वे सम्प-म, तेपामेवैतां ब्रह्मविद्यां वदेतेत्यतच्छद्या यथाऽस्यान्यत्रोपसंहारबा-धकस्तथा, यत्रैतच्छव्दो नास्ति । यथा, प्रागतिथिभ्योऽश्लीयादिभ्यादौ ताइशां धर्माणां त्वन्यत्रोपसंहारस्य प्राप्तावसरत्वाच्छाखान्तरीये क-मेणि विद्यायां च शाखान्तरीयतद्धमस्य रूपान्तर रूपान्तरधर्मस्य च प्राप्तिरित्यस्या आशद्भाया अनिवृत्तिस्तस्मान्मतान्तरीयब्याख्यानमुपे-क्ष्यमेवत्यस्य सूत्रस्योक्तरीत्योपसंहारनियमबोधनन विद्यैकत्वबाधक-निरासार्थतयैव व्याख्यानमुचितमित्यर्थः । एवं मतान्तरं परिहृत्य पूर्वे रूपान्तरे रूपान्तरगुणानुपसंहारे रूपभेदस्य निरामकताया उक्तत्वात् तिष्ठोममेवोदिक्येसादिनोक्ताशङ्काया अनिद्यत्तिरिति। नंन्वाथर्वणोपनिषत्सु पठ्यते, सहोवाचाञ्जयोनियों ऽवताराणां मध्ये श्रेष्ठोऽवतारको भविता येन लोकास्तुष्टा देवास्तुष्टा भवन्ति, यं स्मृत्वा मुक्ता
अस्मात संसाराद भवन्ति कथं चास्यावतारस्य ब्रह्मता भविते। स
होवाच तथ हि नारायणो देव इत्युपक्रम्य मथुरास्वरूपं निरूप्य
निगचते यत्रासौ संस्थितः कृष्णः स्त्रीभः शक्त्या समाहित इति
तेनास्यावतारस्याक्षेषावताराणां मध्ये श्रेष्ठ्यं निरूप्यते। श्रीभागवतेऽपि च, एते चांक्षकलाः पुंसः कृष्णस्तु भगवान स्वयमिति गीयते। पूर्वोक्तरीसा तु सर्वतुल्यता प्रतीयत इति नैकतरनिर्द्धारः।
सम्भवति। किञ्च। ब्रह्मणो निरवयवत्वेनैकस्यांक्षित्वमन्येषां तदं-

तं रूपभेदं स्कुटीकर्त्तु चिन्तान्तरमारभन्ते। \* नन्वाथर्वणेत्यादि \* इयं श्रुतिरुत्तरतापनीस्था। तत्र हि दुर्वासाः खस्य भगवज्ज्ञानं वक्तुं ब्र-**धानारायण**संवादमुपचिक्षेप । तत्र नाभिकमलाज्ञातो ऽञ्जयोनिर्वह्या-एवं प्रश्नमुक्तवाम् । अत्र यत्तदोर्नित्यसम्बन्धात् स को भवितेति तच्छद्ध अध्याहियते। तत्र श्रेष्ठचाभिक्षापकं वाक्यं, येनेत्यादि, ब्रह्म-ता भवतीत्यन्तम् । तथाच लोकानां देवानां तोषजनकः स्मरणेन मुक्तिदाता यः स एव श्रेष्ठः। तस्य ब्रह्मता च केन प्रकारेणेति प्रश्न-द्वयं सिद्ध्यति। तं होवाचेत्यादिनाः नारायणेनोत्तरमुच्यते । तन्त्र मथुरास्वरूपनिरूपणं भूम्यामवतारक्षापनार्थम् । कथं च ब्रह्मतेत्य-स्वोत्तरं, यत्राऽसी संस्थित इत्यादिभिः राक्तिसहितचतुर्व्यूहरूपेणेति सिद्धांति । तेनैवमस्य श्रीकृष्णावतारस्य पूर्वोक्तं श्रेष्ठयं निरूप्यतः इति सिद्धाति। श्रीभागवते तु पुरुषांशावतारमध्ये, रामकृष्णाविति भुवो भगवानहरद्भरमिति भूभारहारकयो रामकृष्णयोः पुरुषांशाय-तारत्वमुक्त्वा एते चांशकलाः पुंस इत्यनेन सर्वसाम्यं चोक्त्वा, कृष्णस्तु भगवान् स्वयमिति केवलस्य कृष्णस्य परब्रह्मत्वमुच्यते। यंदेकमन्यक्तमनम्तरूपमिति श्रुत्युक्तप्रकारिकया पूर्वोक्तरीत्या तुतथा प्रतीयत इत्येकः सन्देष्टः । \* किञ्चेत्यादिनोक्तस्तु द्वितीयः । एवं शत्विभियिष वंत्रतमशक्यिमिति प्राप्ते । अभिधीयते । सत्त्वं यस्य प्रिया मूर्तिः, विशुद्धसत्त्वं तत्र धाम शान्तिमिसादिवाक्यैरपाक्नतो भगवत्स्थानभूतः सत्त्वनामा भगवद्धम्रूप एव कश्चनास्ति । याद्द-शेन् रूपेण भगवान् कार्य कर्ज्ञीमच्छिति ताद्दग्रूपं तं प्रकटीकृस तिस्मन् स्वयमाविभूयाऽयःपिण्डे विह्नवत्तत्त्वार्याणि करोति य-सिमन् यस्मन्नवतारे स सोंऽश इत्युच्यते । तत्र हि विग्रहस्तत्रावि-

प्राप्तम् । तथाच तापनीयानन्तरूपश्रुत्योरितरेतरनिरोधान्निरवयवत्व-बोधकनिष्कलश्रुतिविरोधाश्च श्रेष्ठचादिनिर्द्धारासम्भवे धर्माणां मा-यिकत्वस्यैव शरणीकरणीयत्वात् स्वरूपपराणाम् अवतारान्तरे अ-वतारान्तरधर्मोपसंहारानुपसंहाराचिन्तया अनुपयोगात् पूर्वोकाश-द्भाया अनिवृत्तावप्यदोष इति मतान्तरीयव्याख्यानं साध्वेवेति पू-र्वपक्षारायः। तत्र समाद्धते। \* अभिधीयत इत्यादि \* अत्र, सत्त्वं यस्येत्यादिवाक्यद्वये यथायथं, त्रियेति, विशुद्धेति विशेषणाभ्यां वि-वक्षितस्य सत्त्वस्य प्राकृतात् सत्त्वाद् व्यावृत्तिः क्रियते । मां भजन्ति गुणाः सर्वे निर्गुणं निरपेक्षकामिति, विलज्जमानया यस्य स्थातुमीक्षा-पथेऽमुयेति वाक्याभ्यां तस्या गुणानामप्रियत्वस्याविशुद्धत्वस्य बो-धनात्। नच प्राकृतगुणातिरिक्तसत्त्वस्याप्रसिद्धत्वं शङ्ख्यम्। सत्त्वं रजस्तम इति निर्गुणस्य गुणास्त्रय इति द्वितीयस्कन्धे प्राकृतव्यति-रिक्तानां गुणानां सिद्धत्वात् । यथा कार्पासे न हि सूत्रं, तदेव पुनः पौर्वापर्यमापद्यमानं सूत्रतामापद्यते, तथा भगवान्निर्गुणस्ते पुनर्गुणा इति तत्र विवरणात्। स च द्रव्य रूपः। अन्यथा तस्य मुर्सित्वधाम-त्वयोरनुपपत्तेः ।

रामानुजास्तु । शुद्धसत्त्वं नाम रजस्तमोमिश्रप्राकृतसत्त्व-विलक्षणसत्त्वगुणाश्रयो द्रव्यविशेष इत्यङ्गीकृत्य, खसत्ताभासकं द्रव्यं त्रिगुणात्तद्विलक्षणिमिति वाक्यं च तस्मिन् प्रमाणत्वेनाहुः । तस्यातिरिक्तत्वमेव, न त्वंतद्वपत्वम् । एवमेतस्योपायत्वं साध्ययि-त्वा तेनांशान् साध्यन्ति \* यादशेनेत्यादि \*। स स इति \*। अव-तारः । नन्वयःपिण्ड आविभूतस्य वहेर्वहित्वमेदोच्यते, न त्वंशत्वम- भूतं ब्रह्मस्वरूपं च प्रतीयते विग्रहस्य सस्वात्मकत्वेनं धर्मरूपत्वात् तत्राविर्भृतस्येव ब्रह्मत्वात् समुदितस्यावतारत्वेन गणनात् तत्रैक-स्यैवांशस्य तद्रूपत्वं यत् तदेवांशत्वम्। यत्राधिष्ठानमनपेक्ष्य स्वयु-मेव शुद्धं साकारं ब्रह्माविर्भवति भक्तार्थं स स्वयं पूर्णो भगवान्

तः कथमेवामित्याशङ्कायामाद्यः। \* तत्र हीत्यादि \*। \* एकस्यैवांश-स्य तद्रपत्विमिति 🐺 । आविष्टस्यांशस्य ब्रह्मरूपत्वम् । तथाच विरु-द्धधर्माश्रये ब्रह्मण्याकारानाकारत्वयोरुभयोः सत्त्वाद्यत्राऽनाकारेण तेजोरूपेण प्रविशति सोंऽशावतारः। इदमेव निबन्धे प्रथमस्कन्ध-कृतीयाध्यायार्थविचारेऽपि, सत्त्वात्मके शरीरे अलीकिकतेजसः स-र्वदा संक्रमोऽवतारः, कार्यकाले संक्रम आवेश इति तद्भेदकथन-मुखेन बोधितम् । अतः परं श्रेष्ठचबोधनाय मूलस्वरूपं विवृण्वन्ति । \* यत्राधिष्ठानेत्यादि \* । अधिष्ठानं सत्त्वाद्यात्मकं शरीरमनपेक्ष्य स्वयमेव शुद्धसाकारं ब्रह्म आविर्भवतीत्यादिप्रकारेण पूर्णी भगवा-नुच्यते। एतदेव पूर्णभगवस्वमेव श्रेष्ठ्यम् । तापनीयवाक्यंषु रा-मादीनां त्रयाणां प्रणवमात्रात्रयप्रतिपाद्यत्वमुक्त्वा तेन सत्त्वरजस्त-मोऽधिष्ठानत्वं प्रतिपाद्य, अग्रे अहंग्रहोपासनायाम् ॐतत्सत् सोऽहं परं ब्रह्म कृष्णात्मको नित्यानन्दैकस्वरूप इत्यादिना निरिधष्ठानस्य केवलनित्यानन्दैकस्वरूपस्य कृष्णात्मकस्यैव श्रावणादेतदेव श्रे-ष्ठ्यमित्यर्थः। यद्मप्येतादद्यात्वं रामनृसिंहतापिन्योस्तत्तत्स्वरूपे उ-च्यते, कल्पभेदेन च तथा सिद्ध्यति । तथाऽप्युरुक्रमावतारे देव-मात्रकार्यार्थतायाः स्फुटत्वात् तेनावतारेण बलेरेवमुक्तेः स्फुटत्वाश्व स्वरुपं मोक्षदातृत्वम् । श्रीनृसिंहस्वरूपे तु, यदिदं किश्च जगत् सर्वे प्राण एजाते निःसृतमिति कम्पनाधिकरणविषयवाक्योक्त-न्यायेन मुक्तिदातृत्वं नृसिंहराजमन्त्रे स्फुटति, न तु सौम्यरूपतयां-सुगमोपायेन वा।श्रीरामस्वरूपे तु बहूनां स्वरूपसाधननैव मोक्षदातृ-त्वेऽपि सौम्यंकपत्वेऽपि भूयान् मर्यादानुरोधः। पुष्टिकार्यन्तु खल्प-म्। श्रीकृष्णावतारे तु 'गोप्यः कामाद् भयात् कंसो द्वेषाचैद्याद्यो नृपाः। सम्बन्धाद् कृष्णयः स्नेहाद् यूयं भक्त्या वयं विभो' इत्यादि-

बाषयाद् बहुभिः प्रकारैमें अदत्वम् । तेन मर्यादाननुरोधश्चेत्याद्य-नुसंघाय विशेषान्तरमाहुः । \* अत एवेत्यादि </r> विभूतशुद्धसाकारब्रह्मत्वादेव एवंकपत्वं स्वस्मिन् स्फुटं भाषितुं वत्साहरणे, रासं, एकमौहूर्त्तिकनानास्त्रीविवाहे, नारद्परीक्षायां य-थायथं तोकप्रीढराजभावेन बहुधा प्रकटो जातः। यदि हि तथा न स्याद्वतारान्तर इवाचाप्येवं न क्रापयेत्। नाप्येवं प्रकटो भवेत्। अतस्तथा प्राकट्यमेव मूलक्रपत्वमहामाहात्म्यादिगमकमित्यर्थः। तेन सिद्धमाहुः। क्र तेन याहगित्यादि \*। \* तेनेति क्रः। तोकादिभावे-ऽपि जुम्भाव्यादानदामोदरलीलासु सर्वात्मकत्वव्यापकत्वविरुद्धधर्मा-अयत्वप्रदर्शनेन । तथाचैवं निरवयवत्वेऽप्युपाधी प्रवेशतो बहुच-योगोलकघटाकाशादिवद्शांशिभावाविरोधास प्रमाणियगेथा, न वा कृष्णावतारश्रेष्ठ्यविरोध इत्यर्थः । पुनः किंबिदाशङ्का परिहरः न्ति। \* नचैवमित्यादि \*। अ एवमिति \*। सत्त्वस्याधिष्ठानत्वे । \* सर्वत्रेति \* कल्पान्तरीयेष्ववतारेषु । एवं मूलकपव्यवस्थामुक्त्या विभृतिरूपव्यवस्थामाहुः। \* मन्त्रेत्यादि \*। \* भक्तिहंसे प्रप-श्चितमिति \*। तद्यथा तथा भक्तिहंसविवरणे तद्रशियो मया स्फु-टीकृत इति ताभ्यामवगन्तव्यम् । विभूतिरूपस्वरूपमादुः । \* तत्त्व-

ण तत्र तत्र स्थितत्वमेव । नन्वेकस्येव शुद्धस्यैवानन्तं रूपत्वं भवते-वाक्तमतो मत्स्यादिरूपेष्वपि नाधिष्ठानत्वेन सक्तं वक्तुं शक्यं, कि-अवं निराकारस्वभावत्वं ब्रह्मणः सिद्ध्यतीति सक्ताव्यवहितमा-कट्योक्तिरप्यनुपपन्नेतिचेत । मेवम् । सक्ताधिष्ठानत्वस्य प्रमाण-सिद्धत्वेनानपनोद्यत्वात । तच्चोक्तं, यदेकमव्यक्तमनन्तरूपिया-दि । पाकट्यं हि भक्तिनिर्मित्तकम् । सा तु बहुविधेति तदनुरूपं प्राकट्यमपि तथा। सर्गादिकार्येष्वधिकृतानां भक्तानामितरासक्ति-रप्यम्तीत्युपाध्यन्तिरतस्नेहवक्त्वाच्चानन्तरूपत्वेन मत्स्यादिरूपोऽपि तदर्थं तृद्व्यवहित एव प्रकटीभवति । ये तु भगवत्स्वरूपमात्रास-

मित्यादि \*। \* तत्र तत्रेति \*। उद्गीथादिरूपेषु । एवं रूपत्रयवि भागस्याप्रयोजकत्वं मन्वानश्चोदयति । \* नन्वित्यादि \* । \* एव-मिति \*। सत्त्वस्याधिष्ठानत्वनाकारसमपंकत्वे। तथाच न्यायसिद्ध-त्वाद्विभूतिरूपं तथाऽस्तु । मूलावताररूपं तु न तथा। वदता व्याघा-तादित्यर्थः। तत्र समाद्धते । \* मैवमित्यादि \*। \* तश्चति \*। स्वतोऽनन्तरूपत्वे प्रमाणं च। आदिपदेन, क्षयं तमस्य रजसः पराक इत्यादीनां सङ्गहः। तथाच, यदेकमित्यादिश्चतिषु तमसः परस्तादि-त्यादिब्रह्मविशेषणाद् ब्रह्मसम्बन्धिरूपादौ प्रकृतिसंसर्गराहित्यसिद्ध्या आनन्दरूपममृतं यद् विभाति । आनन्दाऽमृतरूपं प्रणव षोडशान्ते श्त्यादिभिः सिच्चिदानन्दरूपताया ब्रह्मणः स्वताऽनन्तरूपतायाश्च प्र-माणसिद्धत्वात् प्रकारत्रयमपि प्रमाणसिद्धमिति न व्याघात इत्य-र्थः । ननु भवतु त्रयाणां प्रामाणिकत्वं, तथापि कुत्र कथं प्रकटी-भवतीर्पत न ज्ञातुं शक्यते इति विशेषानवधारणाद् वृथैवायं वि-चार इत्याशङ्कायां तदवधारणहेतुबोधनेन तां निवारयन्ति । \* प्रा-कट्यं हीत्यादि \*। \* प्राकट्यमपि तथिति \* ये यथा मां प्रपद्यन्ते इति भगवद्वाक्यात्तथा। तथाचैवं भक्तिभेदाद्रूपभेदोऽपि सुखेनावधार-यितुं शक्य इत्यर्थः । तर्हि भक्तिभेदस्य कथमवधारणमित्यत · आहु:। \* सर्गेत्यादि \* प्रादुर्भवतीत्यन्तेन \*।

एवं प्राकट्यप्रकारव्यवस्थापनेन निराकारत्वराङ्काया अपि नि-

कास्तद्धं स्वयंभेवाऽतद्व्यवधानन प्रादुर्भवति । एतेनैव निराकारत्वाशङ्कापि निरस्ता । एतेन सोपधिस्नेहवद्धंमेव मत्स्यादिरूपपाकट्यस्य प्रमाणसिद्धत्वान्निरूपधितत्तद्धंमेव श्रीव्रजनाथपाकट्यस्यापि तथात्वात सोपाधिस्नेहवत्स्वपि पुरुषार्थदानस्यानुषङ्गिकत्वातः
पुरुषविध इति श्रुतेश्चेतदेव रूपम्, रसो वै स इसादिश्चितिप्रतिपाद्यं निरुपिधस्नेहवतां विषयः । इदमेव च श्रेष्ठियम् । मत्स्यादिरूपं
तु सोपिधतद्वतामेव तथा । ताद्यतद्वतामर्थ एव प्राकट्यादिस्व-

वृत्तिमाहुः। \* पतैनेवेत्यादि \*। भगवति प्रपञ्चवैलक्षण्यस्य पूर्वपादान्त एव प्रतिपादिततया लौकिकाकारराहित्यमेव तत्र निराकारता, न तु यावदाकारराहित्यम्। उपाधिव्यवधानं तु शुद्धदर्शनयोग्यता-भावेन हंतुभेदादतः प्राकट्यप्रकारव्यवस्थापनेनेव यावदाकारञ्चन्यत्व-शङ्काष्यपास्तेत्यर्थः । एवं रूपविभागं रूपाणां स्वरूपं च विशदी-कृत्य भगवति श्रीकृष्णरूपे यच्छ्रैष्ठचम, अन्यत्र यत् तद्राहित्यं तदुभ-यं व्यक्तीकुर्वन्ति । \* एतेन सोपधीत्यादि \* । एतेनेत्यस्याध्यवसी-यत इत्यनेन सम्बन्धः। \* तथात्वादिति \* गोपालतापनीयबृहद्वा-मनीयसन्दर्भे, ता नाविद्धितयादिप्रमाणसिद्धत्वात् । सोपाधिस्नेह-वत्सु मथुराद्वारकावतीप्रभृतिस्थेष्वपि तत्तत्पुरुषार्थदानस्य तत्तद्-व्यूहेन कृततया आनुषङ्गिकत्वात् । आनन्दमयनिरूपणे, स वा एष पुरुषविध पवेति पुरुषविधश्रुतेश्च। एतदेवानन्दमयं रूपं, रसो वै स इत्याद्यानन्दश्रोकविवरणश्रुत्या प्रतिपाद्यं निरुपधिस्नेहवतां व्रजस्था-नां विषयः। इद्मेव अधिष्ठानाव्यवहितकेवलानन्दमयतया मुख्या-धिकारिप्रमाविषयत्वमेव तस्मिन्नवतारे श्रेष्ठचं परमं निष्कृष्टम् । मत्स्यादिरूपं तु सोपिधस्नेहवतामेव विषयः। सोपिधस्नेहवतां का-र्यायैव प्राकट्यात्। अतो न तेषु पूर्वोक्तरूपं श्रेष्ठचिमत्येतत् सर्व तसद्रूपभेदतसत्याकट्यहेतुभेदबाधकप्रमाणगणेनावधार्यते। अतो न कोऽपि शहुनलेशः। तथाच यदि यावद्विशेषशून्यं ब्रह्म स्यात् तदा तथा स्यादपि। तत्तु प्रागेव निरस्तम्। तथा सति विरुद्धधर्माधार-स्पैबेबं स्वरूपनिर्द्धारिसद्धी धर्माणाममाविकत्वेन वास्तवश्वात् त- सीयते । एवं सित गुणभेदस्याऽपयोजकत्वातः सर्ववैदान्तप्रसयत्वं विह्याना । ३ ॥

### दर्शयति च ॥ ४ ॥

वेद्यैकत्वेन विद्यानामेकत्वं श्रुतिर्दर्शयति, सर्वे वेदा यत्पदमा-मनन्तीसादिना । उपासनाप्रकारभेदेनोपास्यभेददर्शने दोषं च

दुपसंहारादिचिन्ताया अप्यावश्यकत्वादुक्ताशङ्का निवर्त्तनीयैवेत्यतो मतान्तर्रायमतत्सूत्रव्याख्यानमुपेक्ष्यमेवत्यर्थः । सिद्धमाहुः । \* एवं सतीत्यादि \* पूर्वोक्तरीत्या तत्तद्धेतुकस्य गुणानुपसंहारस्य रूपभेद्रस्य चावाधकत्वेऽनेकरूपतायामपि स्वरूपेक्ये निर्वाधं सित तत्तद्रूपगुणभेदस्य वद्यभेदाप्रयोजकत्वाद् ब्रह्मणः सर्ववेदान्तप्रत्ययत्वं निष्पत्त्यूहम् । मायावादिमतं तु धर्माणामोपाधिकत्वादुपाधीनां च भिन्नत्वादुपास्यरूपाणां चाब्रह्मरूपत्वान्न विद्येक्यं स्वारस्यन प्रयोजयत्यत्र तु ब्रह्मणः सर्वरूपः । ३॥

दर्शयतिच ॥ अस्मिन्नधिकरणे सर्वफलदातुः परब्रह्मणो वेद्यस्य तद्विपयकतया सर्वासां विद्यानामेक्यमवान्तरिवद्यानामवान्तरेक्यं
च प्रतिपादितमिति निगमयितुं सूत्रं विद्युण्वन्ति । \* वेद्यैकत्वेनेत्यादि \*। \* इत्यादिनेति \*। आदिपदेन मुण्डके ब्रह्मविद्यां प्रक्रम्य
तस्यामेव परापरिवभागमुक्त्वा ऋग्वेदादिरूपा अपरा, अथ परा
यया तद्क्षरमधिगम्यत इति तयोर्लक्षणाकथनेन सर्वासां ब्रह्मविद्यात्वं यद् वोधितं तस्य सङ्ग्रहः । तथाऽन्येष्ठपन्यस्तानाम्, एतमेव बह्वन्त्रा महत्युक्थ्यं मीमांसत एतमग्नावध्वर्यव एतं महावते छन्दोगा
इत्यादीनां च सङ्ग्रहः । तथाच श्रुतिरिपप्रत्यक्षा वेद्यैकत्वेन विद्येकत्वं
दर्शयति । उपास्यमेददर्शने च दोषमतोऽपि निष्पत्यूहं ब्रह्मण स्तद्विधानां च सर्ववेदान्तप्रत्ययत्विमत्यर्थः ॥ अत्र आद्या श्रुतिः काठकेऽस्ति । अन्यत्र धर्मोदन्यत्राधर्मोदिति प्रदनमुपक्रम्य तदुत्तरत्वेनोक्ता
तत्र च सर्ववेदवीजभूतो य ॐद्वारस्तस्य तथात्वमुक्तम् । स च,
सधाम्नो ब्रह्मणः साक्षौद्वाचक इति प्रदनोत्तरिसिद्धः । तथाचोद्वार-

दर्शयति । यदौ होत्रेष एतस्मिन्नुदरमन्तरं कुरुते अथ तस्य भयं भ-वतीति । उदिसव्ययमप्यर्थकम् । तथाचाऽरमल्पमप्यन्तरं कुरुत इसर्थः ॥ ४ ॥

स्य सर्ववेदबीजत्वात् तदर्थस्यैव सर्वत्र प्रस्तत्वात् सर्वस्यापि वेद-स्य तद्वाचकत्विमिति वेद्यैक्येन विद्यैक्यं सिद्धम्। द्वितीयां तैसरी-याणां ब्रह्मचित्र्रपाठकेऽस्ति । तत्र ह्यह्रच्येऽनात्म्येऽनिरुक्तेऽनिलयने इति विशेषणचतुष्टयविशिष्टं ब्रह्म, एतस्मिन्निति पदेन परामृद्यते। तथाच यच्छास्त्रीयसाधनमन्तरेणाइइयं, यस्य चात्मान्यो नास्ति कि-न्तु तदेव सर्वासामात्मभूतमित्यनात्म्यम्। यत् पुनरतद्रश्रे,,तत्त्वेव-भयं विदुषोऽमन्वानस्येत्यनेन यः पूर्वोक्तरूपं ब्रह्म युक्तिभिनीनुचि-म्तयति तस्यापि तद्भयमुक्तम् । ताद्दशत्वं च मूलकप प्वेति तद्व-तारेषु या भेदं कुरुते तस्य भयं भवतीति सिद्धचिति । तेन सर्वासां विद्यानां सर्वेषामुपास्यानां चैक्यं सिद्धम् । अन्नैतद् बोध्यम् । अन्ये हि शाखान्तराधिकरणोक्तहेतुना तत्ततुपासनानामैक्यं साध-यित्वा तस्यैक्यस्य तेषु तेषु गुणोपसंहारप्रयोजकत्वं वदन्ति। तद-प्रयोजकम् । यासूपासनासु न कश्चिद् विशेषस्तास्वैक्यसाधनमन-र्थकम् । यथा ज्यैष्ठचश्रेष्ठचगुणकप्राणोपासनायाम् । यत्र च विशेष-गुण उपसंहर्त्तव्यो यथा पञ्चाग्निविद्यादिषु तत्राधिकगुणोपसंहा-रप्रयोजकत्वात् सार्थकम् । गुणोपसंहारश्चेत् समाचारसूत्रोक्त-हेतुभिरेव सिद्धचित, तदा पूर्वसुत्रे तत्साधनमनर्थकम् । उक्तरी-त्या सर्वासामैक्ये प्राप्ते सर्वत्र सर्वगुणोपसंहारप्राप्तेर्दुर्वारत्वात् । अतो ये ज्ञानमार्गीया ब्रह्मत्वप्राधान्येनोपासकास्तेषामेव तथोपसं-हार इति पूर्वसूत्रतात्पर्यबोधनार्थमिदं सूत्रम्। ये पुनः सर्वेत्र ब्रह्म-स्वमनुसन्दधाना अपि तत्तद्रपप्रधानास्तत्तत्फलाकाङ्किणो वा तेषां तु समाचारसूत्रोक्तेरुपसंहारनियमहेतुभिरवान्तरैक्यमवधार्य, तत्त-दुपयोगिन एव गुणा उपसंहर्त्तव्या भवन्ति। एवं सति यदैक्यम-न्यैः पूर्वमुत्रे विचार्यते तद्स्माकं समाचारसूत्रे सिद्धचतीति भि-श्वभिश्वाधिकारसूचनार्थमेतत्सूत्रचतुष्टयमिति शेयम ।

शंकराचार्यास्तु परस्य ब्रह्मणः पूर्वापरादिभेदरहितत्वात्

सैन्धवधनवदेकरसत्वाद्विक्षानानां न तद्विषयत्वमतो श्वद्वाविक्षानस्य प्रतिवेदान्तं भेदः राष्ट्रितुं न राक्यते, नापि ब्रह्मविक्षानस्य चोदनाद्यविषयत्वाद्दभेदः सिद्धान्तयितुम् । अविधिप्रधानैर्वस्तुपर्यन्वसायिभिर्दिवाक्येर्ब्रह्मविक्षानं जन्यत इति, तत्तु समन्वयादित्युत्र प्रतिपादितत्वात् । तत्कथिममां भेदाभेदचिन्तामाचार्य आरभत इत्याराङ्क्या, सगुणब्रह्मविषया प्राणादिविषया वेद्यविक्षानभेदाभेदचिन्तेत्यदोषः । सगुणे हि ब्रह्मणि कर्मवदुपासनानां भेदाभेदसम्भवात् कर्मवदेव चोपासनानां दृष्टादृष्टफलार्थचोदनाया अपि सम्भवात् सन्यक्षानोत्पत्तिद्वारेण केषाश्चिदुपासनानां क्रममुक्तिफलत्वस्यापि सन्मवाद्य । तस्मान्तेष्वेवेषा चिन्तेत्यादुः । तदिदं प्रथमसूत्रपूर्वपक्षन्माध्ये पव समन्वयविरोधापत्तेरित्यादिना निराकृतम् ।

यंत्पुनभीमत्यान्तद् भाष्यतात्पर्यमुक्तम् । सावयवस्य ह्यवय-वानां भेदात्तत्त्वयवविशिष्टब्रह्मगोचराणि विश्वानानि भिद्येरिन्न-त्यवयवा ब्रह्मणोनिराकृताः, पूर्वापरादीत्यनेन। नच नानास्वभावं ब्रह्म यतः स्वभावभेदाद्, विश्वानानि भिद्येरिन्नत्यत उक्तमेकरसमितीति । तद्प्युभयलिङ्काद्यधिकरणविचारे अनुच्छित्तिधर्मा, यदद्दनानेव पद्य-तीत्यादिश्वतीनां विचारेण विरुद्धधर्माधारत्वसाधनादेव निरस्तं श्रेयम्।

भास्कराचार्यास्तु यदि विश्वेयं ब्रह्म सर्वत्रेकं तदा तद्विषयकं श्वानमुत्पद्यते। कथं भिद्येत। नच बहूनि ब्रह्माणि सन्ति, यंन तज्ञानानि भिद्येरञ्जतः प्रतिवेदान्तं विज्ञानभेद इत्याशङ्कानुपपन्ना। नापि चोदनाद्यविशेषादिति समर्थनं कर्क्तव्यम्। अचोदनालक्षणत्वाज्ञ्ञान्न-स्थेत्याशङ्क्य विज्ञानमिहोपासनमभित्रेतम्। प्रथमं तावद् वाक्याद् ब्रह्मस्क्रपविषयकं ज्ञानमुत्पद्यते। तज्ञ प्रमेयक्रपावच्छेदकम्। घन्द्रादिविषयकप्रत्यक्षादिज्ञानयत्। उपासनं तु निर्णीते वस्तुतत्त्वे प्रधात् 'क्रियते। यथा गुरुमुपास्ने राजानमुपास्त इति ज्ञानस्करपत्य गुर्वादेरपासनं भवति। तज्ञ विधिगम्यम्। यथा च तस्यावद्य-करवं तथा चतुर्थस्याद्ये वस्यते। तस्मादुपपन्नेयं चिन्तेत्याहुः।

इदं चसिद्धान्तेऽपि संमतम्॥

माध्वां रामानुजास्तकोरश्चेतिकिन्तायामुपपत्तिमविकारयन्तो-ऽवसरसङ्गत्या विद्याभेदाभेदावेव विचारयन्ति । तत्रापि माध्वमते उपासना नाम ब्रह्मजिह्नासा समस्तसच्छाकाश्यासकपा, अवण मनने इति शावत । सा च भक्तिसाध्यत्वाज्ञानसाधनत्वाद्
भक्त्यनन्तरं ज्ञानात् पूर्वं विचार्यते । ध्यानाङ्गत्वात् । सेव प्रथमाधिकरणे विचार्यते । समस्तसच्छास्त्रश्रवणमननाश्यां दूरोत्सारिताऽज्ञानसंशयविपर्ययस्य ध्यानाधिकारित्वादिति । तत्र वेदोदितं ब्रह्म विषयः । तिकमेकेकेन सर्वशाखोक्तं ज्ञातव्यं, खशाखोकं वेति सन्देहः । सर्वशाखोक्तं ज्ञातव्यमिति सिद्धान्तः । तेन वेद्यामेदाद्विद्याया अभेदसिद्धः । तत्र सर्वशाखानामिदानीमप्रसिद्धत्वात्
सर्वपदे सङ्कोचस्त्वावश्यकः । अविज्ञातं विज्ञानतामिति श्रुत्या
व्रह्मणो ज्ञानपरिच्छेद्यत्वं च श्राव्यते । अतो यथाधिकारं यत् सम्यग्
ज्ञानं तदेव युक्तम् । अन्यथा अशक्योपदेशापित्तरित्यवधेयम् ।

रामानुजास्त्वत्र वैश्वानरिवद्यां विषयत्वेनोदाहरन्ति ।

शैवस्तु दहरविद्याम् । स प्रतिशाखं, भिन्ना अभिन्ना वेति संशयः। शाखान्तराधिकरणन्यायेन पूर्वोत्तरी पक्षावित्याह ।

भिश्चस्तु, ब्रह्मणि निरूपितेऽर्थतस्तद्विद्यापि निरूपितेव श्चानस्य विषयमात्राधीनविशेषत्वात् तत् किमर्थ विद्यायाः पृथ-ग्विचार इत्याशङ्का गुणोपसंहारानुपसंहारादिभिरेकस्मिश्नपि ब्रह्म-णि प्रकारतो विद्यायां संशयसंम्भवाद्विचार इत्युक्त्वा तन्नादी ब्रह्मविद्याङ्गभूतानां गुणादीनां विचारार्थं तथा वेदविहितत्वं विना व-क्ष्यमाणसर्वपापश्चयहेतुत्ववैधकर्माङ्गत्वादीनामनुपपत्तेश्च साक्षाकार-साधारण्येन सकलब्रह्मविद्यासु विध्यादिकमस्तीति सर्ववेदान्तप्रत्य-यसूत्रे विचार्यते । तथाच सर्वगृहमश्वा इतिवद्त्र व्याप्यकर्मणि द्वितीया । अतः सर्ववेदान्तस्थं प्रत्ययं विद्यां व्याप्यृ चोदनादि वश्य-माणविधिफलादिकं प्रत्येतव्यम् । अथवा सर्वे वेदान्तप्रत्ययाः विषय-त्वेनास्य सन्तीति सर्ववेदान्तप्रत्ययम् । तथाच चोदनादिकं सर्व-वेदान्तप्रत्ययविषयकमिति प्रतिशा । यत्र यत्र विधिफलादिकं न भू-यते तत्रापि कल्पनीयमिति यावत् । कुत एतत्?। अविशेषात् । चोदनादिमत्या वेदान्तान्तरोक्तविद्यायाः सकाशादवैलक्षण्यात् । सन म्भवत्येकवाक्यत्वे वाक्यभेदानौचित्यादित्येवं व्याख्याय सुन्नान्तरा-ण्यप्येतस्मिन्नेवार्थे योजियत्वा सर्वस्मिन् वेदान्ते चोदनाविसाधना-र्थमिदमधिकरणमित्याद्द । तत्र साक्षात्कारसाधारण्येन विध्य-क्रीकारस्तु न युक्तः । नायमात्मा प्रवचनेनः श्रवणायापि बह-

## उपसंहारोऽर्थाभेदाद्विधिशेषवत् समाने च ॥ ५ ॥

ननु पूर्वसूत्रोक्तरीया गुणोपसंहारो न किचिद्धि प्राप्तावसर इति सिद्धम्। दृश्यते चोपसंहारः। श्रीरामोपनिषत्सु, यो वै ये म-त्स्यकूर्माच्चवतारा इयादिनोक्तावताररूपत्वस्य श्रीरामे, नमस्ते रघु-वर्याय रावणान्तकराय चेयादिषु ते इति युष्मच्छब्दविषये श्री-वर्जनाथे रघुवर्यत्वादोरियाशङ्का तत्मयोजकं रूपमाह ॥ उपसंहार

भियों नलभ्य इत्यादिषु दर्शनात्मकस्य लाभस्य जीवकृतसा-धनासाध्यताया वरणेकसाध्यतायाश्च श्रावणन तच्छाद्धज्ञान स्यापि दुर्लभत्वश्रावणेन च तत्साक्षात्कारस्य विधिविषयताया वक्तुमशक्यत्वात् । दर्शनस्य प्रमाणवस्तुपरतन्त्रत्वाच । नच द्रष्ट-व्यश्चितिवरोधः । दर्शनानुकुलव्यापारे हशिधातोर्लक्षणया तत्र विधेश्चारितार्थ्येनाविरोधात् सूत्रव्याख्यानमप्यत प्वायुक्तम् । सा-क्षात्कारवाक्येपूक्तरीत्या विध्ययोगेन प्रतिक्षाया बाधात् । विद्यासु वैलक्षण्यस्यापि तत्तद्दंशेन स्फुटतया हेतोरप्यभावाचेति दिक् ॥ ४॥

उपसंहारोऽर्थाभेदाद्विधिशेषवत्समाने च॥एवमुपासनानां द्वि-विधमेक्यमधिकारभेदेनोपसंहारं च संक्षेपेणोक्त्वा तत् प्रपश्चियतु-मुपसंहारप्रयोजनं च वक्तुं सूत्रमवतारयन्ति । \* निन्वत्यादि \* ॥ नतु वेद्यैक्येन प्राप्ते सर्वत्र सर्वगुणानामुपसहारे समाचार-सूत्रोक्तेनिरूपणप्रकारभेदाधिकारभेदासाधारणसम्बन्धिभेदेस्तिन्न-वारणं कर्मोपासनासाधारण्येन कृतम् । परं त्वेतावान् वि-शेषो यत् कर्मणि निरूपणप्रकारभेदो निवारक, उपासनायां तु क्रपप्रकारभेदस्तथा तत्र देह्योऽभिकार, इह त्वान्तरस्तत्र सम्बन्धी बाह्य, इह तु ध्येयत्वेनेष्ट आन्तरस्तथापि तेषां गुणान्तरोपसंहार-बाधकता त्वविशिष्टेति तद्दीत्या यस्य कस्यचन बाधकस्य यत्र कापि सम्भवाद् गुणोपसंहारो न कचिद्रपि प्राप्तावकाश इति सि-द्यम् । तद्विरुद्धश्च श्रीरामतापनीयेऽवतारान्तरत्वस्य दशमस्कन्धी-याऽकूरस्तुतौ च रघुवयंत्वादेरुपसंहारो इश्यंतेऽतो न पूर्वसूत्वोक्तं साधीय इत्याशङ्का तिवृद्दस्यर्थमिन्तम् सूत्रे वेद्येक्यनिरूपणप्रयोजनं इसादिना ॥ उक्तस्य लादिषु यः उपसंहारः स त्वर्थस्य पदार्थस्य भ-गवछक्षणस्योभयत्राप्यभेदादिसर्थः । नन्तेवं सित मत्स्ये शरचापा-दिकं, पुरुषे च श्रुङ्गादिकं भावनीयं स्यादितिचेत तत्राह । विधि-शेषवदिति । यथा विधिशेषाणाभिनहोत्रादीनामिनहोत्रत्वादिल-क्षणे धर्मे समानेऽपि सित स्वस्वशाखोक्तप्रकारकस्यैव करणं, ना-न्यशाखोक्तधर्मीपसंहार एविमहापि तत्तद्वतारोपासकस्य तत्तद-

सूचयन्तुपसंहारप्रयोजकं रूपमाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । # उक्तस्थल इत्यादि \*। तत्ततापनीये, इति रामपदेनाऽसी,परं ब्र-ह्याभिधीयते, तयोरैक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इत्यभिधीयत इति भावणा-दक्ररस्यापि भगवति परब्रह्मत्यक्षानस्य तत्स्तुत्यारम्भे उक्तत्वात् तत्रे योऽवतारान्तरत्वोपसंहारः स भगवलुक्षणस्य वस्तुन उभ-यत्राप्यभेदमनुसन्धाय । अन्यथा तत्र परं ब्रह्मोति न वदेत् । प्रयो-जनाभाषात् । तथाच येन ब्रह्माभेदस्तत्रानुसंहितस्तेनोपसंहारः कार्य इत्येतदर्थमित्यर्थः । अत्र पूर्वसूत्रोक्तनियमभङ्गं राद्कृते \* नन्वि-त्यादि \*। \* एवं सतीति \*। ब्रह्मत्वेऽनुसंहिते सति । तथाचैवं मत्स्यादिषु विरुद्धधर्मभावने प्राप्ते खाध्यायसूत्रोक्तनियमस्य भ-म्नत्वादग्निहोत्रादिष्वपि सर्वशाखोक्तधर्मकरणापितः स्यादित्यर्थः। पतत् समाधातुं सूत्रांशं ब्याकुर्वन्ति । \* यथेत्यादि \* । विधिशेषा-णामित्यत्र बहुवीहिः। आम्नायस्य क्रियार्थत्वात्। \*स्तमान इति तुल्ये चोऽप्यर्थे। एवश्च अर्थाभेदात् समानेऽप्युपसंहारां विधिशेषवदिति सूत्रयोजना । तथाचा ऽत्र श्रीरामादिष्ववतारान्तरत्वं तेन तेन रूपेण तत्तरकर्मकर्तृत्वमित्येवमुपसंद्वतं, न तु अस्मिन् रूपे तद्र्पत्वंमनेन रूपेण तत्कर्मकर्नृत्वं वा । तद्यधिकारभेदाव् ब्रह्मत्वानुसन्धान-स्पैव मुख्यत्वेन तत्र ज्ञानमार्गीयाधिकारात् । मक्तिमार्गीयाधिकारे तु मत्त्वाविकपर्येष प्राधान्येन सम्बन्धिप्राधान्याकोपसंहारः यतः पूर्वसूत्रोक्तनियमस्याऽभङ्गान्न त्वदुक्तरीत्या तद्भावनप्राप्ति-र्न बाडिग्रहोत्रादिषु शासान्तरीयधर्मप्राप्तिरित्यर्थः । अस्मिन् पक्षे गुणोपसंहारप्रयोजनं न स्फुटं अवतीत्यतस्तव्ये, तस्माव् भारत

ऽसाधारणधर्मवस्वेनेवोपासनं, नान्यावतारधर्मवस्वेनापीं सर्थः । यद्वा मत्वर्थीयो वत्प्रसयोऽत्र । तथाच विधिशेषोर्थवादस्तद्वत्समानं च भवति यत्तत्र चोपसंहार इसर्थः । अत्रैवं क्रेयम् । एकस्यां श्रुतौ यस्य कर्मणो यद्य फल्युच्यते तदितरस्यां तस्यां तस्यैव कर्मणस्त-दितरद्य फल्युच्यते। एवं सति द्वितीयश्रुत्युक्तफलकामनयाऽपि त-देव कर्म कर्त्तच्यं भवतीति तत्फलसाधकत्वस्योपसंहारः । यथा यद्वैश्वदेवेन यजते प्रजा एव तद्यजमानः सजत इसेकाश्रुतिरस्य यागस्य प्रजाफलकत्वमाह । यद्वैश्वदेवेन यजते अग्निमेव तत्संव-त्सरमाम्नोति तस्माद्वैश्वदेवेन यजमानः संवत्सरीणाः स्वित्तिमान्नास्त इसाशासीतिति द्वितीया श्रुतिराह । तत्रोक्तरीतिरिति । यत्तु वि-धिशेषाणामग्निहोत्रादिधर्माणां तदेवैकमग्निहोत्रादिकर्म सर्वत्रेस-

सर्वातमेत्यस्य सुबोधिनीमनुस्त्य व्याख्यानान्तरमाहुः । \* यद्वेत्या-दि \*। \* मत्वर्थीयो वत्प्रत्ययोऽत्रेति \*। वत्सहराः प्रत्ययो चत्प्र-त्ययः। सोऽत्र मत्वर्थीय इत्यर्थः। अस्मिन् पक्षे, विधिशेष इत्यत्र षष्ठीतत्पुरुषः। समानपदमेकार्थकम्। चः समुखये। एतमर्थे, तथा-चेत्यादिना गृहीत्वा विभजन्ते । \* अत्रैवमित्यादि \* । \* तत्फल-साधकत्वस्पेति \*। श्रुत्यन्तरोक्तफलान्तरसाधकत्वस्य । उदाहरण-माहुः। \* यथां यदित्यादि \*। एते श्रुती तु तैत्तिरीयब्राह्मणप्रथम-काण्डसे चातुर्मास्यप्रथमपर्वभूतवैश्वदेवयागस्य फलद्वयसोधिके । तत्र प्रथमा स्फुटार्था । द्वितीयस्यां तु वैश्वदेवाख्यपर्वणः संवत्स-राभिमान्यग्निपापिहेतुत्वात् तद्यागकाले तदीयसूक्तवाकमध्ये, सं-वत्सरीणामितिमन्त्रसुक्तवाकाऽऽशीष्षु होता आशासीतेत्यर्थः। #तत्रो-क्तरीतिरिति \*। एकस्य कर्मणो चाक्यद्वयेन फलद्वयश्रावणात् फलद्वयसाधकत्वस्योपसंदारः। तथाच यथा तत्र तथा यसामुपासः नायां फलद्वयं श्रुतं, यथा गोपालतापनीये, यं मां स्मृत्वा निष्कामः सकामो भवति, अगाधा गाधा भवतीत्यादि, यो ध्यायति सोऽमृतो भवतीति च । तत्र, तं यथा यथोपासते तदेव भवति तदेतानु

र्थाभेदादुपसंहार इति । तम साधु । अग्निहोत्रादेस्तत्तच्छाित्वनां स्वस्वशाखोक्तप्रकारस्यव करणादातरेके प्रायश्चित्तश्रवणामाऽन्य-शाखोक्तथर्मोपसंहारः शक्यवचनः । प्राणाद्यपासनास्वधिकगुण-स्वेतरत्रोपसंहारे न किञ्चिद् बाधकं दृश्यते इति तत्र स कर्त्तुं शन्यत इति चकारेण तदादयः संगृह्यन्ते । वस्तुतस्तु पूर्वसमुच्चया-र्थश्चकारः । शाखान्तरोक्तधर्मोपसंहारप्रयोजनाभावस्य, स्वाध्या-

भून्वाऽवतीति वाजसनेयिश्रुतेस्तत्तरफलदत्वस्योपसंहारस्तेन फलं वा कर्मसंन्निधाविति पूर्वतन्त्रीयाधिकरणसिद्धप्रयोगभेदबाधनार्थमेत-त्कथनमिति मम प्रतिभाति । एवश्चास्मिन् पक्षे उपसंहारोऽर्थाभेदा-दिति भिन्नं वाक्यम् । तत्र च पूर्वोक्ताशङ्कानिरासाय अर्थयोर-भदोऽर्थाभेद इति विम्रहः । तथाच अर्थो ब्रह्मरूपवस्तु निरूपण-प्रकारभेदादिरूपवाधकचतुष्टयनिष्टत्तिश्च तयोरभेदमनुसन्धायेलर्थः तंन वस्त्वभेदंऽप्युक्तप्रकारातिरिक्तप्रकारेण भावंन पूर्वोक्तबाधक-चतुष्यापत्तेरुकरीत्या भावने च तन्निवृत्तेः सुखेनोक्तराङ्गानिरास इत्यर्थः। नन्वत्र परोक्तव्याख्यानं कुतो नाद्रियत इत्याकाङ्क्रायां, य-क्वित्यांदिना तदनुद्य दृषयन्ति । \* तन्न साध्वित्यादि \* । तथाच शिष्टाचारिवरोधादिभ्यस्तन्नाद्रियत इत्यर्थः । नन्वयं दोषस्तवापि तुल्यः । प्राणादिविद्यासु पश्चमस्य रेतसः पष्टस्याग्नेश्च भिन्नशाखीय-त्वेनोपसंहारनिवृत्त्यापत्तरित्यत आहुः। \* प्राणादीत्यादि \*। \* त-दादय इति \* प्राणविद्यादयः। तथाच तत्र तदुपसंहारेऽधिकानु-प्रवेशन संख्याया अवाधे निरूपणप्रकारभेदस्यावाधकत्वात् कर्म-वन्न्यूनातिरेके प्रायश्चित्तस्य तत्राश्रवणात् सम्बन्ध्यभेदाच नं कि-श्चिद् बाधकमिति ता विद्या अनुक्तसमुचायकेन चेन संगृह्यन्त इति नास्मन्मते स दोषः । वस्तुतस्त्वस्याः, राङ्कायाः समाचारसूत्रवि-चारादेवानुद्यात् पूर्वोक्तस्यार्थाभेदस्येव समुचयार्थश्चकार इत्य-र्थः । ननु ब्रह्माभेदस्यातीतपादे सिद्धत्वेऽप्यत्रारम्भे पुनस्तत्साधनप्र-योजनभूतस्योपसंहारस्यार्थादेव सिद्धेः प्राणादिविद्यासंत्रहस्यापि सिद्धरेतत्सूत्रं व्यर्थमिति श्रङ्कायामाद्यः । \* शाखेत्यादि \*।

यस्य तथात्वेनेसत्र निकापितत्वाद । उपसंहारवीर्जमंनेन सुत्रेणो कम् ॥ ५॥

अन्यथार्वं शब्दादितिचेन्नाविशेषात् ॥ ६ ॥

ननुपासनास् क्तन्यायेन गुणोपसंहारो ह्युपास्यानां ब्रह्मत्वेनैक्ये सित भवति । मिथोविरुद्धानां गुणानां शान्तत्वक्रूरत्वतपोभोगा-दीनामुपसंहारे क्रियमाणे स्वरूपाणामन्यथात्वम् अब्रह्मत्वं स्यादिसर्थः । तत्र हेतुः । शब्दादिति । एकत्वैकरसत्वादिधर्मनिरूप-कश्चतेरिसर्थः । समाधत्ते । नाविशेषादिति । एकरसत्वं यथा श्च-तिबर्छान्निर्णीयते तथा विरुद्धधमवत्त्वमपि तत एव तथेसर्थः । तेन वस्त्वेव तत्तादृङ्गन्तव्यिमिति भावः ॥ ६ ॥

न वा प्रकरणभेदात परोवरीयस्त्वादिवत् ॥ ७ ॥

\* उपसंहारबीजिमिति \* । उपसंहारहेतोर्बाधकाभाववैशिष्ट्यक्रपं तत्तत्फलार्थत्वरूपं च बीजम् । तथाच न वैयर्थ्यमित्यर्थः ॥ ५॥

अन्यथात्वं शब्दादितिचेन्नाविशेषात्॥

श्वानमार्गीयोपासनायां सर्वगुणोपसंहारे बाधकमाराङ्का परि-हरतीत्यारायेनाहुः \* निवत्यादि \* तथाच विरुद्धगुणोपसंहारे एक रस्तानिवृत्त्या अपेते ब्रह्मत्वेऽर्थाभेदरूपहेतास्ततो निवृत्तत्वादुपसं-हार एव न स्यादिति भावः । समाधि व्याचक्षते । \* एकेत्यादि \* । सिद्धमाहुः । तेनेत्यादि \* । तथाच राब्दबलकृतनिर्णयस्योभयत्रापि तुल्यत्वात् सिद्धे ब्रह्मत्वेनाभेदे, एकोऽहं बहु स्यामिति श्रुत्या ब्रह्मैव स्वेच्छ्या, विश्वानमेकमुरुधेव विभातीति न्यायेन जीवप्रशापराधा-त् तथा भातीति ब्रह्मत्वप्राधान्येनोपासनायां नोपसंहारबाध इत्यर्थः ॥ ६ ॥

न वा प्रकरणभेदात् परावरीयस्त्वादिवत्॥ पूर्वसूत्रे अन्यथात्वं शब्दादित्यंशेन यदाशिङ्कतं तस्यैवास्मित् १२७ पूर्वसूत्रोक्ताश्रक्षानिराकरणं वा विकल्पेन पूर्वोक्तात प्रकारान्तरेण कर्नव्यमिसाह । न चेति । तमेवाह । प्रकरणभेदादिति । अत्रायं भावः । श्रुतिप्रामाण्याद् यावत्तदुक्तधर्मवद् ब्रह्मोतिमन्तव्यम् । एवं सित याद्दशोऽधिकारिणो याद्रग्वेद्यं रूपं ताद्दशस्य तस्य ताद्दक् तिक्षरूपयात प्रकरणभेदेन । तथाच ज्ञानप्रकरणे
ज्ञानाधिकारिणो याद्दग्रूषं क्षेयं ताद्दक् तस्मै निरूपयत्यद्दक्यमग्राह्यपिसादिक्षपा श्रुतिः । भिक्तप्रकरणे तु भक्तेर्वहृविधत्वाद् याद्दग्याद्दर्भक्तानां याद्दग्यादक्तदनुभवविषयस्तादक्तादक् तिक्रिष्पयति
अथर्वणोपनिषदिति । अत्र दृष्टान्तमाह। परोवरीयस्त्वादिवदिति ।
अस्मिन मे लोकेऽद्धुक् र स्यादिति कामवत आराग्रावान्तरदीक्षा

सूत्रे प्रकारान्तरेण परिहारमाहेत्याशयेन व्याकुर्वन्ति \* । पूर्वसू-श्रेत्यादि \* । विकल्पेनेत्यस्येव विवरणं \* पूर्वोक्तादित्यादि \* । तथाच अभ्यथात्वं प्रकरणभेदाद्वा नेति सूत्रयोजना । हेतुं विद्युण्व-न्ति। \* अत्रायमित्यादि \*। \* उपनिषदितीत्यन्तम् \* तथाच ब्रह्म-णि सर्वत्र सर्वगुणसस्वेऽपि न सर्वत्र सर्वे प्रकटयतीति प्रकरणभे-देन तत्तव्रपतदीयतत्तद्गुणकथनाद्वगम्यते। तथा साति तत्तद्धि-कारिणा तत्त्वयुणा एव तत्र भावनीया इति खरुपाणामन्यथात्वा-भावात् तस्मिस्तस्मिनुपास्यं रूपे तदेकत्वतदेकरसत्वयोरनपायाञ्चा-ब्रह्मत्वम् । अत एव, अपि संराधनसूत्रे ज्ञानप्रसादेनेति श्रुत्या ज्ञाना-विकारिणो निष्कलद्दीनम् । भक्त्यधिकारिणोऽज्ज्वनस्यानेकधाद्वद्-रेति स्मृत्या तद्दर्शनमुक्तमिति सङ्गच्छते । तस्मानात्र राद्वेत्यर्थः। \* अत्र रष्टान्तमाहेति \* एवं श्रुत्याराये विनिगमकं रप्टान्तमाहेत्य-र्थः। विषयवाक्योदाहरणेन दृष्टान्तं विवृण्वन्ति। \* अस्मिक्षित्यादि \* इदं वाक्यं तैत्तिरीयसंहिताषष्ठकाण्डद्वितीयाध्यायस्यम् । अर्थस्तु, अहीनाख्ये सामयांग अहीनसत्रे च उपसाद्दनसंख्यां पूर्व विधाय तेषु दिनेष्यवान्तरदक्षिाङ्गवतपानस्तनसंख्यां विवसं । तत्राऽघान्तर-

पूर्वमुक्ता । तद्रे परोवरीयसीमऽवान्तरदीक्षामुपेयाद् यः कामयेतामुिम्मन मे लोकेऽद्र्धकः स्यादिति चतुरोग्रेऽथ त्रीनथ द्वावयेकमेषा वै परोवरीयस्यवान्तरदीक्षेति पठितम् । अस्य दीक्षाप्रकरणे
पठितत्वाद् दीक्षां विनोक्तरीया व्रते तु न परोवरीयस्त्त्रमेवं भक्तिपकरणीयानामथर्वणोपनिषदाद्युक्तरूपाणां न भक्तिरहितोपास्यत्वम् । ज्ञानसाधनत्वेन विष्णुस्मरणादावि क्रियमाणे भक्तित्वं
नेति । अथवा पूर्वसूत्रेण सर्वरूपेषु मिथः सर्वधर्माणामुपसंहारः
प्राप्तः । स चैकान्तिकभक्तानुभवविरुद्ध इसत्र व्यवस्थितविकल्पमाह । न वेसादिना । सर्वेष्ववतारेषु भगवद्वतारत्वेन साधारणी
भक्तिर्यस्य स सर्वत्रोपसंहारं करोतु नाम । यस्त्वेकान्ती तस्य

दीक्षा द्विविधा। योऽस्मिन् लोके समृद्धिशीलं फलं कामयते त-स्याराष्ट्रावान्तरदीक्षा। सोमक्रयदिने सायमेकस्तनम् । अपरेद्यः प्रा-तद्वींस्तनी सायं त्रीन् स्तनान्, परेद्युः प्रातश्चतुस्तनान् । एवं पाने आ-राष्ट्रावान्तरदीक्षा सिद्ध्यति। सा पूर्वमुक्ता। आरंबळीवईप्रतोदनलो-हं, तदद्वयं मुखं यस्याः सा आराया। तद्यं परोवरीयसीवाक्येऽज्या। तत्र विपरीतं वतम । सोमकयणदिने चतुरः स्तनान् दुशः, अपरेशः प्रातस्त्रीन सायं द्वी, परेद्यः प्रातरेकमित्येवं दिनत्रय इति। तेन सिद्धमा-हु:। \* अस्येत्यादि \* तथाच तत्तद्भक्तिमतां तथा तथोपासनापरि-पाके तत्र ब्रह्मत्वस्यानुभवान्न ब्रह्मत्वराङ्कादयः । अभक्तराङ्कामात्रेण तु न तत्र तद्बाध इति तेषां ब्रह्मत्वं निविंझमित्यर्थः। ननु ज्ञानार्थम-पि विष्णुस्मरणादेः कियमाणत्वात् कथं न तेषां रूपाणां भक्तिरहिता-पास्यत्वमित्यत आहुः। \* झानेत्यादि \* इदं भक्तिहंसे प्रपश्चितमतो नात्र ब्युत्पाद्यते । अथ पूर्वसूत्रेणैवोक्ताराङ्कानिवृत्तावस्य न तथाव-इयकत्वमित्यरुच्या प्रकारान्तरेण सुत्रं व्याचक्षते। \* अधवेत्यादि \* \* पूर्वसूत्रेणेति \* उपसंहारसूत्रेण । \* इत्यत्र व्यवस्थितविकल्पमा-हिति \*। इति हेतोर्शिमन् सूत्रे तथाहेत्यर्थः। व्यवसाखरूपं स्पूरी-कुर्वन्ति। \* सर्वेष्विस्यादि \*।

स्नेहोत्कर्षणान्तः करणमेक स्मिन्नेव रूपे पर्यविसतिमिति रूपान्तर-मन्तः करणारूढं न भवसेवात नोपसंहारसम्भावनापीति । तदेत-दुच्यते । न वेत्यनेन । तत्र हेतुः । प्रकरणभेदादिति । श्रुसा-दिषु तत्तदिषकारिणमुद्दिश्य तत्तत्प्रकरणमुक्तम् । तेनात्र प्रकर-णभेदेन अधिकार उच्यते । एवं सत्युपासकादिभ्य उक्तरीसो-त्कृष्टाधिकारादिसर्थः सम्पद्यते ॥ परोवरीयस्त्वादिवदिति ॥ प-रस्मात्परश्च, वराच्च वरीयानिति परोवरीयानुद्रीथः । तथाचाक्ष्या-दिसादिगतहरण्यश्मश्रुत्वादिगुणविशिष्टोपासनाया अप्युद्रीथो-पासनत्वेन साम्येऽपि सर्वोत्कृष्टत्वेनैवाद्गीथो भासत इति, न हिरण्यश्मश्रुत्वादिगुणोपसंहारः परोवरीयस्त्वगुणविशिष्टोदृगीथो-पासनायामेवं प्रकृतेऽपीति ॥ ७ ॥

संज्ञातश्चेत्तदुक्तमास्त तु तदिप ॥ ८ ॥

\* तदेतिदिति \* व्यविश्वतं विकल्पनम्।

\* तत्र हेतुरिति \* व्यवस्थायां हेतुः । नन्वस्तु व्यवस्थायामधिकारभेदस्य हेतुत्वं तथाप्यनुपसंहार उत्कृष्टाधिकारो हेतुरिति
कथं गम्यते इत्याकाङ्क्षायां इष्टान्तेन गम्यते इति बोधनाय इष्टान्तमुपन्यस्य व्याकुर्वन्ति । \* परस्मादित्यादि \* । छान्दोग्ये प्रथमप्रपाठके प्रवाहणेनोद्रीथकुश्लतमेनोद्रीथविद्यासमाप्ताषुक्तम् । आकाशो
होवेश्यो ज्यायानाकाशः परायणं, स एव परोवरीयानुद्रीथः स एबोऽनन्त इति तद्विद्यायामेवाश्यादित्यादिप्रतीकोपासनाष्युक्ता । अतसत्र हिरण्यश्मश्रुत्वादिगुणसत्त्वेऽपि सामगितपरंपराविश्रान्तिस्थानभूतपरोवरीयस्त्वगुणविशिष्टोपासकस्य ते गुणा नैतस्मादुत्कृष्टत्वेन भान्तीति न तदुपसंहारस्तथा तत्तदेकान्तिन उपास्ये कपे गुणानतरसत्त्वेऽपि तेषामुत्कृष्टत्वेन भानाभावान्नोपसंहार इत्यर्थः ॥ ७॥

संज्ञातश्चेत्तवुक्तमित तु तदि ॥ पूर्वसूत्रेऽधिकारभेदेनोपसंहारानुपसंहारी व्यवस्थापिती । तां व्यवस्थामेव द्रहियतुं किश्चिदा-

एकान्सनेकान्तिनोरिष श्रीरामोपासकत्वादि संज्ञां त्विविशिष्टेसे-कान्तिनोऽप्युपसंहारो युक्त इसाशङ्कोत्तरं तु, न वा प्रकरणभेदा-दिसनेनैवोक्तम् । संज्ञा तु लोकिकी, अधिकारस्त्वान्तरः । स एव बलीपानिति। संज्ञेकत्वस्य हेतोरन्वयव्याभेचारमाह । अस्ति तु तद-पीति । प्रमितभेदेष्वप्युपासनेषु परोवरीयस्त्वादिषु संज्ञेकत्वमुद्गी-थोपासनेऽप्यस्तिसर्थः ॥ ८॥

शङ्क्य परिहरतीत्याशयेन सूत्रं पिठत्वा व्याकुर्वन्ति। \* एकान्ती-स्यादि \* रूपप्राधान्यवानेकान्ती, ब्रह्मत्वप्राधान्यवाननेकान्ती। तयो-रुक्तसंज्ञैकत्वेनोपसंहारप्रयोजनकहेतुचतुष्टयसिद्धी रूपप्राधान्यकृता-धिकारमात्रस्याप्रयाजकत्वात्तथेत्याशङ्कोत्तरं त्वतिप्रसङ्गवारकतया-ऽऽवइयकत्वेन अधिकारस्योपसंहारनियामकतासमर्थनादुक्तम्। \* सं-शैकत्वसेत्यादि \* अधिकारस्यान्तरत्वेऽपि प्रमाणेष्वगणनान्न संशातो बळीयस्त्वमित्याशङ्कृच तस्य तथात्वमाहेत्यर्थः । \* प्रमितभेदेष्वित्या-दि \* छान्दोग्ये ॐमित्येतदक्षरमुद्गीथमुपासीतेत्युद्गीथावयवं प्रणवं प्रस्तुत्य तस्य रसतमत्वादिगुणोपव्याख्यानपूर्वकं, देवासुराः संयतिर इत्यादिना, अथ ह य एवायं मुख्यः प्राणस्तमुद्रीथमुपासाञ्चिकर इ-त्युद्गीषावयवप्रणवविषयमुपासनमुच्यते। तथा आदित्यादिपुरुषप्र-तीककम् । तथा आकाशमुपकम्य परावरीयस्त्वगुणकम् । वाजस-नेयके तु, हन्तासुरान् यज्ञ उद्गीथेनात्ययामेति कृत्स्नमुद्गीथं प्रस्तुत्य, अथ हेममासन्यं प्राणमुचुस्त्वं न उद्गायेत्यादिना कृत्स्नोद्गीर्थावषय-मासन्योपासनमुच्यत इति प्रकरणभेद्विषयभेदाभ्यां प्रमितभेदेष्व-पि तेषुं सा संज्ञाऽस्ति । उपसंहारहेतुर्विद्यावेद्ययोरभेदस्तु नास्तीति न संशामातेणोपसंहारः प्रयोक्तुं राक्यतेऽतो न पूर्वोक्तव्यवस्थाभङ्ग इ-त्यर्थः । एवमन्यथात्वसूत्रेण परोवरीयःसूत्रप्रथमवर्णकेन च वेदी-क्यबाधकं परिहृतम् । तद्बितीयवर्णकेन, संज्ञासूत्रेण च समाचार-सूत्रोक्ता अधिकारस्योपसंहारनियमहेतुता प्रपश्चितेति चतुःसूत्रयां परापरविद्यासाधारण्येन तौ निर्णीतौ । पवमत्र स्वाध्यायसूत्र-मारभ्य षड्भिः सूत्रैरुपसंहारप्रकारो विचारितः। तेनाऽत्र गुणो-

### व्यातेश्च समञ्जसम् ॥ ९ ॥

अथेदं विचार्यते । उपास्येषु रूपेषु बाल्यपौगण्डादिकमण्यु-इयते । तथा सित विग्रहे न्युनाधिकभाव आपततीति तत्रोक्तं स-चिदानन्दत्वमनुपपम्नं स्याद तेषां सदैकरूपत्वाद । प्राक्ठतत्वे च स-विमसमञ्जसं स्यादिति प्राप्त आह । व्याप्तेरिति । सर्वतः पाणिपा-दान्तिमिसादिस्मृतेः साकारमेव व्यापकिमिति । चकाराद सर्वरस इति श्रुसा रसात्मकत्वेन भक्तानां याद्यञ्चपेण लीलारसानुभवस्ता-दृग्द्भपं क्रमेण योगमायापसारणेन प्रकटीकरोतीति बाल्यादिभावो

पसंहारों विषयः। स च सर्वैः सर्वेपूपास्येषु पुरुषेषु सर्वेषां गुणानां कंतव्य, उत तेलेलेलेषु तेषु तेषां तेषामिति संशयः। तत्राद्यः पृदेः पक्षः। मार्गभेदेन यथाधिकारं कर्तव्य इति सिद्धान्तः फलति। पवश्चात्र सामान्यतः स्वभावकपा गुणासत्तत्कार्यकर्त्तृत्वादयश्च यथाधिकारम् मुपसंहायत्वेनानुपसंहायत्वेन विचारिताः। अन्ये तु, पतित्रसूष्ट्यां छान्दोग्यवाजसनेयकोक्तयोरुद्रीथविद्ययोरभदो, भदो वेतिसंशयमा पद्य पूर्वसूत्रे अभदं पूर्वपक्षाहत्य सूत्रद्वयंन प्रक्रमभदक्तकपभेदात् संक्षाया लौकिकत्वाद् व्यभिचारित्वाच विद्याभदं सिद्धान्तयन्ति। तत्तु तादशसिद्धान्तस्य प्रथमसूत्रोक्तचोदनाद्यविशेषकपहेत्वेकदेश-भृतकपाभावे पूर्वोक्तहेत्वभावादेव सिद्धत्वाक्षात्यावश्यकमिति प्रति-भाति॥ ८॥ २॥

व्याप्तेश्च समञ्जसम् ॥ अतः परं पुनर्बह्मगतानेवान्यान् धर्मान् अवस्थारूपान् विचारयतीत्यारायेन सूत्रमवतारयन्ति । \* अथेन्यादि \* । \* तथा सतीति \* । अवस्थावत्त्वे सति । \* तत्रोक्तिनिति \* । तेषु रूपेषु श्रुत्योक्तम् । \* तेषामिति \* । ब्राह्माणां सिचिन्दानन्दानाम् । \* सर्वमिति । \* उपास्यरूपेषु साधितं ब्रह्मत्वं तेषां ब्रह्मत्वेनोपासने श्रुतिविरोधपरिहारादिकं च । \* इति प्राप्ते आहेति \* एवमवतारेष्ववस्थाविरोषदर्शनेन पूर्वसाधितस्य वैयथ्यं तत्परिहान्रमाहेत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति । \* सर्वत इत्यादि । \* क्रमेणेति \* ।

पपत्तेः सर्वमुगपन्नामिसर्थः । तेन यावदुक्तधर्मवद् ब्रह्मोति सि-

कालोपाधिक्रमेण। तथाचासामञ्जस्यं तदा स्याद् यदि विष्रहस्य प्राक्ततत्वं तस्मिन् विष्रहे न्यूनाधिकपरिमाणवत्त्वं च कालोपाधि-जन्यं स्यात् । तत्तु नास्ति किन्त्वावरणापसारण आकाशस्येव व्यापकत्वसच्चिदानन्दविष्रहस्यावरणभूताया योगमायायाः क्रमा-दपसारणेन भक्तानां तल्लीलारसानुभावनार्थमिच्छया कपया ताद-शपरिमाणकं तद्रपं प्रकटीकरोतीति यथा व्यापकस्याकाशस्य वृद्धिहास्भाक्त्वमुपपन्नं तथा ब्रह्मणो रूपेष्वपि सर्वे वाल्यादिभान-मुपपन्नमित्यर्थः । इदमत्र भगवता व्यासेन समञ्जसपद्कथनाद् वृद्धिहाससूत्रोक्तमुभयसामञ्जस्यं स्मारयताः चकारेण, लोकवनु लीलाकैवरुयमिति च स्मारयता बोधितं श्रेयम् । भगवतो योगमा-यावरणं च गीतायां, नाहं प्रकाशः सर्वस्य योगमायासमावृतः मुढांऽयं नाभिजानाति लोको मामजव्ययमिति खयमेवोक्तमिति नात्र शब्दुगलेशः । सिद्धमाहुः । \* तेनेत्यादि । \* एवं व्याप्त्यादिना सा-मञ्जर्यसाधनेन यावदुक्तधर्ममुक्तं तत्सदृशं वा श्रुतिसिद्धं केवलं ब्रह्मैंबंति सिद्धम् । तथाचोपास्यरूपंषु प्रतीयमानानां नित्यानामेव बाल्यपौगण्डादिधर्माणां परिमाणानां तत्तल्लीलानां चावरणतद्भद्भज-न्यप्रतीतविषयत्वेनाविरोधमवधार्य भक्तिमार्गीयेण तेऽप्युपसंहार्या इत्यर्थः । तथाच बाल्यादिभावो विषयः। उपपद्यते, न वेति संश-यः। पूर्वपक्षसिद्धान्ती स्फुटी॥

रामानुजानां मते इदं पूर्वस्यैव शेषः॥

शांकर भास्करे च मते तु ॐमित्येतदक्षरमुद्रीयमित्यत्त श्रू-यमाणं सामानाधिकरण्येऽध्यासापवादपर्यायविशेषणपक्षाणां मध्ये को वा युक्त इति संशये अध्यासपक्ष एकस्मिन् शब्दे लक्षणापत्या, द्वितीयं च एकस्य निवृत्तेरदृष्टायाः कल्पनापत्या, तृतीयस्य चाप्र-सिद्धा असंगतत्व, त्रयाणाम् । अतो विशेषणपक्षो युक्त इति सि-द्यान्तितम् ।

तद्काण्डताण्डचं प्रतिभाति। तन्मते प्राणादीनां यथायथम्

ननु ब्रह्मधर्मत्वेन ते सर्वे निसा वाच्याः। ते च तत्तद्धक्तवि-शिष्टाः । तत्र चैकस्यैव भक्तस्य पौर्वापर्येणानेकलीलासम्बन्धित्वं श्रूयते । तथाच पूर्वलीलाया निसत्वेन तत्सम्बन्धिभक्तस्यापि त-थात्वं वाच्यम् । एवं सति तस्यैवाग्रिमलीलासम्बन्धोऽशक्यवचनः। तथा वचने तु पूर्वलीलाया निसत्वं भज्येत । निसत्वे त्वग्रिमली-लासम्बन्धिनो भिन्नत्वं स्यात् । तच्चानुभवतदावेदकमानविरुद्ध-मिस्रत उत्तरं पठित ॥

अब्रह्मत्वेन ब्रह्मकार्यःवेन च तत्र ब्रह्मदृष्टिवत् प्राणादिदृष्टेरप्यध्यस्तत्वेन ॐद्भारे उद्गीथदृष्टेरपि तथात्वे विशेषाभावादिति ॥ ९॥

अग्रिमसूत्रमवतारयन्ति । \* निवत्यादि । \* अनुच्छि-त्तिधर्मेतिश्रत्या ब्रह्मधर्माणामनुच्छेदश्रावणाद् ब्रह्मधर्मत्वन ते सर्वे बाल्यादयो नित्या ध्वंसाप्रतियोगिनो वाच्यास्त च ली-तत्तद्भक्तानुभावनार्थत्वात्तत्त्रतिडोपयोगिभक्तविशिष्टास्त-त्र कृष्णोपनिषद्येकस्यैव भक्तस्य पौर्वापर्येणानेकलीलासम्बन्धित्वं, यो नन्दः परमानन्दा यशोदा मुक्तिगेहिनीत्यादिना श्रीनन्दादि बन्दा-पर्यन्तानां स्वरूपकथनानन्तरं, सोऽवतीणीं महीतले, वने बृन्दा-वन क्रीडन् गोपगोपीसुरैः सहेति तैः सह क्रीडाकथनाच्छ्रस्यत । लीलासम्बन्धित्वेचांकरोत्या भक्तस्यापि नित्यत्वं वाच्यम् । एवं पूर्वलीलातत्सम्बन्धिभक्तयोर्नित्यत्वेन पूर्वलीलावैशिष्टचस्यापि नित्य-त्वे साते तस्यैवाग्रिमलीलासम्बन्धोऽशक्यवचनः । तस्यैवाग्रिम-ळीलासम्बन्धवचने त्वेकस्य युगपद्धिरुद्धलीलाद्वयानुभवस्याशक्य-वचनतयाग्रिमानुरोधे पूर्वलीलानित्यत्वं भज्येत । पूर्वनित्यत्वे चेकस्य युगपदनेकलोलासम्बन्धस्याशक्यवचनतया अग्रिमलीलासम्बन्धिनो भक्तस्य पूर्वलीलानुभवकर्त्तः सकाशाद् भिन्नत्वं स्यात् । तद्य भिन्न-रवं लीलानुभावतः भक्तीक्यावदकप्रमाणभूता या कृष्णोपनिपनिषत्थ-श्रुतिस्तद्विरुद्धं चेति लीलानित्यत्वे भक्तभेदप्रसङ्गादुकश्रुतिविरोधो, भक्ताभंदे च लीलानित्यत्वभङ्गादनु। च्छात्तिधमंश्रुतिविरोध इत्युभय-तःपाशारज्जुरित्याशङ्कायामुपसहारदीर्घट्ये प्राप्ते तिश्ववृत्यर्थमुत्तरं सूत्रं पठतीत्यर्थः॥

# सर्वाभेदादन्यत्रेमे ॥ १०॥

लीलामध्यपातिनां सर्वेषां पदार्थानां ब्रह्मणा सहाभेदाद् ब्र-ह्मणश्चेकत्वात पूर्वलीलातोऽन्यत्रोत्तरलीलायामपीमे पूर्वलीलास-म्बान्धन एव त इसर्थः । अत्रेदमाकृतम् । रसो वै स इति श्रुसा,

सर्वामेदादन्यत्रेमे ॥ व्याकुर्वन्ति । \* लीलेत्यादि \* । ब्रह्मणा सहामेदादिति \*। 'तस्मान्न भिन्ना एतास्तु आभिर्मिन्नो न वै प्रभुः। भूमाबुत्तारितं सर्वे वैकुण्ठस्वर्गवासिनामे'ति कृष्णोपनिषच्छ्रुती सर्वासां ब्रह्माभेदश्रावणेन तन्न्यायेनान्येपामपि पदार्थानां तथात्वात्। नन्वस्तुं भक्तानां ब्रह्माभेदस्तथापि पूर्वोक्ताराङ्कायाः कथं निवृत्ति-रित्याकाङ्कायामभेदस्वरूपं व्याकुर्वन्ति । \* अत्रदमित्यादि \* । प्र-काशाश्रयाधिकरणे खरूपधर्माणां ब्रह्माभेदस्तादातम्यरूपो भेदविरु-द्धसम्पन्निणीतस्तत्र परिच्छिन्नकार्यकर्तृत्वस्य भेदनिणीयकत्वेन स-चिचदानन्दरूपस्य चाभेदनिर्णाकत्वेन भेदात्यन्ताभावरूपस्याभेद्स्या-ऽभावात् । तस्यां च सम्पदि स्वाश्रयाविनाभूतत्वं प्रविष्टमिति ब्रह्मा-विनाभूता ब्रह्मात्मकाः सच्चिदानन्दरूपाः स्वरूपधर्मा इति सिद्धम् । असद्वा इदमय आसीत् ततो वै सदजायत, तदात्मान स्वयम-कुरुत तस्मात् तत् सुकृतमुच्यत इति, यद्वेतत् सुकृतं, रसो वे स इति श्रुतौ च, सोऽकामयतेत्यादिना पूर्वानुवाक उक्ता या सृष्टि-स्ताम, असद्वेत्यादिना असाधुत्वेन प्रदर्श्य, ततो वै सद्जायतेत्यनेन विवक्षितस्य प्रकटितस्य साधुत्वमुक्त्वा तत्र हेत्वाकाङ्कायां तदा-त्मानमित्यादिना ततो विशेषमाह । तत्र हि प्रजाययेतिद्वितीयाऽऽका-रावुच्चनीचभावः । अत्र तु स्वयमेव परिणत इत्ययं परिणामः सुकृतकप इति । ननु तत्रापि, बहु स्यामिति पूर्वाकारात् स्वस्यैव परिणामे कथमस्यैव सुकृतत्वं, न तस्येत्याकाङ्कायामेतस्य सुकृतत्व-हेतुमाह । यद्वैतत् सुकृतं, रसो वै स इति। वैशब्द उक्तशङ्का-निवृत्त्यर्थः। एवकाराऽर्थो वा। तथाच यदेतत्सुकृतं स वै निश्चयेन रसः सर्वसारभूत आनन्दः। तदेवाग्रे परिचाययति। रस् होवाय-मित्यारभ्यानुवाकसमाप्तिपर्यन्तम्। तथाच पूर्वसृष्टी सिच्चतारे ।

सर्वरस इति श्रुंसा च सर्वरसात्मकत्वं ब्रह्मणो निर्णितम् । तथाच यस्य रसस्य ये विभावानुभावादिरूपास्तैः स रसः सम्पद्यते । आतानवितानात्मकतन्तुभिः पट इव । अतस्तत्तादात्म्यं रसस्येति सर्वाभेदो निष्पत्यूह इति । ननु विरुद्धदिक्कयोरेकजातीयभावव-तोभक्तयात्रायेन युगपदेकजातीयलीलासहितभगवत्पादुर्भावे भग-वतो स्थापकत्वेनैवं पादुर्भावस्योपपन्नत्वेऽपि लीलापदार्थानामन्या-पकत्वाद्यगपदाविर्भावोऽनुपपन्नः । भक्तयोः समानत्वाद्धक्तिमार्ग-

प्राधान्यं, नानन्दस्य । इह त्वानन्द एव तत्तद्रुप इति तस्याः सका-शादिमिन्नयं विशेष इत्यर्थः । एवं सर्वरस इति श्रुती च सर्वरसा-ऽऽत्मकत्वेन । तेनैताभ्यां ब्रह्मणो रसात्मकत्वं निर्णीतम् । तेन यत् सिद्धं तदाहु । \* तथाचेत्यादि \*। \* विभावानुभावक्रपा इति \*। आलम्बनविभावरूपा भक्ता, उद्दीपनविभावरूपा ऋत्वाद्यः । अनु-भावाः कटाक्षवेणुवादनादयस्तेषां सर्वेषामवं तादातम्यरूपे अभेदे निर्विध्ने कीलास्थानां भक्तानां ब्रह्मात्मकत्वेन नित्यत्वात् पूर्वोत्तर्छा-लासम्बन्धित्वं निर्विघ्नम् । लीलानां च ब्रह्मधर्मत्वान्नित्यत्वम् । एवं सर्वेषां नित्यत्वे युगपःसर्वेळीळानुभव आपतित । स च, अङ्गसङ्गं करिष्यामीत्यादिश्रीतप्रयोगाऽन्यथानुपपत्त्यवगतभगवीदच्छामहिम्ना, तत्सामर्थ्यमाहम्ना च निवारणीयां, न तु भक्तानुभवादेरनित्यत्व स्वयं कल्पनीयम् । ब्रह्मणां मनोवागगोचरत्वस्यानिरुक्तादिश्रुतिसिद्ध-त्वात्। इदमत्र बोधसीकर्यार्थमुक्तम्। उत्पत्तिपक्षस्याप्येकदेशत्वेनादर-णात् । व+तुतस्तु यथा छीला सम्पद्यतं तत्प्रकारकं सर्वे ब्रह्मेव। तथैव छीलापि।यद्कमव्यक्तमनन्तरूपं, विश्वं पुराणं तमसः परस्तादितिश्रुते:। 'यथा सुवंण सुकृतं पुरस्तात् पश्चाच्च सर्वस्य हिरण्मयस्य।तदेव मध्ये व्यवहार्यमाणं नानापदेशैरहमस्य तद्धदि'त्येकादशे भगवद्वाक्याच्च। उपर्पात्तपक्षस्येव मुख्यत्वात् । तच्च प्रागवोपपादितोमात न कि-श्चिदनुपपन्नामित्यर्थः। अत्रैव किश्चिदाराङ्म परिहरन्ति । \* र्नान्व-त्यादि \* सामञ्जस्यादित्यन्तम् \*। \* प्रादुर्भाव इति \*। विचार्य- विरोधापाताद्विनिगमकाभावाच्चैकत्र मायया प्रदर्शयतीति च न वक्तुं युक्तामिति शङ्काप्येताभ्यां निरस्तेति क्षेयम् । ब्रह्मणो व्याप-कत्वाल्लीलायाश्च तेन सहाभेदात्तथात्वादेकस्मै भक्ताय यथा ब्रह्म-णा सह लीलापदार्था आविर्भवन्ति तथैव तदैवान्यत्रापि भक्त-समानदेश आविर्भवन्तीति सर्वसामञ्जस्यात् ॥ १०॥

ननु व्यापकत्ववत पूर्णानन्दैक्वर्यवीर्यादयोऽपि धर्मास्तेषु प्र-तीता भवेयुः । नचैवमस्ति । दुःखसम्भावनायां प्रभुमेव प्रार्थयन्ति यतः । एवं सति व्यापकत्वमपि न वक्तुं शक्यम् । तुल्यत्वादतः उत्तरं पुठति ॥

आनन्दादयः प्रधानस्य ॥ ११॥

पूर्णानन्देश्वर्यादयः प्रधानस्य धर्मिणो ब्रह्मण एव धर्माः ।

माण इति शेषः । \* इति शङ्कोति \* । लीलासम्बन्धिपदार्थाव्याप-कत्वकृता शङ्का । \* तथात्वादिति \* । व्यापकत्वात् । तथाच नेऽपि व्यापका एव । परिच्छिन्नत्वप्रतीतिस्तु तेन तेन प्रकारेण ततस्ततो मायापसारणाद्विरुद्धधर्माश्रयत्वस्य साधितत्वाच्चेति न किमण्यनु-पपन्नमित्यर्थः। तेन स्वरूपप्रधानस्य भक्तिमार्गीयस्य तत्तव्लीलासम्बन् निधनां भक्तादयो गुणाः सर्वेऽप्युपंसहारणीया इति बोधितम् ।

अन्ये त्वत्न छान्दोग्यवाजसनेयिकीशीतिकनां ज्यष्ठचश्रेष्ठचा-दिगुणिका प्राणविद्येका, भिन्ना वेति संशये भिन्नेत्याशङ्का छान्दो-ग्यवाजसनेयिनोर्गुणाधिकयेऽपि रूपाभेदाद्विद्येक्ये कोशीतिकनामपि वशिष्ठत्वादिगुणोपसंहारं सिद्धान्तयन्ति।

तद्समन्मते समाचारस्त्रे निरूपणप्रकारभेदस्य प्रायश्चित्ता-धनुष्नायकत्वे उपसंहारानुगुण्यस्थापनादुपसंहारस्त्रेऽर्थाभेदकथ-नाच्च सिद्धचतीत्युपेक्षितं बोध्यम्॥ १०॥

अग्रिमसूत्रभवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । आनन्ददाद्यः प्रधानस्य ॥ व्याकुर्विन्त । \* पूर्णेत्यादि \* ।

लीलापदार्थास्तु ब्रह्मधर्मत्वेन व्यापका उच्यन्ते । व्यापकस्य धर्मिणोऽनागन्तुकधर्मस्य व्यापकत्विनयमात् । न हि धर्मेषु पूर्णानन्दत्वादयः सम्भवन्ति । धर्मित्वापत्त्या धर्मत्वव्याहतेः । अत एवात्र
प्रधानपदमुपात्तं, धर्मगुणभावेन लीलापदार्थानामाविभीव इति ज्ञापियतुम् ॥ ११ ॥

प्रियशिरस्त्वाद्यप्राप्तिरुपचयापचयौ हि भेदे ॥ १२॥ ननूपासकस्य प्रियत्वादिप्रकारकज्ञानक्रममादाय प्रियत्वा-

\* व्यापकत्विनियमदिति \* । अयं नियम आकाशपरिमाण आत्मचेतनायां च स्फुटः। नच पूर्णानन्देश्वयाद्यभावे तेषु ब्रह्मत्व-स्योपचारिकत्वापित्तिरिति शङ्काम् । तत्र तदनाविभीवेनैवोपपत्तेः। नच तत्र को हत्रिति शङ्काम् । लीलच्छाया एव तथात्वात्। नच तिहि विशेषतो निर्वाच्यमिति वाच्यम्। विदितान्यत्वानिरुक्तत्वादिश्व-तिभिरेव तित्रवारणात्। ननु तथापि संशयो न निवर्त्तेति चेद्, न निवर्त्ततां नाम तथापि, भिद्यते हृदयप्रन्थिरिति श्रुतेभगवहशैनाऽनन्त-रमेव तित्रवृत्तेति यथाश्रुतमिति मन्तव्यमिति दिक्। स्वव्याख्या-तस्यार्थस्य व्यासाशयगोचरत्वायाद्यः। \* अत एवेत्यादि \*। एतेन तेषु स्वक्रपानन्दांशभूतजैवानन्दसत्त्वेऽपि भगवद्दानेन तद्धमीश्वभू-तानां भजनानन्दैश्वर्यादीनां तेषु प्राकट्येऽपि न गुणभावनिवृत्ति-रित्यपि ह्यापितम्। अयमेवार्थः पृष्टिप्रवाहमर्याद्यायां, स्वक्रपेणावतारेणित्यादिकारिकासूक्त इति बोध्यम् । तेन भगवद्दसाधारणनिरङ्कुश-जगत्कर्तृत्वाद्यः सर्वेशितृत्वादयश्च भक्तेषु नोपसंहर्त्तव्या इति बोधितम्। एवं त्रिसूच्या भक्तिप्रकरणीया भगवद्धमा विचारिताः॥११॥

प्रियशिरत्वाद्यप्राप्तिरुपचयापचयौ हि भेदे॥ आनन्दमयवि-द्यायामानन्दादयो धर्मा ब्रह्मासाधारणा इति सिद्धम् । तत्प्रसङ्गेन तिव्रशेषणानि विचारयतीत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति । \* ननूपास-कस्येत्यादि \* । उक्तित्रसूत्र्यां साकारत्वव्यापकत्वादयो भक्तसा-धारणाः, पूर्णानन्देश्वर्यादयस्तु भगवद्साधारणा इति भगवद्धर्मक्षेषु दिधर्माणां शिरस्त्वादिक्षतत्वमानन्दमयाधिकरणे निक्षितिमिति लीलास्थानामपि प्रियत्वादिज्ञानस्य सत्त्वादत्रापि स्वक्ष्पोपासक-स्य प्रियशिरस्त्वादिधर्माणामुपसंहारः कार्य इत्याशङ्क्य परिहरति। प्रियशिरस्त्वाद्यपाप्तिरिति । चित्तशुद्धितारतम्यहेतुकप्रियत्वादि-ज्ञानं लीलास्थानां चित्तशुद्धचपेक्षाऽभावात्र सम्भवतीति न तेपा-मत्रोपसंहारः कार्य इत्यर्थः । अथवा नन्वानन्दमयोपासनामथर्वणा-

भक्तेषु न त इति स्थितम् । तथा सत्यानन्दादय इव प्रियशिरस्त्वा-दयोऽपि.तत्र पठितत्वात् तदसाधाराणा इति प्रियादीनां शिरस्तवा-दिरूपत्वमानन्दमयाधिकरणे अन्नमयादिपूपासनाकथनेनोपासकस्य **ज्ञानक्रममादाय निरूपितम् । तेन लीलास्थानां भगवति प्रियत्वा-**दिशानस्य सत्त्वाद् भक्तिमागीयोपासने तेषां पुरुषविरुद्धत्वभानेऽप्य-साधारणत्वात् प्रियत्वादिषु शिरस्त्वादिके अधिके श्रौतत्वाद्धा-विते दोषाभावात् तेषामुपसंहारः कार्य इत्यादाङ्क्य परिहरतीत्यर्थः । सूत्रं तात्पर्यकथनमुखन व्याकुर्वन्ति । \* चित्तराद्धीत्यादि \*। अत्र प्रधानस्येतिपदं पूर्वसूत्रादनुवर्त्तते । तथाच चित्तशुद्धितारम्येन भा-समाने प्रधानस्य भेदे हि यस्माद्धेतोः, उपचयापचयौ प्रमोदमोद-रूपावानन्दोपचयापचयाबुपासकस्य भासेते । लीलास्थानां तु ब्रह्मतादातम्यस्य पूर्वाधिकरणे उक्तत्वात् तादशां चित्ते तारतम्य-भानस्य कुत्राप्यनुक्तत्वात्तदभावेन भगवति तद्वयवेषु च यत् प्रियत्वादिक्षानं तिक्षरुपधिस्नेहहेतुकं, न चित्तशुद्धितारम्यहेतुकम्। अत उपासकज्ञानक्रममादाय श्रुतौ निरूपितानां प्रियशिरस्त्वादी-नामप्राप्तिः, प्राप्तिरेव न सम्भवतीति भक्तिमार्गे तद्वुसारिणा खरू-पोपासकेन तेषामुपसंहारो न कार्य इत्यर्थः । अस्मिन् पक्षे उपासना-मार्गीयस्य तदुपसंहारपक्षोऽर्थादेवायाति, तथाप्यानन्दमयवाक्ये-ऽर्थवणोपनिषदि च सदानन्दत्वस्योक्तत्वादुभयप्राधान्येनोपासकस्य निर्णयो न सिद्धातीत्यतः सूत्रं प्रकारान्तरेण व्याख्यातुमवतारय-न्ति। \* अथवेत्यादि \* । उक्तविधस्योपासकस्य पुरुषरूपविरुद्ध-पक्षाद्यपसंहारस्यायुक्तत्वादानन्दमयवाक्ये च पुरुषस्य विधामात्र- पनिषदुक्तपश्चरात्राचागमोक्तप्रकारेण कुर्वतः पुरुषक्षे पक्षाचुपः संहारस्यायुक्तत्वादानन्दमयाधिकरणे तद्रूपस्यैवोक्तत्वात पुरुषक्षः कृथमानन्दमयः । तथात्वे वा कथं नोक्तोपसंहारः । अपरं च । मोदप्रमोदयोरुपचितानुपचितानन्दक्षपयोर्युगपत्सक्त्वेन देशभेदेना- ए भिन्नत्वािकत्यानन्देकरसे ब्रह्मणि ताहरक्ष्पकथनमनुपपन्निमसा- शङ्क्य परिहर्रात । पियशिरस्त्वादीित । यद्यथर्वणोपास्यात भि-यशिरस्त्वादिविशिष्टस्य भेदः स्यात् तदा तदप्राप्तिः स्यान्च त-थोति प्रयशिरस्त्वादिकमुपासनामार्गीयस्याप्याथर्वणिकाद्येरुपसंहार्य-मेवेसर्थः । चित्तर्शाद्धतारतम्यहेतुकं प्रियत्वादिक्नानिमिति पक्षे परो-

मेव गृहीतम् । तश्च स्त्रीत्वव्यवच्छेदार्थत्वेनापि युज्यते इति पक्षिक-पस्यैवोक्तत्वात् पुरुषरूपः कथं सः । अतः सोपामना एतदुपनि-पदुक्तरूपेण न युक्ता। अथ ब्रह्मत्वस्याविशिष्टत्वादेतदुपनिषदुक्त-स्याप्यानन्दमयत्वेऽत्रापि पक्षिरूपस्य सत्त्वात् कथं न पक्षाद्यपसं-हार इत्येका राङ्का। अपरश्चेत्यादिनोक्ता मिथ्यावादिकता द्वितीया। \* देशभेदेनेति \*। दक्षिणोत्तरभेदन। \* तादशरूपकथर्नामिति \*। भेदयुक्तरूपकथनमानन्दमयवाक्येऽनुपपन्नमित्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्व-न्ति । \* यदीत्यादि \*। तथाचास्य सूत्रस्य तर्कगर्भत्वेनाऽपि व्या-ख्यातुं शक्यत्वात् । वाक्यद्वयेऽप्युक्तस्य ब्रह्मण ऐक्येन विरुद्ध-धर्माश्रयत्वेन च पूर्वाशङ्कोक्तस्योभयरूपत्वस्य पक्षिरूपत्वस्य वा दु-प्रत्वादुपासकस्यात्र तदुपसंहारो न दुष्ट इति भावः । ननु प्रमोद-मोदयारुक रूपत्वे भेदस्तु सिद्ध एवेति कथं तदभाव इत्यत आहुः। \* चित्तंत्यादि \*। अपिः समुचये । तथाच मान्त्रवर्णिकसूत्रव्या-ख्यात मोदप्रमोदयोः परिनिष्ठितापरिनिष्ठितानन्दपक्षे । तयास्ताह-शत्वज्ञानस्य चित्तशुद्धितारम्यहेतुकत्वेन स्वरूपाभेदकतया ब्रह्मणि भेदाभावात्तथा । वस्तुतस्तु परोक्षवादोऽयमिति प्रतिज्ञाय तत्र नि-रुपाधिप्रीतिरेव मुख्येत्यादिना व्युत्पादितं परोक्षवादपक्षे च रसा-त्मके स्वक्षे तदात्मका एव भावा भक्तानां हृदि तथा स्फुरन्तीति

क्षत्रादपक्षेऽपि तत्र भेदाभावान्मोदयमोदयोर्न त्वदुक्तक्षपत्विमिख-र्थः । ब्रह्मधर्मा एव भिन्ना इत्युपासनार्थं तानादाय शिरःपाण्यादि-निक्ष्ण्यत इति तत्रेव निक्षिपतमस्माभिः । यद्यप्यानन्दमयाधिकर-ण एवास्यार्थस्योक्तत्वान्तेयं शङ्का सम्भवति । तथापि गुणोपसं-हारप्रमङ्गे मिध्यावादिन आपाततः शङ्का सम्भवतीसाचार्येणो-क्तवा निरस्ता ॥ १२ ॥

ननूपास्यक्षपस्याविरुद्धा एव गुणा उपसंहर्त्तव्या, न तु वि-रुद्धाः । तथाच पुरुषक्षे पक्षादिविरुद्धिभिति न तदुपसंहार्थिमसा शङ्क्याह् ॥

तादृशप्रतीतेस्तद्भावहेतुकत्वेन रसरूपे ब्रह्मणि भेदाभावानमोदप्रमो-दयोनीपचयापचयकपर्त्वामित । अयम् अर्थः सूत्रतात्पर्यभाचरः। तथाच भेदाभावाद्यथा संकर्पणस्वरूपापवर्णने, किराटसाहस्रमणि-प्रवेकप्रोद्योतितोद्दामफणासहस्रमितिवदुचित उपासनामागीयस्य तदुपसंहारां, भक्तिमार्गीयस्य तु पराक्षवादोक्तरीत्या प्रियत्वादेर-बापसंहार इति भावः। ननु मा भूतामानन्दोपचयापचयौ स्वरू-निष्ठो, तथापि प्रियत्वादीनां शिरस्त्वादिभावनं तु विरुद्धमेवति कथं तदुपसंहार्यमित्यत आहुः। \* ब्रह्मेत्यादि \*। \* तत्रेव निर्फाप-र्तार्मात \* तस्मिन्नेव वर्णके, पुरश्चन्ने द्विपद इति श्रुनिविचार भ-क्तानामलौकिकदेहस्थित्यर्थमन्नमयादिरूपस्तत्र तत्र प्रविशाति। जी-वे त्वानन्दमय इति निर्हापतम् । तथाच जीवे पक्षिरूपेण प्रविदा-तांऽवयवा भिन्ना एवं, ते जीवस्य यथाधिकारं प्रियादिरूपेण भास-न्त इत्युपासनायां त उपसंहायाः। भक्तिमागीयस्य तु तेषु भद्र-भानात् तं तत्र नोपसंहायी इति पूर्वोक्ताधिकारनियता वर्णकद्ध-यसिद्धा व्यवस्थत्यर्थः। नतु यद्यानन्दमयाधिकरणे अयमर्थः सूत्र-कारण सूचितः स्यात् पुनरत्र किमिति वदेदित्याशद्भगयामाहुः । \* यद्यपीत्यादि \*.। \* इयमिति \*। मोदप्रमोद्विपयिणी । तथा-चितदर्थ पुनः कथनमतो न दोष इत्यर्थः ॥ १२ ॥

# ं इतरे त्वर्थसामान्यात ॥ १३ ॥

इतरे पुरुषक्षे विरुद्धत्वेन ये भासामाना धर्मास्तेऽप्युपसंह-र्चव्याः । तत्र विरोधव्यवच्छेदज्ञापनाय तु शब्दः । तत्र हेतुरर्ध-सामान्यादिति । अर्थः पदार्थ आनन्दमयत्वलक्षणस्तस्य समानत्वा-देकत्वादिसर्थः ॥ १३ ॥

अथानन्दमयाधिकरण उक्तप्रकारेण ये प्रियत्वादिधर्मास्ते-षामेत्रोपसंहारः कार्यां, न तु पुरुपक्ष्पे पक्षादीनामपीसांग्रमं पठति ॥

## आध्यानाय प्रयोजनाभावात् ॥ १४॥

आनन्दस्वरूपस्य यावन्तो धर्मा भक्तिमार्गायाः परोक्षवादेन उच्यन्ते प्रियत्वप्राधान्यादयस्तेषां सर्वेषां ध्यानमासमन्ताद् ध्यानं,

इतरे त्वर्थमामान्यात् ॥ नन्वेवं पक्षद्वयस्वीकारे को हेतुरि-त्याकाङ्कायाम् इतरादिसूत्रत्रयप्रणयनमेव हेत्रित मूचयन्तः, पूर्व-मुपसंहारपक्षे हेत् वदतीत्याशयेनावतारयन्ति। \* ननूपास्यत्यादि \*। व्याकुर्वान्त । \* इतर इत्यादि \* । ननूपसंहारसूत्रे एवायं हेतुः सिद्ध इति पुनः कथनस्य किं प्रयोजनमत आहुः। \* तत्रत्यादि \* । \* तत्रित \* । परस्वकृषे। \* तत्रेति \*। उपसंहारे। तथाच ब्रह्म-त्वप्राधान्यनोपासनं सम्बन्धि ब्रह्मेव । सदानन्दप्राधान्येनोपासने-ऽषि, तयोरक्यं परं ब्रह्मोति वाक्याद् भक्तेगीणत्वाच सम्बन्धि ब्रह्मेव पुरुषत्वादिकं तु न प्रधानमतस्तन्नोपसंहारनियामकिमित्ये-तत्समरणाय तदुक्तिरित्यर्थः॥ १३॥

आध्यानाय प्रयोजनाभावात्॥ तर्हि भक्तिमार्गेऽपि परस्यैवो-पास्यत्वात् तत्र कुतो नोपसंहार इत्याकाङ्कायामनुपसंहारपक्षे हेतुं वदतीत्याशंयनावतारयन्ति। \* अथेत्यादि \*। \* उक्तप्रकारेणेति \* पराक्षवादोक्तरीतिकरसात्मकतया। एतस्य पदस्य, उपसंहारः कार्य इत्योननान्वयः। सूत्रं व्याकुर्वन्ति। \* "आनन्देत्यादि \*। तदर्थं ये धर्मा उपयुक्तास्त एवोपसंहर्तव्या, नान्ये । तत्र हेतुः । भयोजनाभावादिति । ध्यानपदार्थस्य तावद्भिरेव सिद्धेरिधको-पसंहारे तथात्वादिसर्थः ॥ १४ ॥

अन्येषामनुपसंहारे हेत्वन्तरमप्याह ॥

#### आत्मशब्दाच ॥ १५॥

मियमेवेसादिना परोक्षवादेनोक्तानां मियमाधान्यादीनामेव भावना कार्या, न तु यथाश्रुतानां शिरःपक्षादीनां तेषामिवविक्ष-तत्वाद । तत्र हेतुरात्मशब्दादिति । आनन्द आत्मेसनेन पूर्वोक्ता-नां मियंमाधान्यादीनां रसात्मकानामात्मा स्वरूपमानन्द इत्युक्त-म । अग्रे रसो वे स इति वक्ष्यमाणत्वाद तस्य च स्थायिभावा-

\* ध्यानपदार्थस्येति \* भक्तिमार्गीयस्य तस्य । शेषस्तु निगदच्या-ख्यातः ॥ १४॥

आत्मराब्दाच ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* अन्येषामित्यादि \*
ननु प्रयोजनाभावेऽपि ब्रह्मस्वरूपपरताया अविशिष्टत्वात् पक्षाद्युपसंहारे को दोष इत्याकाङ्कायां हेत्वन्तरमप्याहेत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति ।
\* प्रियमेवेत्यादि \* । \* तत्र हेतुरिति \* । अविवक्षितत्वे हेतुः । \*
हत्युक्तमिति \* तस्मादिति होषः । तथाच यथाऽन्नमये इदमा परिदहयमानबोधनाङ्गोकिकदृष्टी पक्षादीनामविवक्षितत्वम् । तथात्र आनन्दपदसमभिव्याहृतेनात्मपदेन प्रियादिस्वरूपस्थानन्दत्वेन बोधनाद्
भिक्तदृष्टी पक्षादीनामविवक्षितत्वमेव दाष इत्यर्थः । नन्वाकारपूरकावयवप्रायपाठे प्रविष्ट आत्मराब्द आकारे तात्पर्यरहित इत्यत्र कि
मानमित्यत आहुः । \* अत्र इत्यादि \* आनन्दमयविवरणे आत्मानं
स्वयमकुरुतेत्यादिना आत्मन एव प्राकट्ये रसो वै स इति रसक्रपताया वश्यमाणत्वाद् रसस्य च निरुपाख्यक्रपस्थायिभावात्मकत्वात्
तस्यैव परस्थात्मनो । विवरणाय प्रपाठकप्रवृत्त्या तस्यैवानन्दमयत्वाह्वोपक्रमित्विकं तात्रपर्येलिङ्गमेव मानमित्यर्थः । नन्वेवं सित श्रुतौ

त्मकत्वात्तस्यैवानन्दमयत्वाचं प्रियविषयकलीलामध्यपातिभक्तज्ञानप्रकाराणामपि रसात्मकत्वेनानन्दक्रपत्वात् तेषामुपासना त्त्तमाऽधिकाराभावाच्छिरःपक्षादिक्षेण कार्येति भाववती श्रुतिस्तथा
न्यक्षपयत् । एतेन यत्परम्परासम्बन्धेऽप्युपास्यत्वं तदस्य महत्त्वं
कियदवधि वाच्यीमिति ज्ञाप्यते । एवं सत्युपासनामार्गीयोपास्यं
विभृतिक्ष्पं, न तु मूलक्षपम् । यन्न योगेनेति वाक्यादिति
ज्ञेयम् ॥ १५ ॥

पक्षादिरूपत्वं किमित्युक्तमत आहुः। \* प्रियविषयकेत्यादि \* तथा-च न सर्वथा तत्र निस्तात्पर्योऽपि तु मुख्याधिकारिणः प्रति तथत्य-र्थः । ननूभयाः परस्वरूपपरत्वे तुल्यं कथमधिकारवैलक्षण्यावगति-रित्यत आहु: \* एतेनेत्यादि \*। आत्मपदस्यानन्दस्वरूप एव ता-त्वर्येण यत्वरम्परासम्बन्धेर्शेष पक्षादिविशिष्टानन्दमयस्योपास्यत्वं तस्य सम्वन्धिनो महत्त्वं कियदवधि बाच्यमिति तद्रिमया, यतो बाच इति श्रुत्यार्शप ज्ञाप्यते। एव तस्यात्कर्षे सति उपासनामार्गी-यापास्यं विभूतिरूपं, न तु मूलरूपम् । 'यन्न योगेन सांख्यन दानवत-तपोऽध्वरैः। व्याख्यास्वाध्यायसंन्यासैः प्राप्नुयाद् यत्नवानपी'त्येका-दशस्कन्धं भगवता केवलेन भावेन स्वप्राप्ति प्रक्रम्येतरनिषेधकथना-द्ये च रसभाववतामव प्रशंसाया उक्तत्वात्। तथाचैवंविध-वाक्यै-रेव वैलक्षण्यावगर्तिरत्यर्थः । एवं चतुःसूच्या प्रियशिरस्त्वादि-धर्माणामुपसंहारानुपसंहारावधिकारभेदेन विचारितौ । एवश्चात्र बोधसीकर्यार्थमवान्तराधिकरणव्यवस्था कृता । वस्तुतस्तु पश्चदश-स्त्रणाननाधिकरणेन, विधेक्यवेद्यैक्ययोरुपसंहारहेतुप्रयोजनयोः परावद्यासु तद्वाधकपरिहारतद्व्यवस्थयोरानन्दादीनामसाधारण-त्वनानुपसहारस्य प्रियशिरस्त्वादीनां व्यवस्थयोपसंहारस्य च निर्ण-यात्, सर्वप्रपञ्चातीतः सर्वमुपसंहत्यैवमेकः कारणरूपश्च भवति. प्राणाख्यां च कलां सृजत इति वोधितम्॥

शङ्कराचायास्तु, अन्यथात्वादित्रिस्त्रेऽधिकरण उद्गीथ-विद्यां, व्याप्तश्चेत्यकसूत्रेऽधिकरणं च तदीयरोषं, सर्वाभेदंत्येकसूत्रे चैं प्राणविद्याम, आनन्दाद्य इति सूत्रे च ब्रह्मधर्माणामें वोपसंहारानु-पसंहारो विचार्य, आध्यानादि द्विसूत्रे इन्द्रियेश्यः परा ह्यथा इत्या-दिके, सा काष्ट्रा सा परागतिरित्यन्ते काठकवाक्येऽर्थादीनां ततस्ततः परत्वप्रतिपादने प्रयोजनाभाषात्, सा काष्ट्रा सा परागतिरित्यनेन पुरुषविषयकाऽऽदरप्रदर्शनाच्च तस्येव परत्वं प्रतिपाद्यत इति सि-द्धान्तमाद्यः ।

भास्कराचार्या अप्येवमेव वद्गित ।

तत्र परविद्याविचारं विहाय प्रथमत एवोद्गीथप्राणिवद्याविचारं बीजं न पर्यामः । युक्तं तु परिवद्यासु विचार्यमाणास्वाचुपङ्गिकी तद्विचारस्यापि सिद्धिरिति । अतीतपादान्ते ब्रह्मण एव
धर्माणां विचारात् । समन्वयेऽपि पूर्वमानन्दवाक्यान्येव विचार्य पध्यात् प्रतीकवाक्यविचारादिति । एवमाध्यानाधिकरणविषयवाक्येऽपि अर्थादीनामिन्द्रियादिश्यः परत्वप्रतिपादनं न निष्प्रयोजनम् ।
तत्तद्बिष्ठष्ठताप्रतिपादनस्येव प्रयोजनत्वात् । अन्यथा विषयत्यागेनिद्रयनिष्रह्योरनास्थायामिन्द्रियैर्विषयाक्क्ष्टेरिति स्मृत्युक्तप्रणाङ्या तैः
प्रबलानर्थप्रसङ्गात् । ज्ञाते तु तत्तिश्चयामकतया तेषां तत्तत्त्परत्वे तस्यागनिष्रहादिभिः पुरुषनिष्ठपरत्वप्रतिपत्तिसौक्यीर्मातः तस्यैव
सुष्यप्रयोजनत्वादिति ।

रामानुजाचार्यास्तु, आध्यानादिसुत्रद्वयमित्रमं चः सूत्रद्वयमानन्दार्घाधकरणस्यव शेषत्वेनाहुः । तत्र प्रियशिरस्त्वादीनां
ध्यानार्थत्वमेव, न तु सर्वदा आनन्दमयप्रतीतावनुवर्त्तन्त इत्याध्यानसूत्र आहुः । अग्निमे तु, अन्योऽन्तर आक्ष्माऽऽनन्दमय इत्यानन्दमयसाऽऽत्मशब्देन निर्देशादात्मनश्च शिरःपक्षपुच्छाद्यसम्भवात् प्रियशिरस्त्वाद्यस्त्वस्य सुखप्रतिपत्त्यर्थे निरूपणमात्रमित्याहुः । इह तु
विभूतिरूपे तथा वर्त्तन्त इति मुख्याधिकाररिहतानाम् आनन्दमये
ध्येयाः । मुख्याधिकारिणां तु विभूतौ ध्येया, न तु पुरुषां सम्म इति
विशेषः । आत्मगृहीत्यादिस्त्रद्वयेतु अन्योऽन्तर आत्माऽऽनन्दमय, इत्यत्रात्मपदेन परमात्मेव यृद्धते । इत्यवतः । आत्मा वा इद्मेक एवाग्न आसीत् स पेक्षत लोकानुस्ता इत्येतरेयवत् । कुतः ? उत्तराः
त् । सोऽकामयत वृद्ध स्यामिति वाक्यात् । अवधारणं च तस्माद्यः
पतस्मादिति पूर्ववाक्ष्यस्यमादुः । तदस्माक्षमपि संमतम् ॥ १५ ॥ १॥

## आत्मगृ अभिक्रिक्टदुत्तरात् ॥ १६॥

तैत्तिरीयकेऽन्नमयादिनिक्षपणे पुरुषिविधत्वं तेषां निक्ष्य, तस्येष एव शारीर आत्मा यः पूर्वस्योत सर्वत्र निगद्यते । तत्रा-ऽऽनन्दमयपर्यन्तं शारीरात्मत्वकथनाद्भवति संशयः।शरीराभिमानी जीव एव कश्चिदुत ब्रह्मेव । तत्र शारीरपदाज्जीव एव भवितुमर्हः ति। तथा सत्यानन्दमयस्यापि ब्रह्मत्वं नोपपद्यते । उच्यते च भागेव्यां विद्यायामन्नं ब्रह्मोते व्यजानादित्यारभ्याऽऽनन्दमयप-र्यन्तमानन्दो ब्रह्मोते व्यजानादित्यन्तया श्रुत्या ब्रह्मत्वीमत्युभयतः-पाशा रज्जुरिति प्राप्त आह । इतरवज्जीववदात्मगृहीतिरात्म-ग्रहणम् । तस्येष एव शारीर आत्मेति यत्तदुत्तरात् । यः पूर्व-

यात्मगृहीतिरितरवदुत्तरात् ॥ पूर्वाधिकरणे भक्तिमार्गीयाणां प्रियशिरस्त्वाद्यनुपसंहारं, आनन्द आत्मत्यात्मशब्दप्रयोगो हेतुत्वेनोक्त इति तत्प्रसङ्गेनानन्दमयप्रकरणस्थमात्मशब्दपुक्तवाक्यान्तरं
विचारयतीत्याशयेनेतद्धिकरणविषयादिकमाहुः । \* तैत्तिरीयक
इत्यादि \* । \* भवति संशय इति \* आस्मन् वाक्ये भवति संशयः।
पूर्वपक्षमाहुः । \* तत्रेत्यादि \* इदं हि वाक्यं प्राणमयमारभ्यानन्दमयपर्यन्तं पठ्यते । तत्र तस्य प्राणमयादेः, एष एव शारीरः शरीशामानी आत्मा इत्युक्ते, क एष इति शङ्कायां यः पूर्वस्यत्युच्यते ।
तत्रापि पूर्वपूर्वविचारे सर्वेभ्यः पूर्वोऽन्नमयोऽस्तीति तस्य यः शारीर
आत्मा स सर्वस्येति सिद्धाति । तदिभमानी च जीव एव लोके इइयते । तथा सति स एवानन्दमयस्याप्यभिमानित्वेनायातीति तस्यापि ब्रह्मत्वं नोपपद्यते । नचाब्रह्मत्वमेवास्त्विति वाच्यम् । उच्यते
च भागेव्यां विद्यायामन्नाद्यानन्दान्तानां ब्रह्मत्वम् । अत उभयथापि
श्रुतोर्विरोधादत्र निर्णयो दुर्घट एवति पूर्वः पक्ष इत्यर्थः । सिद्धान्तं
व्याकुर्वन्ति । \* इतरवाद्त्यादि \* । \* जीववादिति \* शारीरपद्स-

स्येति सर्वत्रोक्तत्वात सर्वेभ्य उत्तर आनन्दमयस्तरमाद्धेतोरिख-र्थः । अन्नमयादिषु सर्वेष्ट्रानन्दमयस्यैवोक्तत्वात तत्तच्छरीराभि-मानित्वात तथा। एतद्यथा तथाऽऽनन्दमयाधिकरणे प्रपश्चितमस्मा-भिः । अथवाऽन्योऽन्तर आत्मेसन्नमयादन्यत्र सर्वत्रोक्तत्वात पू-विनिद्धिपतो यः स इतर इत्युच्यते। तथा च, यः पूर्वस्येति श्रुसेतर-वत पूर्वनिद्धिपतवत प्रकृतस्याप्यात्मग्रहणकथनं यत्तदुत्तरादिति पूर्ववत ॥ १६ ॥

मभिव्याहाराज्जीववत् । तथाच यः पूर्वस्येति सर्वत्र कथनात् स-वें भ्यः पूर्वो योऽन्नमयस्तस्य पूर्वमाकाशादिसृष्टिजनकस्य परस्यैव ब्रह्मण उक्तत्वात्तरखरूपबोधनार्थमेवानन्दमयस्योक्तत्वाच्छारीरपद-समभिव्याहारमात्रेण जीवशङ्का न कार्या, किन्तूपक्रमादिकं विचार्य ब्रह्मीव तंत्रात्मत्वेन बोध्यमित्येतदर्थमुत्तरादित्युक्तमित्यर्थः । नचाभि-मानित्वे जीवत्वं स्यादिति शङ्क्यम् । सर्वात्मकत्वात् । अन्यस्यान्य-स्मिन्नाभिमानस्यैवाध्यासरूपत्वेन जीवत्वापादकत्वात् । पुरुषाविधन्ना-क्षणे उपकान्तस्यात्मनो, ब्रह्म वा इदमग्र आसीदिति ब्रह्मत्वं निगम-यित्वा, तदात्मानमेवावैदहं ब्रह्मास्मीति श्रावणेन तथाऽवसायादि-ति। तदेतत् स्मारयन्ति \* एतदित्यादि \*। ननु तस्मिन्नेव प्रकरणे शारीर आत्मेतिवद्, अन्योऽन्तर आत्मेत्यप्यात्मग्रहणमस्तीति कमा-त्मशब्दमत्र सूत्रकारोऽनुसन्धत्त इति न विनिगमनेत्यतो व्याख्या-न्तरमाहुः \* अथवेत्यादि \*। \* य इति \* प्राणमयादिविज्ञानमयान्तः । तेन यत् सिद्धं तदाहुः। \* तथाचेत्यादि \*। यः पूर्वस्येति, असन्ने-वेखन्वाकस्थया श्रुत्या पूर्वनिकिपितानां प्राणमयादीनामिष यत् प्र-कृतस्यानन्दमयस्यापि पूर्वसम्बन्ध्यात्मकथनं तद् उत्तरात् पूर्वव्यु-त्पादितरीत्या अन्योऽन्तर आत्मेत्यनुक्त्या च आनन्दमयादित्यर्थः । एवमप्यन्तरात्ममानन्दमय एव परिसमाप्यत इति निर्व्याज आत्मा स एवेतिं शारीर आत्मेत्यत्रापि स एव परामृष्यत इति वाक्यवि-निगमनाभावेऽपि आनन्दमय एव सर्वत्र शारीर आत्मेत्यस्यार्थस्य न व्याहतिरित्यर्थः ॥ १६॥

#### अन्वयादितिचेत् स्यादवधारणात् ॥ १७ ॥

ननु सर्वत्रान्योऽन्तर आत्मेति श्रुसा प्रसेकमन्नमयादीनां भेदानि-कृषणाच्छारीरपदाच्च भिन्नो भिन्नो जीव एवात्मा शरीराभिमानी-सर्वत्रोच्यते । आनन्दमयेऽपितथोक्तिर्या सात्वानन्दमयस्य ब्रह्मत्वेन व्यापकत्वेन सर्वत्रान्वयातः । सर्वेषु शरीरेषु सम्बन्धादिसाशङ्का तिन्नरासायोक्तेऽर्थ उपपक्तिमाह। स्यादित्यादिना। स्यात। आनन्दमय एवोक्तसर्वशरीराभिमानी भवतीसर्थः । तत्र हेतुरवधारणादिति । एव एवसेवकारेणेतरनिषेधपूर्वकमानन्दमयस्यवात्मत्वनिर्द्धारादि-सर्थः ॥ १७॥

## कायीख्यानादपूर्वम् ॥ १८॥

तैत्तिरीयके पठचते । तस्माद्रा एतस्मादात्मन आकादाः सम्भृत इत्युपक्रम्य महाभूतस्र्षिमुक्त्वाम्नायते पृथिव्या ओषधयः,

अन्वयादितिचेत स्यादवधारणात् ॥ अत्र भाष्यमितरोहिता-थेम् ॥ तथाचात्रमयादीनां चतुणांमाध्यात्मिकानां विभूतिरूपत्वात् तच्छरीरमप्राकृतसत्त्वात्मकम् । तत्र य आनन्दमयांशः प्रविष्टः स तद्रभिमानी । तेन तदाधिभौतिकेष्वस्मदादिशरीरस्थेषु पश्चकोशे-ष्विप स प्रवाभिमानी । तेनाध्यात्मिकस्तु यः प्रोक्तः सोऽसाववा-धिदैविक इति न्यायनैकस्यैव कार्यद्वयकतृत्वाज्ञीवोऽपि तद्रभिन्न-त्वेन सिद्धात । प्रवमभदे उपसंद्वते सति, सर्व सहेत पुरुषः सर्वेषां कृष्णभावत इति न्यायन विचारदशायां सर्वभृतभेकमव चिन्तयेदिति बोधितम् । अद्वाख्यकला च बोधिता ।

अन्येतु, पेतरेयवाष्ये परमात्मेवोच्यते, न तु हिरण्यगर्भ इत्याहुः। तदपि युक्तम्॥ १७॥ २॥

कार्याख्यानादपूर्वम् ॥ अन्नमयादीनां कोशातिरिक्तत्वं बोध-यितुमनुप्रसङ्गन वदतीत्याशयनादुः । \* तैक्टिरीयके इत्यादि \* । ओषधीभ्योऽत्रम, अन्नात पुरुषः स वा एष पुरुषोऽत्ररसमय इति। एतदग्रेऽत्रस्योत्पित्तिस्थितिलयहेतुत्वमुक्त्वाऽग्रे, येऽनं ब्रह्मोन् पासत इत्युच्यते। भृगुवरुणसंवादे चाऽनं ब्रह्मोति व्यजानादित्युन् च्यते। तत्र स वा एष पुरुषोऽत्ररसमय इसनेन पूर्वोक्त एव पुरुष उच्यते! उत तद्भिन्नः इति भवति संशयः। किमत्र युक्तम्। पूर्वोक्त एवेति। यतः पूर्वोक्तस्यैव, स वा एष इसनेन मसभिज्ञानं मती-यते। तत्र ब्रह्मत्वेनोपासना कार्यसभिमायेण ब्रह्मत्वेन स्तूयत इति माप्त आह। कार्याख्यानादपूर्वोमिति। पूर्वस्यान्नकार्यस्य पुरुष-स्याख्यानात्, स वा एष इसनेनाग्रिमश्रुतिभित्रह्मत्वेन मतिषिपा-

<sup>\*</sup> एतद्रश्र इति \* । अन्नाद्धे प्रजाः प्रजायन्त इत्यग्रिमानुवाके । संशयमाहुः। \* तत्र स वा इत्यादि \*। तथाच, अन्नात् पुरुष इति हेतु-हेतुमद्भावश्रावणात् पूर्वोक्त एव अन्नजन्य एव ? उत अन्नस्य ब्रह्म-त्वेनापास्यतायास्तपसा ब्रह्मत्वेन ज्ञानस्य चाग्र वश्यमाणतया ता-दृशाऽक्षरसमयत्वात् पूर्वोक्तपुरुषतो भिन्नो विभूतिरूप ? शत संशय इत्यर्थः । पूर्वोक्त एवेत्यादिपूर्वपक्षस्तु स्फुटः । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति। \* पूर्वस्यत्यादि \* । एतंन कार्यस्यास्यानादकथ-नात्। त्यब्लोपे पश्चमी । कार्यस्याकथनं कृत्वा अपूर्वम् अप्रे उ-च्यमानम् अतिरिक्तं, न तु तदिति सूत्रयोजनाऽत्र स्फुटीकृता । अत्रायमाद्ययः। अन्नमयश्रोके यदि कार्यभूतस्यान्नस्य ब्रह्मत्वेनो-पासनाय ब्रह्मधर्माः स्तुत्यर्थमुच्येरँस्तदा. अन्नाद्वा इत्यादिना पूर्वे तानु-काऽग्रं सर्वे वै तेऽन्नमाप्नुवन्ति येऽन्नं ब्रह्मोपासते इति सफलमुपासन-मात्रं वदेत्। ब्रह्मत्वेनोपासनस्य तावतैव सिद्धेः। न तु तद्रे पुनरपि अन्नर् हि भूतानां ज्येष्ठमित्यादिना भृतजनकत्वतद्वर्द्धकत्वाभ्यां धर्माभ्याम् । अतित भूतानि सततं व्याप्नोतीत्यश्वमिति भूतव्याप्ति-बोधकं निर्वचनं सूचयेत्। नापि अद्यतेऽत्ति च भूतानि तस्मादश्नं तंबुच्यत इति निरुच्यात्। प्रयोजनाभावात् । एवं सत्यांपे यदेवं पुनर्निर्वक्ति तेन पूर्विकात् कार्यरूपाद्शादेतं व्यविक्ति।

दियिषितमञ्जू एमेवोच्यते, न तु पूर्विमिसर्थः । स वा एष इति मसिभिज्ञानिर्मात यदुक्तं, तन्न । अन्नाद पुरुष इसनेनाधिभौतिकत- निरूपणाद । स वा एष इसनेनाध्यात्मिकतिनिरूपणादुभयोश्च भेदाद । अत एव संश्वयाभावायाह । वै निश्चयेन एष वश्यमाणः पुरुषः स आध्यात्मिकत्वेन प्रसिद्धोऽन्नरसमय इति । अन्यथा न्न- ह्यात्मकतपोलक्षणसाधनेनाधिकारे सम्पन्नेऽनं नहोति व्यजानादिति न वदेद । नच तदिप तथात्वेन स्तूयत इति वाच्यम । श्रुतेः प्रतारकत्वापत्तेः । आनन्दमयान्तमेवमेवनिरूपणाच्च । अत

अग्रिमप्रपाठके ब्रह्मात्मकेन तपोरूपेण साधनेन तस्मिन् ब्रह्मत्वेन श्वानं भृगोर्वाक्त, नतु साधनं विना। तेनास्यान्नस्य पूर्वस्माद्वैलक्षण्यमवद्यं वक्तव्यम् । मैत्रायणीये, विश्वभृद्धे नामेषा तनूर्भगवतो विष्णारिति भगवत्तनुत्वश्रावणात् । बृहन्नारायणोपनिपदि चान्नमुपक्रम्य, स वा एष पुरुषः पञ्चधा पञ्चातमा यन सर्वमिदं प्रोतं पृथिवी चान्तरिक्षं चेत्यादिना व्यापकत्वश्रावणाच एवमन्नयोर्वेलक्षण्ये सिद्धे, अन्नात् पुरुष इत्यन्न य उच्यते स भौतिक एव पूर्वे तस्यैव सिद्धत्वात् । यः पुनस्तद्धे स एवा एव पुरुषोऽन्नरसमय इत्यनेनोच्यते स आ-ध्यात्मिक एव । अन्नसारभूतत्वात् । अत एव मध्यं निश्चयार्थकस्य वै इत्यस्य कथनम् । नच प्रत्यभिक्षाबोधकयोः स एष इत्यनयोर्वि-रोधः शङ्काः। स राजा तोयनीव्या भुवः, कला च सा कान्ति-मती कलावत इत्यादाविव प्रसिद्धार्थकतया, एष इत्यस्य वश्यमा-णार्थकतया चोपपत्तेः प्रत्यभिश्वाया निश्चेतुमशक्यत्वात्। नच तील्यं शङ्काम् । तदेतत्पदाञ्यां प्रसिद्धवश्यमाणपरामर्षे पूर्वोक्तनिरुक्ति-लिङ्गाभ्यासानां सामञ्जस्यस्याऽन्यथा तदनुपपत्तश्च प्रमाणत्वेन त-श्विरासात् । प्रत्यभिद्वापश्चं तज्जनकस्याश्वस्य कार्यतया अब्रह्मणो ब्रह्मत्वेन क्रानं तपसा वदन्त्याः श्रुतः प्रतारकत्वापित्रिरित दोषस-म्भवात् । प्रशंसामात्रार्थतायास्तत्र वक्तुमशक्यत्वात् । आनन्दमय-भानपर्यन्तं तपोरूपसाधननिरूपणाभात्रेव तथा वस्तुमशक्यत्वात् ।

एवास्याऽप्यात्माग्रे निरूपिनो यः पूर्वस्येति । सत्वाधिदेविक आनन्दमयः । अथवा वाजसनेयिशाखायामात्मेसेवोपासीतेत्युपक्रम्य
तदेतत्मेयः पुत्राद प्रयो वित्ताद प्रयोऽन्यस्माद सर्वस्मादन्तरतरं यदयमात्मेसेतदग्रेऽन्यस्य प्रियत्वं निराक्तस्यक्ष्यो हि तथा
स्यादात्मानमेव प्रियमुपासीतेति पठ्यते । अत्रात्मौपाधिकत्वाद
सर्वत्र प्रियत्वस्यात्मपदेन जीवात्मन एव प्रियत्वेनोपासना
विधीयते १ जतेक्वरपदाद परमात्मन १ इति भवति संश्वयः ।
किमत्र युक्तम् । जीवात्मन एवति । कुतः । यथा पुत्रादेरातमोपाधिकाप्रयत्वोक्सा जीवात्मन एव प्रियत्वमुच्यतेऽन्यत्र श्रुतौ

किश्च । यदि भौतिक एवाश्रमयः स्यात् तदा आनन्दमयस्य एतदातमरूपंन वदेत्। वदात तत्। अतः कार्यरूपाद् वैलक्षण्यमस्यावगन्तव्यम्।
नचैवमपि आधिदैविकाद् भेदस्तु वर्तते एवेति किमनेन प्रयासंनिति
राङ्क्यम् । आध्यात्मिकस्तु यः प्राक्तः सोऽसाववाधिदैविक इति द्वितीयस्कन्धे आध्यात्मिकाधिदैविकयोः स्वरूपभेदिनवारणेन तदभावात्।
अभिलापभेदस्य तु पाचकपाठकवत् कार्यभेदप्रयुक्तत्वेन स्वरूपाऽभेदकत्वात् । तस्मादाध्यात्मिकाधिदैविकयोरन्नमयानन्दमययाः
कार्यभेदेन विभूतिविभूतिमद्भावादेव भदो, न तु स्वरूपतः । धर्मधर्मिणोस्तादात्म्यरूपस्याभेदस्य पूर्व साधितत्वात् । अयमेव न्यायः
प्राणमयादिष्वपि द्रष्टव्यः । तेनानन्दमयविद्यायां पञ्चाव्यन्नमयादयः
कोशातिरिक्तास्तेषु, चत्वारो विभूतित्वेनोपास्य आनन्दमयः पुरुषोस्वमस्तु तादशिवभूतिमत्त्वेनोपास्य इत्येतदर्थमिति बोधितम् । तेन
विशेषतो वैष्णवानां समीपे आसीनत्वे द्रष्टव्यमिति क्रापितम् ॥१४॥

पतस्य विचारस्य पूर्वशेषत्वादर्थस्य प्रागिष व्युत्पादितत्वाञ्च नात्यन्तमावश्यकतेत्यरुच्या प्रकारान्तरंणैतद् व्याकुर्वन्ति । \* अथ-वत्यादि \* । विषयादिकमाद्वः । \* वाजसनेयीत्यादि \* । \* वाज-सनेयिशाखायामिति \* । तस्यां वृहदारण्यके पुरुषविधन्नाद्वाणे । यद्यपि मैत्रेयीब्राह्मणेऽपि ब्रह्मैव प्रतिपाद्यत इति वाक्यान्वयाधिकरणे निर्णीतं, तथाप्यापातत्तो निरुपधिप्रियत्वं जीवे भासते इति पूर्वपक्षे तथेहापि, प्रेयः पुत्रादिसादिकथनाङ्जीवात्मैव भिष्ठिमह्तीति प्राप्त आह । कार्याख्यानादपूर्विमित । इतः पूर्वमाम्नायते पाणन्नेत्र प्राणो नाम भवति वदन वाग् रूपं पत्रयश्रक्षः शृष्वञ्छोत्रं मन्वानो मनस्तान्यस्यैतानि कर्मनामान्येवेति । तथाच प्राणनवदनादिकार्यैः छस्नप्राणवागादित्वेनैकस्यैवात्मन आख्यानात कथनादपूर्वे पूर्वे तु पुत्रवित्ताधिभमानद्शायां, न वा अरे पत्यः कायाय पतिः प्रियो भवतीसादिना यत्पियत्वेनोच्यते तस्माद्धिन्नमात्मशब्दवाच्यमन्नेसर्थः । लोके हि प्राणवायुवागिन्द्रियादीनामेव तत्त्रच्छब्द-वाच्यता, न तु जीवस्यात एवाग्रे श्रुतिराहेक्वरो हितथा स्यादिनित । अत एव प्रयोदन्यस्मात् सर्वस्मादन्तरतरं यद्यमात्मेसाह । अन्तरो जीवात्मा ततोऽप्यतिशयेनान्तरमन्तरतरं पुरुषोत्तमस्वक्ष्य-मेव भवितुमईतीति । एतेन विग्रहस्यैवात्मक्ष्पत्वं सिद्धधित ।

तदाहतम् । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं कार्येराख्यानं कार्याख्यानमिति
तृतीयासमास इत्यमित्रेत्य कर्मनामकथनादित्यर्थः सिद्ध्यतीति तद्
व्याकुर्वन्ति । \* इत इत्यादि \* । \* अपूर्वमिति \* । पुत्राद्यमिमानदशायामभिमानित्वेन प्रतीयमानात् प्रतीचो भिन्नम् । तदेतिहिन्नण्यनित । \* पूर्वे त्वित्यादि । \* यदिति \* । जीवात्मक्तपं वस्तु । \* आत्मश्रद्धवाच्यमत्रेति \* । आत्मानं प्रियमुपासीतेति वाक्यं आत्मश्रद्वाच्यम् । ननु प्राणनादिकार्ये जीवस्यापि प्रयोजकत्वात् कार्याख्यानमात्रेण प्रत्यगात्मातिरिक्तं आत्माऽत्रोच्यत इति कथं निश्चयमित्यत आहुः । \* लांके हीत्यादि \* । अत पवेति \* । जीवामन्नत्वादेव । \* अत पव प्रय इत्यादि \* ईश्वरत्वादेव प्रयोऽन्यस्मादित्यादिकं श्रुतिराह । तदेव व्युत्पादर्यान्त । \* अन्तर इत्यादि \* । तथाचेश्वरत्वान्तरत्वाभ्यां लिङ्काभ्यामुपष्टब्धेन तेन तथेत्यथेः । ननु मवत्वेवं, तथापीदानीं ताह्वचारस्य कि प्रयोजनमत आहुः । \* एतेनेस्यादि \* । \* एतेनेति \* । प्राणनादिकार्यमुक्त्था, ईश्वरो हि तथा

तेन अविकृतत्वपरमानन्दत्वादयोऽपि धर्मा उपसंहर्त्तव्याः ॥१८ ॥ नतु विग्रहे चक्षुःश्रोत्रादीनां वैलक्षण्यमतीतेरात्मनश्चेकरसत्वा-दुक्तकर्मनामवत्त्वं ब्रह्मण्यनुपपन्निस्याशङ्क्योत्तरं पठति ।

#### समान एवञ्चाभेदात् ॥ १९ ॥

चोऽप्यर्थे। तथाचैवमपि सित श्रोत्रचक्षुरादिवैलक्षण्यमतीताविप सित समान एक रूप एव, न तु विषमः। तत्र हेतुरभेदादिति। चक्षुरादीनां ब्रह्मत्वेन परस्परमभेदादित्यर्थः। अत्रेदमाकूतम्। तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामीति श्रुतेरुपनिपद्वेद्यमेव ब्रह्मस्वरूपम। ताश्च माणनेव माणो भवति वदन वागित्यादि रूपाः। मतिनियतेन्द्रियग्राह्मान अर्थान स्वरूपेणैव गृह्णद् ब्रह्म तत्तच्छब्दक्षाच्यं
भवतीति वदन्ति। तद्वाच्यता च व्यवहार्यत्वे। स च, तदेत्क्ष्प्रेयः

स्यादिति तत्तत्सर्वरूपताख्यानेन । एवमतत्साधनस्यापि प्रयोजन-माहः। \* तनत्यादि \*। उपसंहर्त्तव्या इति \*। अवतीर्णे स्वरूपे-ऽनुमन्ध्याः। तथाचैतद्धीमदमत्र विचारितमित्यर्थः। तेनः प्र्योक्तं अनावश्यकतामात्रं, न वर्णकान्तरकथने दीज, किन्त्वेतद्पीर्तत बो-धितम् ॥

अन्ये तु इद्मेकसूत्रमधिकरणमङ्गीकृत्य अत्र प्राणिधाशेषं विचारयन्ति । भोजनारम्भसमाप्योराचमनीयास्वप्सु प्राणवासाह-ष्टिः कर्सव्यति । तत्र नास्माकमादरः । कासाममुख्यविधात्वेन तिह्र-चारस्य प्रासङ्गिकत्वात् । विद्यान्तरं मध्ये विचार्यं दुर्शस्थतस्य पुनरत्र स्मृतां बीजानुपलम्भाष्ट्येति ॥ १८॥

समान पवश्चाभेदात् ॥ सूत्रमंबतारयन्ति । \* ननु विष्रह्र इत्यादि \*। तथाच तरुकुसुमयोरिव स्वगतद्वैतमापतितिति तरप-रिहारायात्तरं पठतीत्यथः । व्याकुर्वन्ति । \* चोऽप्यथे इत्यादि \* । ननु भिन्नप्रकारकप्रतीतौ विद्यमानायां कथमभेदिसिद्धिरित्यतस्त-द् व्युत्पादयन्ति । \* अत्रत्यादि \* । \* स चेति \* । और्यन्दिः पुरु- पुत्रादिसादिवाक्येकवाक्यतया निरुपिधस्नेहवतामेव व्यवहार्य इति

इाप्यते । स चार्विर्भूतेष्वतारक्ष्य एव सम्भवति । एवं सित तत्र

भक्तीभगविद्वग्रहे तत्तद्वयवेषु भेदेन यथा यथा व्यविद्वयते तथा तथैव

तदेकमेवाखण्डसिच्चदानन्दक्ष्यं ब्रह्मेसर्थः सम्पद्यते । एवंविधो

लोके न प्रसिद्ध इससम्भावना स्यातः, तदभावायाग्रे श्रुतिराहेश्वरो

हि तथा स्यादिति । एतेनाविर्भृतक्षे व्यापकत्वैकरसत्वसिच्चदानन्दत्वादयो धर्मा उपसंहर्त्तव्या अनाविर्भूतेष्पीति स्थितमः । एवं

ससाविर्भावे ऽनाविर्भावेष्पीक्ष्यरः समानः। न ह्याविर्भावे काँश्चनागगन्तुकानः धर्मानादायाविर्भवतीति वक्तुं क्षत्रयमनाविर्भृतस्यापि

एवमाविर्भूतप्रकारेणैवाभेदादिस्यपि सुत्रार्थः सुत्रकाराभिमत इति

इतिव्यम् । चकारेण विरुद्धस्वधर्माश्रयत्वं समुच्चीयते । एवं सा
क्षादाविर्भूते भगवदूपे पूर्णानन्तधर्मास्तदुपासकेनोपसंहर्त्वया इति

पश्च । \* स चेति \* । व्यवहारश्च । नच तस्य व्यवहारस्याप्रामाणिकत्वं राक्यराङ्कःम् । वरणहेतुकतनुविवरणकसाध्यत्वात् । प्रकारावच्चावयर्थात्, आह च तन्मात्रमिति स्त्रद्वयेनातीतपादेऽपि तस्योपपादनात् । तदेतदिभिसन्धायाऽऽहुः । \* एवं सतीत्यादि \* ।
अत्र लोकिकयुक्तः कोष्ठ्यमेव श्रुत्यभिष्रेतिमित्यारायेनाहुः \* एवंविध इत्यादि \* । सिद्धमादुः । \* एतेनत्यादि \* । \* एतेनेति \* ।
ईर्वरस्य तथात्वश्रावणेन । एतामेव श्रुति हृदिकृत्य प्रकारान्तरेण
सूत्रं योजयन्ति । \* एवं सत्याविरित्यादि \* । तथाच, 'अजोऽपि
सन्नव्ययातमा भूतानामीद्वरोऽपि सन् । प्रकृति स्वामधिष्ठाय सम्भवाम्यात्ममायये'ति गीतावाक्येनास्यां श्रुतावुक्तस्येद्वरत्वस्य नैसरिकत्वेन तादगाकारस्य सार्वदिकत्वात् तथेत्यर्थः । अत्र च विरवतश्चश्चर्यदेकमव्यक्तमनन्तक्रपीमत्यादिश्वतयोऽप्यनुसन्धेयाः । पूर्वे
चोऽप्यर्थे व्याख्यात इत्यस्मिन् पक्षेऽर्थान्तरमाद्वः चकारेणेत्यादि ।
सिद्धमाद्वः । \* एवं साक्षादित्यादि \* । \* साक्षादिवभूत इति \* ।

#### सिद्धम् ॥ १९॥

अथ यत्रकार्यचिकीर्षया जीवे स्वयमाविश्वात तदाऽऽवेशा-त्तद्धर्मा अपि केचित तस्मिन्नाविर्भवन्ति । तत्रोपासकेनाखिल अस्-धर्मापसंहारः कर्त्तव्यो, न वेति शङ्कासमाधानं विकल्पेनाह सूत्रा-भ्याम् । तत्रादौ विधिपक्षमाह ॥

#### सम्बन्धादेवमन्यत्रापि ॥ २०॥

#### सत्त्वाद्यधिष्ठानमनपेक्ष्य खरूपेणाविर्भूते ॥

अन्ये त्विद्मेकसूत्रमधिकरणमङ्गोकृत्य वाजिशाखीयाग्निर-हस्यस्थबृहदारण्यकस्थयोः शाण्डित्यविद्ययोरैकविद्यं परस्परगु-णोपसंहारं च विचारयन्ति । तद्पि प्रथमाधिकरणीयपश्चसूत्र्येव सिद्धातीति बोध्यम् । रूपाभेदस्यैव प्रयोजकत्वादिति ॥ १९ ॥

सम्बन्धादेवमन्यत्रापि ॥ एवमवतारोपासनादी गुणोपसंहारं विचार्यावशे तं विचारयतीत्याशयनाग्रिमसूत्रमवतारयन्ति । अ-थेत्यादि । य आत्मानि तिष्ठन् य आत्मनोऽन्तरो यमात्मा न वेद यस्यातमा शरीरमिति श्रुत्या आत्ममात्रस्य ब्रह्मशरीरत्वेऽपि, यो-Sन्तर्बहिस्तनुभृतामशुभं विधुन्वन्नाचार्यचेत्यवपुषा स्वगार्ते ब्यन-क्तीत्येकादशस्कन्धे तनुभृदन्तर्बहिरशुभविधूननपूर्वकस्वगतिव्यअन-रूपविशेषकार्यस्मरणात् तदादिकार्याचेकीर्षया यत्र जीवे स्वयं भगवानाविशाति तदा भगवदावेशाद्भगवद्धमा अपि केचित्तस्मिन्ना-विभैवन्ति । यथा इन्द्रप्रतर्दनसंवादं इन्द्रे । अत्र जीव इत्युपलक्षण-म् । तेन प्रतिमाया अपि सङ्ग्रहः । गोपालतापनीये मथुरासमीपश्य-वनिश्वता द्वादशमूर्त्तीरुक्तवा, ता हि ये यजन्ति ते मृत्युं तरन्ति मुक्ति लभन्त इति फलमुक्त्वाग्रे, मथुरामण्डले यस्तु जम्बूद्वीपे स्थतोऽपि वा। योऽर्चयेत्र प्रतिमां मां च स मे प्रियतरो भुवि। तस्यामधिष्ठितः कृष्णरूपः पूज्यस्त्वया सदे'त्यादिभिः प्रतिमोपासनं लक्ष्यीकृत्य सर्वेषां स्वपूजनस्योक्तत्वात् प्रतिमायामधिष्ठानोक्त्या स्वावेशस्य चोक्तत्वातं । अतस्ताद्देशे जीवादाबुपासकेनाखिलब्रह्मधर्मोपसंहारः अन्यत्रापि जीवेश्येवं ब्रह्मणीवोपासनाकार्या। तत्र हेतुः, सम्बन्धदिति॥ अयोगोलके बह्नेरिव तस्मिन्नावेशलक्षणः सम्बन्धं । अत्रेवं क्षेयम् । अयं तुं जीवोश्त्राविष्टं भगवन्तमहमुपास इति जानाति चेत तदा न सा जीवगामिन्युपासना, किन्तु ब्रह्मगामिन्येव। तत्राखिलधर्मोपसंहारे न किश्चिद् बाधकम्। यत्र ब्रह्मत्वेनैव क्षात्वोपास्ते तत्रापि, तं यथा यथोपासते तथैव भवति तद्धैतान् भृत्वाऽवतीति श्रुतेर्गुर्वादौ जीवत्ववुद्धिनिषधाच तथा तत्र याद्युपासकस्तदुपासनासिद्धवर्थं

कर्त्तव्यो नवेति राङ्कायां, 'यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथागुरी। तस्यैते कथिता हार्थाः प्रकाशन्ते महात्मन इति श्वेताश्वतरधुत्या गुरुभक्तेर्देवभक्तिवद्तिदिएत्वाद् भक्तिपारम्यस्य चाखिलगुणोपसं-हार पव सिद्धेर्रो से कार्यः। अन्यत्र प्रतिमादी तु न कार्यः। तादशवाक्याभावादिति प्राप्ते तत्समाधानं मार्गभेदव्यवस्थितविकः रुपेन सूत्राभ्यामाहेत्यर्थः \* । तत्रति \*। गुरौ प्रतिमादौ च । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* अन्यत्रापीत्यादि \*। प्रतिमासंग्रहायाहुः । \* त-त्वेन व्यपदेशादिति \*। उक्तं च स्कान्दे पाण्डुरङ्गमाह।तम्ये । शि-लाबुद्धिनं कार्या च तत्र नारद कर्हिचित् । ज्ञानानन्दात्मको विष्णु-र्येत्र तिष्ठत्यचिन्त्यकृदिं'ति । उपासनामार्गे व्यवस्थितस्य विधिप-क्षस्य बीजं स्फुटीकुर्वन्ति। \* अत्रैवमित्यादि \*। \* एवमिति \*। वक्ष्यमाणप्रकाराभ्याम् ॥ अ जीवत्वबुद्धिनिपेधादिति 🕸 । आचा-र्यं मां विजानीयान्नावमन्येत किहीचिदित्यादिवाक्यांकात् तस्मात्। नचोक्तश्रुत्या गुरौ भक्तिरेवोक्ता, नोपासनेति तदुपासनप्रकारकव्य-वस्थाऽत्र न सङ्गतेति राङ्माम् । एवं गुरूपासनायाशितेनेत्यकादश-स्कन्धे तस्या अप्युक्तत्वादिति । अत्रैवं प्रकारद्वयेऽप्यमिसान्ध-मात्रं, न प्रयोजकं, किन्तु ब्रह्मावेश इति बोधनायाहुः। 🛠 तत्र याद-गित्यादि 🔆 । आवेशस्त्वनुभवादिनाऽवधार्यत इति, नात्र काचिच्छ-द्भा। एवमव श्रीजगन्नाथादौ पूजाप्रवाहस्थलेऽ प्यवगन्तव्यम् । तेन तत्फलदानार्थं च ताहग्रूपो भगवानाविश्वतीति च तथा ॥ २० ॥

यस्त्वन्तरङ्गं भगवद्भक्तं हृद्यार्विभृतभगवत्कं ज्ञात्वैतद्भजनेन
अहं भगवन्तं प्रास्पामीति ज्ञात्वा तमेव भजते स भक्तिमार्गीय
इति भक्तहृवाविभूते रूपे उपसंहारो धर्माणां तेन कार्य इसीयमं
पठति ॥

#### न वाऽविशेषात् ॥ २१ ॥

अनुपमंहारे हेतुरविशेषादिति । अस्य भक्तभक्तत्वेन तद्भजन-रसास्वादनन विस्मृततदाविष्ठभगवत्कत्वेन तिन्नरपेक्षत्वेन वा त-दाविष्ठभगवति गुणोषमंहारेऽनुपमंहारे वा भक्तोषासनायां विशे-षाभावादिसर्थः । अनुपमंहारस्यात्र वाधकत्वाभावज्ञापनाय वा-शब्दः। विशेषादिति वा।पूर्व विहितत्वेन भगवदाकारादिषु भजनं कुर्वन्नण्युक्तक्ष्पभक्तसङ्गेन तद्भजनेन च पूर्वस्माद्विशिष्टं रसमनुभूत-

उपासनामार्गे उभयत्राष्युपसंहारः सर्वगुणानां युक्त इत्यर्थः ॥२०॥ न वा विशेषात् ॥ निषेधपक्षो भक्तिमार्गे इति बोधयन्तः स्त्त्रभवतारयन्ति । \* यस्त्वन्तरङ्गीमत्यादि \* । \* स भक्तिमार्गीय इति \* देवताद्वतरमन्त्रोक्तरीतिकप्रेमविश्वासयोद्दत्कपात् स भक्तिमार्गीयः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* अनुपसंहारं इत्यादि \* कुतो वा, कुत्र वा अविशेष इत्याकाङ्कायां तद् व्युत्पादयन्ति । \* अस्यत्यादि \* तथाच नवमस्त्रन्धे, 'तत्वसङ्गानुभावेन रन्तिदेवानुवर्त्तिः ।अभवन् योगिनः सर्वे नारायणपरायणा' इतिवत् ताहशस्य तथात्वेन तद्भजन-रसास्वादनेन तदाविष्टभगवति गुणोपसंहारे वा विस्मृतेत्यादिहेतु-द्वयेनानुपसंहारे वा तत्प्रसङ्गानुभावादेव भगवत्प्राप्तिर्राविश्वरेति ता-इश्वर्भकाषासनायां ताभ्यामुत्कपोपक्षभावान्नोपसंहारस्य किमपि प्रयोजनिमत्यर्थः । अविशेषादिति पदच्छेदं कश्चित्र मन्येत तदोक्तो-प्रयोजनिमत्यर्थः । अविशेषादिति पदच्छेदं कश्चित्र मन्येत तदोक्तो-प्रयोजनिमत्यर्थः । अविशेषादिति पदच्छेदं कश्चित्र मन्येत तदोक्तो-प्रयोजनिमत्यर्थः । अतिशेषादिति पदच्छेदं कश्चित्र मन्येत तदोक्तो-प्रयोजनित्यः रभ्यः \* \* वाश्वद इत्यन्तमः \* । \* तद्भजनेनित \* क्रिकापित्यः रभ्यः \* \* वाश्वद इत्यन्तमः \* । \* तद्भजनेनित \*

वानिति रमास्वादे विशेषाद् गुणोपसंहारं स न करोतीसनुवादः । विद्वितत्वेन गुणोपसंहारपूर्वकोपासनायां नीरसत्वेनाञ्नादरज्ञापनाय वाशब्दः । भगवदवतारक्षपोऽपि बादरायणः प्रासाङ्गिकेऽपि भक्ति-मार्गस्मरणे तदीयरसावेशपरवशस्तद्भावस्वभावमनूक्तवान् ॥ २१ ॥

अपिच । उपसंहारो हि तत्रानुक्तानामन्यत्रोक्तानां गुणानां तत्र सक्त्वेन ज्ञानमात्रम् । उक्तरूपभक्ताय तु तद्भजनीये भक्त ए-वालौकिकाननुभावान् भगवान् प्रसक्षं द्रीयतीति न तत्रोपसंहा-रापेक्षागन्धोऽपीत्युक्तरं पठित ॥

#### द्शियति च ॥ २२ ॥

ननु भक्तभक्तः स्वसेव्येखलोकिकं वीर्य दृष्ट्वा तदाविष्टे भग-वति तत्सम्भारकत्वस्येन्द्रादीनामपि तदाज्ञापेक्षित्वं दृष्ट्वा द्युलोक-

भगवदाकृतिभजनेन । ननु तर्ह्यनुवादस्य कि प्रयोजनमत आहुः । \*
भगवदवतारेत्यादि \* । तथाच तदुत्कर्षबोधनाय तत्स्वभावबोधनमेव
प्रयोजनिमत्यर्थः ॥ २१ ॥

र्याति च ॥ सूत्रमवतारयन्ति । ॥ अपिचेत्यादि ॥ प्रकटा-र्थमत भाष्यम् । अन्ये तु सम्बन्धादेवेत्यादित्रिस्त्रमधिकरणमङ्गी-कृत्य बृहदारण्यकोपान्ते, सत्यं ब्रह्मेत्युपक्रम्य, आदित्यमण्डलस्थस्य अक्षिस्थस्य च ये उपासने विहिते, तयोरुपनिषदौ रहस्यनामनी उपा-सनदोषतयाऽऽम्नायते। तस्योपनिषद्हरित्यधिदेवतं, तस्योपनिषद्हमि-स्यध्यात्ममिति । ते कि सङ्कीर्यते ? उत व्यवतिष्ठेते ? इति सन्देहे सम्बन्धिभेदाद् व्यवतिष्ठेते इति सिद्धान्तयन्ति । सोऽपि स्वाध्यायस्-प्रस्थसर्वहृष्टान्तवोधितेन सम्बन्धिभेदेनैव व्यवस्थिति लभमानो ना-ऽधिकरणान्तरमपेक्षत इति चिन्त्यम् ॥ २२ ॥

संभृतिद्युव्याप्यपि चातः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* मनु भक्ते- स्यादि \* । \* त-सम्भारकत्वस्यति \* । वीर्यत्तम्भारकत्वस्य । \*

#### व्यापकत्वस्योपसंहारं करिष्यतीत्याशच्छाह ॥

## सम्भृतिद्युव्याप्यिप चातः ॥ २३ ॥

राणायनीयानां खिलेषु पठ्यते । ब्रह्मज्येष्ठा वीर्या सम्भृता-नि ब्रह्माऽग्रे ज्येष्ठं दिवमाततान ब्रह्म भूतानां प्रथमं तु जज्ञे तेना-ईति ब्रह्मणा स्पर्दितुं क इति । अस्यार्थस्तु-अन्यैर्हिपुरुषैः सहा-यानपेक्ष्य विक्रमाः संभ्रियन्ते।तेन तत्पराक्रमाणां त एव नियतपू-र्वभावित्वरूपकारणत्वेन ज्येष्ठाः । ब्रह्मधर्माणां तु ब्रह्मैव ज्येष्ठ-मनन्यापेक्षं सष्ट्यादि करोतीसर्थः । एवं सति ब्रह्म ज्येष्ठं येषां तानि ब्रह्मज्येष्ठानि वीर्याणि । अत्र क्रन्दिस बहुवचनस्य दादेशः । किञ्चान्येषां वीर्याणां बलविद्धर्मध्ये भङ्गोऽपि भवति । तेन ते स्व-वीर्याणि न संविभ्रति । ब्रह्मवीर्याणि तु ब्रह्मणा सम्भृतानि निष्प-त्यहं सम्भृतानीसर्थः । तच्च ज्येष्ठं ब्रह्माग्रे इन्द्रादिजन्मनः प्रागे-व दिवं स्वर्गमाततान व्याप्नुवित्रसमेव विश्वव्यापकिमसर्थः। देश-तोऽपारच्छेदमुक्त्वाकालतोऽपि तमाह । ब्रह्मेति । भूतानामाकाशा-दीनां पूर्वमेव जज्ञे । आविर्वभूवेत्यर्थः । एतेन वीर्यसम्भृतिद्युच्या-प्तिभृतिमाहात्म्यमुक्तं भवति । तथाच सम्भृतिश्च द्युव्याप्तिश्च तयोः समाहारस्तथा । एतावसपि सति तत्र नोपसंहार इति।तत्र हेतुः— न वा विशेषादितिसूत्रोक्त एवेत्यतिदिशत्यत एवेति । एतद यथा तथा तबैवोक्तम ।

उपसंहारं करिष्यतीति \*तं यथा यथोपासत इत्यत्र स्वाभिसंहितरूपे-णैव स्वावनस्योक्तत्वात् स्वैहिकपारलौकिकार्थम् उपसंहारं करिष्य-ति। सूत्रं व्याकर्त्तं विषयवाक्यमुपन्यस्य प्रथमं तद् व्याकुर्वन्ति। \* राणायनीयत्यादि \*। \* उक्तं भवतीत्यन्तम् \*। सूत्रं व्याकुर्व-न्ति। \* तथाचेत्यादि \*। \* तद्वेवोक्तमिति \* अस्य भक्तत्वेनत्या- विषयवाक्योत्तराद्धोत्तधर्मानुदेशेनैवं ज्ञायते भक्तस्यहिक -पारलौकिकोपयोगिधर्मोपलक्षणार्थं द्वयोरेवोदेशः कृत इति । चकारेण दर्शनमप्युक्तं समुच्चीयते । अन्यच्च । स्पर्दाक्ठ-तिमम्भावनायां हि तद्योग्यतानिषेधः सम्भवति । सा चाविर्भृत एव भगवति सम्भवतीसाखलकाक्तयाविभीवपूर्वकमाविर्भृतस्य तन्य

ष्ठुक्तरीत्या उपासनायामविशेषात् पूर्वे विहित्त्वेनेत्याद्युक्तरीत्या च भजनरसास्वादने एतद्षेक्षया विशेषाच न करिष्यतीति तस्मिन्नंव सृत्र उपपादितम् । अयमेव स्त्रकाराशय इत्यत्र गमकमाहुः। \* विषयवाक्येत्यादि \* तथाचोपसंहारं विनाऽिष भक्तस्य लौकिका-लौकिकसम्पादनादलौकिकानुभावदर्शनाच एतयोर्राप नोपसंहार-श्रद्भात्रोति पूर्ववदत्रापि भक्तस्यभावस्यवानुवादः, प्रथमाधिकारिणः शिक्षा वेति भावः। चकारेणोत्तगर्द्शोक्तधमसमुच्चयमाशङ्कृच तात्प-यमाहुः। \* चकारेणेत्यादि \* श्रुतरनारभ्याधीतत्वेन भक्तहृद्यावि-एभगवद्गमकत्वस्य सन्दिग्धत्वात्। पूर्वोक्तं व्यासाशयो न निश्चेतुं शक्यत इति शङ्कायां विषयवाक्यतात्पर्यकथनपूर्वकं तमुद्धाटयन्ति। \* अन्यच्चेत्यादि \* तथाच तुरीयपादेन श्रुतराविभृतब्रह्मविषयक-त्वे निश्चितं यद् द्वयोरेवानुपसंहारकथनं तेन तत्र व्यासाशयो नि-श्चीयत इत्यर्थः। तेनानारभ्याधीतानामण्यनुपयुक्तानां नोपसंहार इति सिद्धम्।

अन्य तु इद्मेकसूत्रमधिकरणमङ्गीकृत्य, अनारभ्याधीतेऽस्मिन् वाक्ये उक्तानां गुणानां सर्वासु विद्यासूपसंहारो, न वेति राङ्कायां नोपसंहारः । कुतः ?। विरोपात्। दहरादिविद्यासु हृद्यादिरूपस्थान-विरोपादिति व्याख्याय स्थानस्य तद्नुपसंहारकत्वे आध्यात्मिकत्वं कचन हेतुत्वेनाहुः । केचिद्दपत्वम् । अन्ये तु विद्याविरोषं हेत्वन्तर-मादुः । किश्च यद्याप तासु, यावान् वा अयमाकाशस्तावानेषोऽन्त-हृद्य आकाशः । अतः परो दिवो ज्योतिद्योप्यते ज्यायान् पृथिव्या ज्यायानाकाशादित्यादिभिराधिदैविक्यो विभूतयोऽप्युच्यन्तं, तथापि एतया श्रुखा माहात्म्यमुच्यत इति गम्यते । एवं सखेतद्वाक्योक्तधर्म-योरेवानुपसंहार्यत्वेन यद कथनं तत्तु भक्तहृचाविर्भृतं ब्रह्माऽप्येवं भूतमेवेति ज्ञापनायाऽतो युक्त एवानुपसंहारः ॥ २३ ॥

पुरुषविद्यायामिव चेतरेषामनाम्नानातः ॥ २४ ॥

ता माहात्म्यश्वापनार्थां इति ता एव तत्रोपसंहार्याः, प्राकरणिक-त्वात् । न त्वितराः । अतो द्युव्याप्तिनिवृत्तौ तत्सहपठिताया वीर्य-सम्भृतेरपि निवृत्तिरित्याहुः ।

तृत्र रोचिष्णु । द्युव्याप्तिरूपाया महत्या आधिदैविषया विभूतेर्व्रह्मस्वरूपमादायेव स्थानस्य तदाध्यात्मिकतायास्तद्द्यतायाश्च बाधकतामनाहत्योपदेशेन तस्मिन् स्थानविशेषे द्युव्याप्त्युपसंहारबाधकत्वकथनस्यायुक्तत्वात् । नच सा निष्कलादीनामिव भिन्नेति
युक्तम् । ब्रह्मण उभयत्राप्यैक्येन व्याप्तौ भेदस्य वक्तुमशक्यत्वात् ।
नच शब्दान्तरनिर्देशाद्भेद इत्यपि युक्तम् । सौत्रहेतुविरोधात् । सूत्रे
पूर्वसूत्रोक्तस्थानविशेषोपवन्धस्येवातिदेशाङ्गीकारात् । एतेनैव विद्यान्
विशेषस्याप्यनुपसंहारहेतुत्वं दत्तोत्तरम् ।

यत्तु मामत्याम, या काचिदाधिदैविकी विभूतिः शाण्डिल्य-विद्यायां श्रूयते तस्यास्तत्रकरणाधीतत्वात् तन्मात्रं श्रहीष्यते । नै-तावता सम्भृत्यादीननुकपुमहिति । तत्रेतत्रश्रत्याभन्नानाभावात् । झ-स्नाश्रयत्वेन प्रत्याभन्नानमातिप्रसक्तम् ।भृयमीनामैक्यप्रसङ्गादिल्युक्त-म् । तद्रिष तथा । विद्येक्ये प्रसङ्गक्षपचोदनाष्यानां चतुर्णो हेतुता-याः पूर्वमुक्ततया केवलेन क्रंपैक्येन विद्येक्यसङ्गस्य वक्तुमशक्य-त्वादिति । प्यमन्यतापि श्रेयम् । सिद्धान्ते तृक्तरीत्या सर्वभूतस्य एक इत्येवं चिन्तिते स आत्मत्वेन निरुपधिप्रियत्वेन च साकारः प्र-यवस्यात । सम्बन्धश्च तस्यावशक्तपो यत्राधिकस्तत्राप्यधिष्ठितं तम-नुसन्धाय तद्गुणा अन्येऽप्युपसंहार्याः । यद्यधिष्ठान एव विशेष-स्फूर्त्तिस्तदा तत एव फलसिद्धेरुपसंहारस्य न किश्चत्ययोजनिमिति सिद्धम् । एवं व्याष्त्या स्वरूपा कला च सिद्धेति ॥ २३ ॥ ३ ॥

पुरुषविद्यायामिव चतरेषामनाम्नानात् ॥ एवमनारभ्याधी-

तैसिरीयके, सहस्रशीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपाद सभूमिं विकारतो द्या अस्रतिष्ठद् दशाङ्गुलं, पुरुष एवेद् सर्वं यद् भूतं यच्च भव्यमिस्रादिना पुरुषविद्या निरूप्यते । तत्रैव, ब्रह्मावेदाप्रोति परिमिति प्रक्षेत, स वा एष पुरुषोऽन्नरसमय इस्रारभ्य प्राणमयमनो-मयविज्ञानमयानन्दमयात्मक ब्रह्मस्वरूपं निरूप्यते । तत्र सर्वत्र स च पुरुपविध एवेति च पञ्चते । अत्रान्नमयादिषु पुरुषसूक्ते च पुरुपविध एवेति च पञ्चते । अत्रान्नमयादिषु पुरुषसूक्ते च पुरुषपदश्रवणादन्नमयादिषु सहस्रशीपवत्त्वाद्यपसंहारः कर्त्तव्यो न वेति भवति संशयः । किमत्र युक्तम् । उपसंहर्त्तव्यमेवेति । कुतः श्मित्र ब्रह्मण एवोपास्यत्वादत्राप्युपासनोक्ते ब्रह्मत्वपुरुषत्वयोरिवन्शोपादिष्यैक्यादिति पाप्त उच्यते । पुरुषविद्यायामिवेति । अन्नमयादिषु सहस्रशीपवत्त्वादिकं नोपसंहर्त्तव्यम् । कुतः श्चिष्ठविद्यायां यथा पुरुपस्वरूपं निरूप्यते न तथेतरेपामन्नमयादीनां विद्यायां यथा पुरुपस्वरूपं निरूप्यते न तथेतरेपामन्नमयादीनां विद्यायां यथा पुरुपस्वरूपं निरूप्यते न तथेतरेपामन्नमयादीनां विद्यायां यथा पुरुपस्वरूपं तत्त्रकरणे निरूप्यते । अत्र हि पुरुपत्वप्रचित्रते सहस्रपद्यनेकत्त्वोपलक्षकम् । अन्यथाऽह्णां शिरोभ्यो द्वैगुण्यं वदेत् तेन साकारच्यापकत्त्वमुक्तं भवति । तत्र पुरुपविधत्वं,

तानां धर्माणां भक्तिमार्गेऽनुपसंहारमुक्तवा उत्तमाधिकारिभिरशेषगुणपूर्णं परं ब्रह्मैवोपास्यं, न तु विभूतिरूपिमिति बोधनायोपासनामागें तेष्वशेषानुपसंहारमवसरसङ्गत्या वदतीत्याशयेनाधिकरणविषयादिकं दशेयन्ति । \* तैक्तिरीयक इत्यादि \* । \* प्रइन इति \* ।
प्रपाठके । \* अविशेषादिति \* भृगुविद्यायां ब्रह्मत्वस्यात्र च पुरुषविधत्वस्योक्त्या तदाकारत्वस्योक्तत्वेन तयोरविशेषात् । सूत्रं व्याकुर्वन्तोऽत्रापि नशब्दः पूर्वसूत्रादनुवर्त्तत इत्याशयेनाहुः । \* अन्नमयादिष्वत्यादि \* । \* निरूप्यत इति \* सहस्रशीर्षेत्यादिना निरूप्यते ।
\* अत्र द्दीति \* पुरुषविद्यायाम् । \* नेति \* सहस्रशीर्षेत्वादिश्रावणेन । वैलक्षण्यबोधनायाहुः । \* तक्तेत्यादि \* । \* तक्तेति \* । अन्नम-

स चाध्यात्मिक रूपस्त च्छरीराभिमान्यात्मा चान्य आधिदेविक उच्यते, न तथात्र । किञ्च पुरुष एवेद ५ सर्विमसादिना प्रपञ्चात्मकत्तं मुतित्दातृत्त्वं चोक्त्वा नैतावन्मात्रमस्य माहात्म्यामितोऽपि महन्माहात्म्यमस्तीति वक्तुं प्रपञ्चरूपं तदिभृतिरूपमिसेताकानस्य मिहमेस्रोनोक्त्वा तत आधिक्यमाह । अतो ज्यायाँश्च पूरुप इति । एवमितवैलक्षण्यात पुरुषपदमात्रसाधम्येण नैकिविधत्त्वं वक्तुं शक्यं,
नचोपसंहार इति । चकारादम्भस्यपारे भुवनस्य मध्ये नाकस्य
पृष्ठे महतो महीयानिसादिश्रुतयः, सर्वतःपाणिपादान्तिमसादिस्मृतयश्च संगृह्यन्ते । एतेन यितकिञ्चद्धमसाम्येऽपि न मूलभृतब्रह्मरूपत्वमत एव न तत्रोपास्यता तथात्वेनेति ज्ञापितम् । अत एव
भृगूपाख्यानेऽन्नमयादिब्रह्मज्ञानेऽपि जिज्ञासैवोक्ता । भृगोरानन्दरूपपरब्रह्मज्ञाने तु नोक्ता । तेनाशेषगुणपूर्णं ब्रह्मेत्युक्तं भवसत
उत्तमाधिकारिभिस्तदेवोपासनीयं, न विभृतिरूपिमितिज्ञापितम् ॥२४॥

याद्युपासनप्रकरणे। \* स चेति \* अन्नमयादिः। वैलक्षण्यास्तरमाहुः। \* किञ्चेत्यादि \* सिद्धमाहुः। \* एवमित्यादि \* तथाच पुरुषविद्यायाम् अमृतत्वस्य फलत्वेनोक्ततयाऽन्नमयादिचतुष्टयविद्यासु
यथायथमन्नायुर्भयाभावसर्वकामप्राप्तीनां फलत्वेनोक्ततया संयोगभेदात् पुरुषविद्यायां पुरुषत्वस्यान्नमयादिषु पुरुषविधन्वस्य चोक्ततया
कपभेदादेतस्यान्तासां च चोदनाख्ययोर्भेदस्य स्पष्टत्वाच्च न विद्यैक्यमिति तथेत्यर्थः। वैलक्षण्यबोधनस्य तात्पर्यमाहुः। \* एतेनेत्यादि \*। \* एतेनेति \* विभूतिअयोऽतिवैलक्षण्यबोधनेन। \* म तन्नोपास्यता तथात्वेनेति \* ब्रह्मत्वेनोपास्यतायां सत्यामपि न मृलभूतन्नह्याक्तपत्वेन। एतद्धिकरणप्रयोजनस्य पूर्वमनुक्तत्वादिदानीमाहुः।
\* तेनेत्यादि \*। \* तेनेति \* एवं महिमाधिक्यादिविलक्षण्यबोधनेन। \* उत्तमाधिकारिभिरिति \* एतेन भक्ता अपि संगृहीता क्षेयाः।
तेषामेव तथात्वादिति। अत्रसमाचारसूत्रोक्तेर्देतुभिरेवानुपसंहारप्रा-

अथ निर्दोषत्वं ज्ञात्वा भजनीयमिति ज्ञापयितुमधिकरणा-

## वेधाद्यर्थभेदात्॥ २५॥

साविष यत्पुनर्विशेषतस्तद्धेतुकथनं तद्विभूतिकपेषु मूलकपगुणानुप-संहारार्थम् । योऽन्यथा सन्तमात्मानिमिति वाक्योक्तवाधकस्य विद्य-मानत्वात् । एवञ्चात्र पूर्वे पितत्वेन चिन्तिते चित्तस्य निवेशो यदा-धिकस्तदा सोऽक्षरस्यापि पितिरित्येवं पर्यवस्यति । उताऽमृतत्वस्य-शान इति मोक्षेऽशनशीलत्वस्यात्र श्रावणात् । अनस्तमितत्वाद्वायु-कपाकलाप्यत्र बोधिता ॥

अन्ये तु, ताण्डिनां पैङ्गिनां च या, पुरुषो वा व यह इत्यादिनोक्ता पोडशशतवंपजीवनफिलिका पुरुषविद्या, या च तेक्तिरीयाणां, तस्येवं विदुषां यहस्यात्मा यजमान इत्यादिनो-क्ता विद्या, तयोः पुरुषविद्येति समाख्येक्यात पुरुषावयवेषु यहावय-वकल्पनेन क्रपेक्याच विद्येक्ये तेक्तिरीयोक्ता गुणास्तत्रोपसंहर्त्तव्या इति प्राप्ते, यथा पुरुषविद्यायां ताण्ड्यादिभिर्गुणा आम्नायन्तेन तथा तैक्तिरीयक इति क्रपभेदाक्तेक्तिरीयकेच, य एवं वेद ब्रह्मणो महिमान-माप्तोतीति फलसंयोगभेदाच्च विद्याभेदे स्ति न तैक्तिरीयोक्तानां गुणानां तत्रोपसंहार इत्यवमाहुः।

तत्रंदमवधंयम । व्यासचरणेहिं जिज्ञासाशास्त्रं शीव्रं मोक्षो भवतु जीवानामिति करुणया आरब्धम । तेन याभिः शीव्रं मुच्यन्ते ता एव विद्या आदरेण विचारणीयाः । शेपाणां तु तत्रोक्तरेव न्या-यैरानुषिङ्गको निणयो भविष्यति । अतः परिवद्यां विहायैति द्विचारो युक्तो वा !! परिवद्याविचारो वा युक्त इति !! । ताण्डिप्रभृतीनां वि-द्यायामायुर्वद्ध्यादिरूपं लौकिकं फलम् । तस्यवं विदुष इति तैक्तिरीय-विद्यायामिष ब्रह्ममिद्दमप्राप्तिः फलम् । मिद्दमा च विभूतिः । गोअ-श्विमहमित्याचक्षतः इति छान्दोग्ये सिद्धत्वात् । पुरुषसूक्तेषु, तमेवं विद्वानमृत इह भवतीति फलम् । अतो विद्यान्तरं विहायेद्-मन्न विचारितमिति । एवमन्यन्नापि बोध्यम् ॥ २४॥ ४ ॥

वेधाद्यर्थभेदात् ॥ एककार्यत्वरूपां सङ्गतिमधिकरणप्रयोजनं व वदन्ताऽवतारयन्ति । \* अथेत्यादि \* । सूत्रं व्याकर्त्तुं विषयादि-

वाजसनेयिशाखायां द्वया हपजापसा इत्युपक्रम्य तेषां मिथः स्पर्दामुक्त्वोच्यते, ते ह देवा ऊचुईन्तासुरान यज्ञ उद्गीथेनासया-मेति ते ह वाचमूचुस्त्वं न मुद्गायेति तथेति तेभ्यो वागुदगायदू यो वाचि भोगस्तं देवेभ्य आगाद् यत् कल्याणं वदति त-दात्मने ते विदुरनेन वै न उद्गात्रासेष्यन्तीति तमभिद्यस पाप्मनाविध्यन् स यः स पाप्मा यदेवेदमपातिरूपं वदति स एव पाप्मेति । एवमेव प्राणचक्षुःश्रोत्रप्रभृतिषु पापवेधमुक्त्वोच्यते । अथैनमासन्यं प्राणमूचुस्त्वं न उद्गायेनि तथेति तेभ्य एप प्राण उदगायने विदुरनेन वे न उद्गात्रासेप्यन्तीति तमभिद्वस पाप्म-नाविध्यत् स यथाश्मानम् ऋत्वा लोष्टो विध्वंसेतैवः ह वे विध्वं-समाना विष्वञ्चो विनेशुरिति । छान्दोग्येऽपि पाणादिष्वेवमेव पाष्मवेधमुक्त्वाऽऽसन्येन तथेत्युच्यते । एतावान परं विशेषो वाज-सनेयिनां गानकर्तृत्वं, सामगानामुदुगीथत्वेनोपास्यत्वमुच्यते वाक्-प्राणादीनामिति । अत्र देहसम्बन्धित्वगानकर्तृत्वयोरुपास्यत्वस्य चाऽविशेषेऽपि वागादिपु पाप्मवेध आसन्यप्राणे कुतो निति भवति जिज्ञासा। नचासन्योपासनाया विधेयत्वात तत्स्तुसर्थमन्येषु पाप्मवेध

कमाहुः। \* वाजेत्यादि \*। \* वाजसनेयिशाखायामिति \*। वृह-दारण्यक उद्गीधब्राह्मणे। तथैव छान्दोग्येऽपि। \* न तथेति \*। न पाप्मवेधः। सन्देहमाहुः। \* अत्रत्यादि \*। \* इति भवति जिज्ञा-संति \*। इति हतोर्वागादीनां पाप्मवेधः सत्यः काल्पनिको वेति सं-शय इत्यर्थः। सिद्धवत्तदुक्तिः सन्देहबीजम् । नन्वपार्थेयं चिन्ता। अन्येषु पाप्मवेधोक्तेविधयासन्योपासनास्तुत्यर्थत्वेन, अन्ये त्वपशव इतिवदासन्यप्रशंसामात्रार्थतया वस्तुतः सर्वेषु तद्दभावादिति पू-वेपक्षं हृदिकृत्याहुः \* नचेत्यादि \*। असद्भवने बाधकं व्युत्पाद्य- उच्यतेऽस्मिन्नेति वाच्यम् । न हि प्रयोजनायाऽसन्तमप्यर्थं बोधय-ति श्रुतिरिति वक्तुं शक्यम् । प्रमाणत्वव्याहतिपसङ्गातः । एकत्र प्रतारकत्वे सर्वत्रापि तच्छङ्कया तदुक्ते कोऽपि न पवर्त्तेतापि ।

न्ति। \* न हीत्यादि \*। नन्वर्थवादाधिकरणे विधेयस्तावकत्वेनार्थः धादानां प्रामाण्यं पूर्वतन्त्रे ब्यवस्थापितम् । विधिना त्वेकवाक्य-त्वात् स्तुत्यर्थेन विधीनां स्युरिति । अतस्तद्र्थे एव प्रामाण्यं तेषां, न तु स्वार्थ इत्याकाङ्कायामाद्दः \* एकत्रेत्यादि \*। तथाच विचार-करस्य हृदि श्रुतेः प्रकारांशे असत्यभाषित्वे भाते विधेयाधंशऽपि ताष्ट्रशाज्जोदयस्य दुर्निवारतयां तत्र प्रवृत्तिव्याघातेन विधेः प्रवर्त्त-कत्वमय कुण्ठीभवेत्। ततश्च वेदस्य वैयर्थ्यमेव स्यात् । अपराव इत्यन्नापि पशुत्वपर्युदासोऽन्येषु पशुसादृश्यं म्राहयति, न तु पशुत्वं निषेधति। यथा, न कलअमित्यत्र। तच्च गवादिसाह्यं तु तेष्व-स्त्येवति तत्साइइयं तेषाममुख्यतां बोधयद् गवादिप्रशंसायां पर्य-घस्यतीति नासदर्थबोधने स दृष्टान्तः । नच मध्वादिविद्यायां कल्पनापदेशस्य ब्यासपादेरप्यक्नीकारादत्रापि तथाऽस्त्वित वाच्य-म् । अविध्यन्निति भूतार्थकप्रयोगबाधापत्तः । यदंवदमप्रतिरूपं वद्ति स एव पाष्मेत्यादिभिः श्रावितस्य पाष्मस्वरूपस्यदानीमनु-भूयमानस्याप्यननुभवापत्तेश्च । मध्वविद्यास्वपि कल्पनापदेशा-उङ्गीकारः सांख्यप्रसिद्ध्या तद्वोधनार्थ इति तु तत्रैवोपपादितम्। अथ यदिं स सिद्धान्तीयत्वेनाद्रियते, तदापि, तस्य छोरेव तिर-श्चीनवंशोऽन्तरिक्षमपूप इत्याद्यदेश्यरूपविशिष्टस्यैव रूपान्तरविधान-द्दीनेन रूपान्तरविधानमात्रस्यव काल्पनिकत्वं, न तु सर्वस्य । अन्यथा, ता एता ऋच एतमृग्वेदमभ्यतपन्नित्यादेरपि बाधापत्तेः। अतो भूतार्थवादस्य स्वार्थे प्रामाण्यमवश्यमभ्युपेयम् । नचार्थवा-देषु सर्वत्र यथा श्रुतार्थग्रहणे, आदित्यो यूपः, यजमानः प्रस्तर इत्यादिषु गौण्युच्छेदः सूत्रविरोधश्च स्यादितिं वाच्यम् । तत्र प्र-त्यक्षविरोधेन गौणीस्वीकारात् । असति मानान्तरिवरोधे तदृदृष्टा-न्तन सर्वत्र प्रत्यवस्थातुमयुक्तत्वादित्यसक्दुक्तम् । तस्माद्यत्र प्र-माणान्तरिवरोधस्तत्रैव कल्पनोपदेशादिन सर्वत्रेति निश्चयः । तदे- साक्षात्क्रियार्थत्वाभावेऽिष नासिक्ष्यकत्वमर्थवादानाम्। वस्तुतस्तु यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिषदा वा तदेव वीर्यवत्तरं भवतीति श्रुतेः, 'ज्ञात्वा ज्ञात्वा च कर्माणि जनोऽयमनुतिष्ठिति । विदुषः कर्मसिद्धिः स्यात्तथा नाविदुषो भवेदि' सादिवाक्येर्य एवं वेदेति वाक्येश्वार्थवादोक्तस्वष्णं ज्ञात्वा कर्मकरणे पूर्ण फलमन्यथा नेसर्थवाद्यानां फलोपकार्यङ्गनिष्पकत्वान्नानर्थक्यमत उक्तेऽर्थे हेतुं न
पत्र्याम इति प्राप्ते तमेवाह । वेधादीति । वाक्पाणादिषु यः पाप्यवध, आदिपदाद दुष्टिविषयसम्बन्धश्च तत्र हेतुर्थभेदः । अर्थो
भगवांस्त्रसमाद्भेदादित्यर्थः । आसन्यस्तु य एवाऽयं मुख्यः प्राणस्तमुद्गीथमुपासीतेति छान्दोग्य उपास्यत्वेनोक्तः । सर्ववेदान्तप्रसयामिति न्यायाद्वेदान्तेपूपास्यं ब्रह्मातिरिक्तं नोच्यत इसासन्योऽपि
ब्रह्माभिन्नोऽत एवापहतपाप्मा होप इति सामगैः पठ्यते । अतस्तत्र

न पाप्पतेत इति भावः । ब्रह्मणः स्वतन्त्रपुरुषार्थत्वज्ञापनायार्थ-पदेनोक्तिः । एतेन विभूतिरूपेर्थप यत्रैवं तत्र मूलभूतब्रह्माण निर्दो-षत्वं कि वाच्यमिति ज्ञापितम् । अथवार्थ्यः प्रयोजनं विषय इति यावत् । तद्भेदादित्यर्थः। अत्रेदमाकृतम् । देवा हि स्वस्यामुरज-याय गानार्थं वागीदीनृत्तुस्त्वं न उद्गायेति गानानन्तरं यो वा-चि भोगसं देवेभ्य आगायादित्युच्यते, । एवमेव प्राणादिष्विप स्वस्त्रभोगं देवेभ्य आगायदिति । एवं सति देवार्थमेवैतद्गानं, न तु भगवदर्थम् । यद्यप्यासन्येऽप्येवमुच्यते तेभ्य एप प्राण उदगाय-दिति तथापि यथा वागादिषु स्विनष्ठभोगं देवेभ्य आगायदित्युक्तं, तथा नासन्ये । तेनोक्तमानेर्ब्रह्मात्मकत्वेनामुरजयहेतुर्भगवत्सम्बन्ध

द्विभूतिरूपत्वात् तदात्मकतयोक्तः । उत्कर्पश्च पाष्मवधाभावादेव गम्यते। एत्रश्च, मनो ब्रह्मेत्युपासीतत्यादी यत्तेवामुपास्यत्वेन वि-भूतित्वेऽपि नैतत्साम्यं तद् भगवता स्वसामर्थ्यस्य तऋ तारतम्येनै-ष स्थापितत्वादिति । यत् पुनर्वागादीनामुपास्यत्वं छान्दोग्ये प्रती-यतं तत्तु भ्रमप्राप्तानुवादरूपं. न तु वास्तवम् । श्रुत्यनभिष्रतत्वात् । उदवसानीयपञ्चकपालवत् । तत्र निपंघेनवात्र पाप्मवधाद्व तथानि-श्चयात् । अता न चांचाचकाशः । ननु याद् वागादीनां ब्रह्मभिन्नत्वमे-धम् अभिष्रेतं तदा सूत्रं ब्रह्मभदादित्येवोच्येतेत्यत आहुः । क्षं ब्रह्म-ण इत्यादि 🗱 । ननु भवत्वचमासन्यात्कर्षस्तथापि पूर्वप्रतिज्ञात-स्याधिकरणप्रयोजनस्य कथमवर्गातरित्यत आहुः। अः एतनेत्या-दि 🗱 । तथाच कैर्मुातकन्यायादवगतिरित्यर्थः । नन्वर्थपद्स्य व-म्त्वर्थकत्व उक्तमेव सिद्ध्यति । तदनङ्गीकारे कथमेतद्वगन्तव्यमि-त्यत आहुः। 🛪 अथवेत्यादि 🛠 । रायभिधेयनिवृत्तीनामत्र प्रस-ङ्गाभावात् । प्रयोजनमात्रार्थी प्राह्यः । स चात्र वागादीनां विषयक्-पः। तस्येव देवार्थत्वेनाक्तत्वात् । अतस्तद्भेदादित्यर्थः । तदंतदुप-पाद्यन्ति। \* अत्रद्मित्यादि \* । \* उच्यत इति \* । बृहदार-ण्यकं उच्यते । अः उक्तमानैरिति अः । उपास्यश्वपाप्मवेधराहित्या- एवेति ज्ञात्वा तथैवागायदासन्य इति ज्ञायते । अत एवान्यत्र वेध उक्तोऽत्र तत्करणेच्छायामप्यासुराणां नाज्ञ उक्तः । अग्रे च, भवन्त्यात्मना परास्यं द्विषन् भ्रातृच्यो भवति य एवं वेदेति पठ्यते । तेन परत्रह्म निर्दोषिमिति किमु वाच्यम् । यत्र तद्विभृतिक्ष्पासन्य-स्योक्तक्ष्पतां यो वेक्ति सोऽपि गुणयुक्तो दोषरहितश्च भवतीति कैमुत्कन्यायः सुचितो भवति । एतेन लोके दोषत्वेन ये धर्माः भतीयन्ते त एव धर्मा भगवति निक्ष्यमाणा न दोषत्वेन ज्ञेयाः । किन्तु गुणत्वेनैव । वस्तुन एव तथात्वादिति भावो ज्ञाप्यते ॥२५॥

ऽसुरजयहेतुभूतार्थक्षानैः। आसन्यस्यैवंप्रकारकक्षानसत्तायां गमकन्माहुः। क्र अत एवंत्यादि क्र । एवं ब्याख्यानेऽपि पूर्वोक्तार्थिसिद्धिन्माहुः। क्र तंनत्यादि क्र । एतेनार्थान्तरस्यापि सिद्धिमाहुः। क्र एतेनत्यादि क्र । क्र य इति क्र । मोहव्रणपलायनाद्यः। क्र न दोन्पत्यादि क्र । क्र य इति क्र । मोहव्रणपलायनाद्यः। क्र न दोन्पत्वेन क्षेया इति क्र । यथा सृष्टिस्थितिप्रलयकर्तृत्वस्य भगवलक्षणन्वान्मूलक्षपे प्रलयकर्तृत्वमत्त्वादिकं च न दोषस्तथाऽवतीर्णेऽपि भगवित मोहाद्याऽप्युसुरमोहनार्थन्वात्त्या। 'अक्षत्वं पारवद्यं च विधिभेदादिकं तथा। तथा प्राकृतदेहत्वं देहत्यागादिकं तथा। असुराणां विमोहार्थं दोषा विष्णोर्ने हि क्षचिद्ति ब्रह्माण्डवाक्यान्त्र। तथाच तेक्ष्यः सकाशाहोषत्वमुद्धाप्य भगवतो निर्दोपत्वं क्षात्वान्मजनीर्यामिति सिद्धम् । तेन मुख्यविभूत्यतिरिक्तविभूतीनामपहन्तपाप्मत्वाभावात्तेषूत्कृष्टानुपसंहारोऽपि सिद्धो वोध्यः।

अन्ये तु, इदमण्यंकसूत्रमधिकरणं स्वीकृत्य, शुक्रं प्रविध्य ह-द्यं प्रविध्येत्यादीन्याथविणिकानामुपनिषदारम्भस्थानि वाक्यानि विषयत्वेनोदाहरन्ति । तत्र केवलो वधशब्दो नास्ति ।

माध्वास्तु, अग्ने त्वचं यातुधानस्य भिन्धीति वाक्यम् । तत्र तु वेधशब्द एव नास्तीति विषयवाक्यत्वं चिन्त्यम् । अथ वेधरूपा-र्थबलाद्विषयवाक्यत्वं तदापि सन्निधिना विद्याङ्गत्वपूर्वपक्षोत्थापन-म् । लिङ्गस्य बलिष्ठत्वान्नाङ्गत्वामिति सिद्धान्तः । स च पूर्वतन्त्रादेव एवं भगवत्सम्बन्धाभावे दोषसम्बन्धमुक्त्वा तथा सित गुण-हार्नि च वदंस्तत्र विशेषमाह ॥

हानौ तूपायनशब्दशेषत्वात कुशाच्छन्दः स्तुत्युप-गानवत तदुक्तम् ॥ २६॥

तदा विद्वान पुण्यपापे विधूय निरञ्जनः परमं साम्यमुपैतीसा-थर्वाणकैः पठचते । परमपदेन ब्रह्मोच्यते । तथाच सकार्याऽविद्या-रहितः परममुपैति । तदनन्तरं साम्यमुपैतीति योजना ।

सिद्धान्नस्य सूत्रस्यानुवादकत्वमापादयतीत्यतोऽपि चिन्त्यम्॥ २५॥

हानी तूपायनशब्दशेषत्वात् कुशाच्छन्दःस्तुत्युपगानवत्त्वु-क्तम् ॥ एवमुपास्यस्य निर्देशवत्वं व्युत्पाद्य पूर्वसूत्रस्य पुरःस्फूर्त्तिक-मादाय जीवस्य ब्रह्मभावेपि ब्रह्मासाधारणगुणा नोपसंहार्या इति प्र-सङ्गतो वक्तीत्यारायेन सूत्रमवतारयन्ति \* एवमित्यादि \*।भगवत्स-म्बन्धाभावे सति गुणहानिमपि वदन् भगवत्सम्बन्धे गुणप्राप्तिरूपं विशेषमाहेत्यर्थः। सूत्रं व्याकर्त्तुं भगवत्सम्बन्धे विशेषबोधिकां श्रु-तिमाहुः ॥ तदेत्यादि \*। एतत्पूर्वार्द्धे तु, यदा पश्यः पश्यंत रुक्मवर्णे कर्त्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिमिति। \* पठ्यते इति \* । मुण्डके प-ठ्यते। ननु कात्र भगवत्सम्बन्ध उच्यत इति राङ्कायां पूर्वार्द्धस्य स्फुटार्थत्वादुत्तरार्द्धे व्याकुर्वन्ति। \* परमपदेनेत्यादि \*। विद्वान् भगवद्भाववान्, पुण्यपापे अविद्याकार्ये, ज्ञानेन विधूय निवार्य निर-अनः अविद्यारहितः सन्, परमं ब्रह्म उपैति, तदनन्तरं साम्यमुपैती-स्वेवमर्थः संक्षेपेण \* तथाचित्यादिनोक्तः । एतेन यदन्यैरुक्तं परमम-स्युत्कृष्टं साम्यं समत्वम् अद्वैतलक्षणम् उपैति अवगच्छतीति । तिन्नरस्तम् । समराब्दस्य सर्वपर्यायत्वे साम्यं सर्वत्वं, तुल्यपर्यायत्वे तौत्यं, न पुनरद्वेतं निर्विशेषत्वलक्षणम् । लक्षणाप्रसङ्गात् । उभय निरूपितधर्मरूपसाम्याङ्गीकारेऽपि यथा नाद्वैतहानिस्तथाऽतीतपाद प्वोपपादनात् । अन्यथा श्रुतिविरोधप्रसङ्गाच । अत उपैतिपदाऽ ﴾ वृत्तिरेव युक्तेति। नतु भवत्वेवं तथापि किमर्त्र विचार्यमित्यत आ- तत्रेदं विचार्यते । साम्यं हि समानजातीयधर्मवक्त्वम्। तच्च कतिपय-धर्मेरशेषतिन्निष्ठधर्मेर्वा भवति । तत्रान्यः पक्षो ब्रह्मणा समं न सम्मवति । न तत्समश्चाभ्यधिकश्चदृश्यते इतिश्चितिविरोधादत आद्युष्प्य पक्षोऽनुसर्त्तव्यः । तत्र केर्द्धमेः साम्यमिहोच्यत इस्राकाङ्काया-प्रव पक्षोऽनुसर्त्तव्यः । तत्र केर्द्धमेः साम्यमिहोच्यत इस्राकाङ्काया-माइ । हानाविति । ब्रह्मणः सकाशाद्रिभागो जीवस्य हानिशब्देन उच्यते । तथाच तस्यां सस्यां ये धर्मा जीवनिष्ठा आनन्दांशिश्वर्या-दयो भगवदिच्छया तिरोहितास्ते ब्रह्मसम्बन्धे सित पुनराविर्भृता इति तैरेव तथेसर्थः । भगवदानन्दादीनां पूर्णत्वाज्जीवानन्दादीना-मल्पत्वात्माम्नेव समेर्द्धमेः छत्वा ब्रह्मसाम्यं जीव उपचर्यते । मा-म्यमुपैतीति । वस्तुतस्तु नेतैरापे धर्मेः साम्यामिति भावः । अत प्रव, न तत्सम इति श्चांतरावरुद्धा । अत एव सूत्रकृता साम्यमुपै-

हुः \* तत्रेद्मित्यादि \* । \* इद्मिति \* । साम्यम् । विचारमुपपाद्यन्ति । \* साम्यं होत्यादि \* । \* आहेति \* । यैर्धमैः साम्यं
तानत्राहेत्यथः। सूत्रं व्याकुर्वन्ति \* ब्रह्मण इत्यादि \* । सूत्रं तृदाद्धंन
श्रुत्यन्तरे समाभ्यधिकनिषधादत्र साम्यपदं लक्षणया अद्यतपरमिति पक्षो निरस्यते । ब्रह्मणः सकाशाद्विमागो जीवस्य, ओहाक्
त्यागक्रपत्वात् । तथाच तस्यां सत्याम, उपायनशद्धशेषत्वाद्, उपायनं ब्रह्मप्राप्तिसद्धाचकः शद्ध उपैतिशद्धस्तच्छेषत्वात् साम्यस्य
ये धर्मास्तिरोहितासे परमोपायने ब्रह्मसम्बन्धे सितं पुनरार्विभृता
इति तैरेव तथा \* तैरेव साम्यमित्यर्थः। नन्वेवं साम्यंऽपि, न तत्सम
इति श्रुतौ संकोचम्तु स्यादेवत्यत आहुः । \* मगवदित्यादि \* ।
\* जीवानन्दादीनामलपत्वादिति \* । सर्वे जीवाः सर्वमयास्त्रथात्यलपा इति नृसिहोत्तरतापनीये जीवानामलपताया उक्तत्वेन तद्दानन्दादीनामपि तथात्वात्। नन्वेवमेव सूत्राशय इति कथं ज्ञातब्यमित्यत आहुः । \* अत्रत्यत्यादि \* । हेतुमवतारयन्ति ।

तीति साम्योपायनशब्दमात्रं, न तु साम्यपदार्थः खारमिकोऽत्रा-स्तीति भावपकटनाय शब्दशब्द उक्तः।ननु तैरेव धर्म्मैः साम्यं नेतरै-रिस्रत्र को हेतुरिसाकाङ्क्षायामाह । उपायनशब्दशेषत्वादिति । परममुपैतीति य उपायनशब्दस्तच्छेषत्वात् साम्योपायनस्ये सर्थः । ब्रह्मसम्बन्धहेतुकत्वादानन्दांशाचाविर्भावस्य, तदैव साम्योपायन-कथनात्तरेव धर्में: साम्यमभिषेतिमिति भावः । नन्वानन्दादीनां ब्रह्मधर्मत्वात् तैस्तत्माम्यकथनं तदभेदमेव गमयतीसाशङ्क्य तद्ध-र्मवत्त्वमात्रस्य न तद्भेदसाधकत्वमिसत्र दृष्टान्तमाह । कुशेसा-दि । कुशा औदुम्बर्यः समिधस्ता अग्निष्टोमादियागेषु प्रस्तोत्रा स्थाप्यन्ते। तदा तत्मम्बन्धि यच्छन्दः स्तुत्युपगानं तद्रदिसर्थः। तत्राभित्वा शूरनानुमा द्रग्धा इव धनव इत्यृचि ये वर्णाम्तपामच एवोपमंहस भकारेणैव गानं क्रियते । न हि तदाचिकवर्णधर्मा-णामचामुपसंहारोऽस्तीति तदगात्मत्वं भकारस्य सम्भवति । एवं प्रकृते ९ पि ब्रह्मधर्मप्राकट्येन न तदात्मकत्वं जीवस्य सम्भवति । ननु तत्त्रमस्यादिवाक्यरत्राभेदवोधनादस्तु तथेति चेत् तत्राह । तद्कामिति । जीवब्रह्माभेदवोधनतात्पर्यमुक्तमिसर्थः । तद्गुण-सारत्वात्तु तद्व्यपदेशः प्राज्ञवदिति सुत्रेणेति शेषः।

<sup>\*</sup> निवत्यादि । \* तदैवेति \* । ब्रह्मसम्बन्ध एव । तथाचोपायन-शब्दशेषत्वाद् उक्तैरेव धर्मैः साम्यमिति सूत्रयोजनेत्यर्थः । इष्टान्त-मवतारयन्ति । % नन्वानन्देत्यादि \* । व्याकुर्वन्ति । \* कुशा इत्या-दि \* । उपगीयतेऽनेनेत्युपगानम् । करणे ल्युट् । तथाच कुशाभिः कृत्वा छन्दःस्तुत्युपगानसाधनभूतभकारविद्ति सूत्रार्थ इत्यर्थः । एतद् ब्युत्पादयन्ति । \* तत्रेत्यादि \* । \* तदात्मकृत्वमिति \* । तदभेदः । अत्र किश्चिदाशङ्का तत्समाधि स्मारयतीत्याद्वः । \* ननु तत्त्वामत्यादि \* । \* अत्राभेदबोधनादिति \* । जीवे ब्रह्माभेदबो-धनात् । तदुक्तपदं ब्याकुर्वन्ति । \* जीवेत्यादि \* । नचे तद्गुण-

अपिच । श्रुतौ ब्रह्मोपायनस्य साम्योपायनहेतुत्वोक्तया तदनुपायनस्य साम्यानुपायने हेतुत्विमिति ब्राप्यते । तथाच, परा-भिध्यानात तु तिरोहितं ततो ह्यस्य बन्धिवपर्ययाविति सूत्रे जीवस्य ब्रह्मांशत्वेनानन्देश्वर्यादिब्रह्मधर्मवत्त्वाद् ब्रह्मणः सकाशाद्विभागे स्रति तदिच्छ्या तद्धर्मतिरोधानस्य संमारित्वे हेतुत्वमुक्तं यत्तद्पि तदुक्तिमिस्नेन स्मार्यत इति न विस्मर्त्तव्यम् । यथान्यशास्त्रोक्तधर्मा

मारत्वसूत्रे संसारावस्थायामव व्यपदेशपश्च उच्यते, न तु मुक्ता-वस्थायाम् । यत्र त्वस्य सर्वमात्मेवाभूत्, सिलल एको द्रष्टार्राद्वतीयो भवतीत्यादिश्रुतिषु ब्रह्माभेदस्येव श्रवणादिति वाच्यम् । अभेदेऽपि मुक्त्यवस्थायां जीवन्यूनताया यथोदकं शुद्धे शुद्धमासिक्तं ताहगेव भर्वात. एवं मुनेविजानत आत्मा भर्वात गातमित काठकश्रुतौ भद्र-सहिष्णारभेदस्यैव निश्चायनात् । नच सलिल एक इत्यादिविरोधः । तत्र ताहशाभेदप्रतीत्यापि तदुपपत्तेः। लोकेऽपि मिलिताङ्ग्रल्यादौ वि-भागाभाव एव एकशब्दप्रयोगाच्च । नचावान्तरमुक्तावेवं भाव इति वाच्यम् । मानाभावात् । परमंतऽप्यावभागेन दृष्टत्वादिति सूत्र-ऽविभागस्यैव व्याख्यातत्वात् । ब्रह्मसूत्रेषु मुक्तिविचारं कुत्राप्यै-क्यपदादर्शनाच । नचंवमपि राङ्कापिशाची न निविक्तत इति चेत् । भिद्यते हृदयग्रन्थिर्रात श्रुत्युक्तदर्शन एव निवर्त्यते इति किमता-र्ऽधिकं वाच्यमिति दिक् । नच गतिसामान्यसूत्रभाष्यविरोधः । तत्रापि सामान्यपदस्य तुल्यपदेनैव व्याख्यानात् । सूत्रकारस्याप्ये-तदेव मतम् । अन्यथा तु गत्येक्यादित्येव वदेत् । नच तद्विषयवा-क्यांवराधः। तत्रापि विज्ञाता विज्ञातुरूपेण न तिष्ठति, किन्तु ब्रह्म-रूपेणति भेदविरुद्धसंपदा अभेदन स्थानस्याभिष्रतत्वादिति न को-५पि चोद्यावकाशः।तदुक्तपदसूचितमर्थान्तरमाहुः अपिचेत्यादि ॥। एतेन गुणहानिवर्याख्याता बोध्या । नन्वेतद् व्याख्यानमसङ्गतम् । उ-पसंहारप्रकरणे धर्मसाम्यविचारप्रसङ्गस्याभावादित्यत आहुः \* यथेत्यादि \* यथा छान्दोग्यस्थपश्चांग्निविद्यायां काण्वाद्युक्तः षष्ठोऽग्निः प्राणिवद्यायां पञ्चमं रैतश्चापसंहियते, विद्येष्यबलात् तथात्र श्रुत्या

अप्येकस्यां विद्यायामुपमंहियन्त एवं ब्रह्मनिष्ठा धर्मा जीवेऽप्येतया श्रुखा बोध्यन्त इस्रेतावत्साम्यमस्तित्युपसंहारप्रकरण एतस्य निष्क-पणं कृतम् ॥ २६ ॥

परमसाम्यनिरूपणादैक्यभ्रमेणासाधारणा ब्रह्मनिष्ठा धर्मा अपि जीवे उपसंहार्या इति शङ्कानिरासायतुक्तमित्यर्थः। तस्मान्निर्दोषत्वे तिरोनिहतगुणप्राप्त्या साम्ये च सिद्धे ब्रह्मभूतस्य मुख्यं भजनं सिद्ध्यतीति तद्थे यतनीयं, न तु विभूतिपरेण भवितव्यमिति बोधितम्। अत्राप्तत्वाप्त्यत्वस्य यन्ने प्राकटचाद्यज्ञसम्बन्धे रुक्मवर्णत्वात् सौभाग्यस्य कर्त्तृत्वयोनित्वाभ्यां प्रपञ्चस्य च सम्बन्ध इति त्रिधा श्रीनिकेतन्त्वमुक्तम्।

अन्ये तु इदमप्येकसृत्रमधिकरणमङ्गीकृत्य, अश्व इव रोमाणि विध्य पापं चन्द्र इव राहुमुखात् प्रमुच्य धृत्वा शरीरमकृतं
कृतात्मा ब्रह्मत्रोक्तमभिस्तम्भवानीति ताण्डिश्रुति, तदा विद्वानित्याथर्वणश्रुति, तस्य पुत्रादायमुपयन्ति सुदृदः साधुकृत्यां द्विषन्तः
पापकृत्यामिति शाट्यायनिश्रुति, तत्सुकृतदुष्कृते विध्नुतुते तस्य
प्रिया ज्ञातयः सुकृतमुपयन्ति अप्रिया दुष्कृतमिति कौशीतिकश्रुति
चोदाहृत्य, यत्नोभयं श्रूयते तत्र न कश्चिद्वचारा यत्राष्युपायनमेव
श्रूयते न हानन्तत्राष्यर्थादेवहानं सन्निपतित अन्यैरुपयमानयोरात्मीयसुकृतदुष्कृतयोद्द्योनस्यावश्यकत्वात्। यत्र पुनः केवलं हानमव
श्रूयते तत्रोपायनं सन्निपतेन्न विति संशये, अश्रवणाद्विद्यान्तरगोचरत्वाच न सन्निपततीति पूर्वपक्षे तत्रापि तत्सन्निपातं सिद्धान्तयातुं
सूत्रमेवं व्याकुर्वते । हानौ केवलायामपि श्रूयमाणायामुपायनं सन्नि
पति । कौशीतकिरहस्ये हानशेषत्वेन समधिगतत्विदित्यादि ।

तिश्वन्त्यम् । आद्ये उपायनशब्दत्याभावन अर्थग्रहणेऽपि तस्य फल्कांधकत्वंन द्वितीयवाक्येऽपि तस्य तथात्वेन हानशेषत्वाभावा- द्विषयत्वायोगात् । ताण्ड्याथवंणकौशीतिकवाक्येषु कम्पनार्थक- धातुर्निष्पन्ने, धूत्वत्यादिशब्दे हान्यर्थत्वं लक्षयित्वा उपायने तच्छेष- ताकल्पनस्य क्षिष्टत्वात् । चतुर्विप वाक्येषूपायनस्य सस्वात् क उपायनशब्दः सूत्रकाराभिसंहित इत्यनिश्चयेन कौशीतिकश्चशब्द-

#### बनारससंस्कृतसीरीजनाम्नी वारागासेयसंस्कृतपुस्तकावली ।

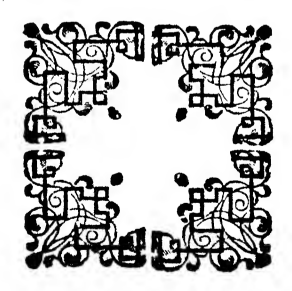
इयं पुलकावली खण्डशो मुद्रिता भवति । अत्यां संस्कृतभाषानियद्धा बहवः प्राचीना दुर्लभा उत्तमोत्तमाः केचिदङ्गलभाषानुवादसहिताश्च प्रन्था मुद्रिता भवन्ति । तांश्च प्रन्थान् काशिकराजकीयसंस्कृतपाठशालीयपण्डिता अन्ये ऽपि विद्वांसः शोधयन्ति । येर्न्नहकमहाशयैरियं पुलकावला नियमनाविच्छेदेन संप्राह्या तेस्तदेकेकस्य खण्डस्य ॥ ) मृत्यं प्रापणव्ययश्च = ) देयः । अन्यैर्महाशयैर्यः कानिचित् खण्डानि संप्राह्याणि तेश्च प्रत्येकं खण्डानां
१ ) मृत्यं प्रापणव्ययश्च = ) देय इति ॥

#### तत्र मुद्रिता ग्रन्थाः।

| सिद्धान्ततत्त्वविवेकः खण्डानि ५                             | 4  | 0 |
|-------------------------------------------------------------|----|---|
| अर्थसङ्ग्रह अंग्रजीभाषानुवाद्सहितः                          | 8  | 0 |
| तन्त्रवार्त्तिकम् खण्डानि १३                                | १३ | 0 |
| कात्यायनमहार्षेप्रणीतं शुक्रयज्ञःप्रातिशाख्यम् सभाष्यं ख० ६ | Ę  | ٥ |
| सांख्यकारिका चन्द्रिकारीकागीडपादभाष्यसहिता                  | 8  | 0 |
| वाक्यपद्रायम खण्डानि ५ (प्रथमभागः प्रथमद्वितीयकाण्डे        |    |   |
| ृपुण्यराजटीकामहित खण्ड ३। द्वितीयभागः तृतीयाका-             |    |   |
| ण्डम् हेलाराजदीकासहित खण्ड २)                               | G  | ٥ |
| रसगङ्गाधरः खण्डानि ९                                        | ۹, | 0 |
| परिभाषावृत्तिः खण्डे २                                      | ર  | 0 |
| वैशेषिकदर्शनं किरणावलीटीकासंबल्तिप्रशस्तपादप्रणीत-          |    |   |
| भाष्यसहितम् खण्डे २                                         | ર  | 0 |
| शिक्षासङ्ग्रहः खण्डानि ५                                    | 4  | 0 |
| नैष्कर्म्यसिद्धिः खण्डानि ४                                 | 8  | 0 |
| महर्षिकात्यायनप्रणीतं शुक्कवजुरसर्वानुकमसूत्रम सभाष्यम्     | ३  | 0 |
| ऋग्वेदीयशौनकप्रातिशाख्यं सभाष्यम् खण्डानि ४                 | 8  | 0 |
| (बृहत्) वैयाकरणभूषणम पदार्थदीपिकासहितम खण्डानि ४            | 8  | 0 |
| विवरणोपन्यासः सटीकवाक्यसुधासहितः खण्डे २                    | ર  | 0 |
| तस्वदीपनमं (पञ्चपादिकाविवरणस्य व्याख्यानम् ) स्व० ८         | <  | 0 |
| केदान्तदीपः (श्रीभगवद्रामानुजाचार्यविरचितः) खण्डानि ३       | 3  | 0 |
| दुप्टीका 'खण्डानि ४                                         | 8  | 0 |

पातञ्जलदशनम्।श्रीरामानंन्दयतिकृतमणिप्रभाऽऽख्यवृत्तिं म० १ व्याकरणिमताक्षरा । श्रीमदन्नंभट्टप्रणीता खण्डानि रसमञ्जरी । व्यङ्गचार्थकीमुद्या प्रकाशेन च सहिता ख० ३ ३ भेद्धिकारः व्याख्यासहितः श्रीमद्प्यदीक्षितकृत उपक्रमप-राक्रमसहितः खग्डे २ बोधसारो नरहरिकृतः तिञ्छ्पयदिवाकरकृतरीक्या स० ख० ब्रह्मसूत्रदीपिका श्रीमच्छङ्करानन्दभगवद्विराचिता खण्डे २ दैवन्नकामधेनुः अर्थात् प्राचीनज्योतिषग्रन्थः खण्डानि ३ श्रीमद्णुभाष्यम् । श्रीश्रीवल्लभाचार्यविरचितम् । गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजी महाराजविरचितभाष्यप्रकाशाख्य-व्याख्या समेतम् खण्डानि ११ ११ तत्त्वशेखरः । श्रीभगवल्लोकाचार्यप्रणीतः । तथा-तत्त्वत्रयचुलुकः संग्रहः । कुमारवेदान्ताचार्यश्रीमद्वरदगुरुविरचितः । श्रीभाष्यवार्तिकम्। श्रीमद्रामानुजाचार्यविशिष्टाद्वेतिसद्धान्तर्प्र-तिपादनपरम्।

> व्रजभूषण दास और कम्पनी चांदनीचीक के उत्तर नई सड़क बनारस







## BENARES SANSKRIT SERIES;

COLLECTION OF SANSKRIT WORKS

EDITED BY THE

PANDITS OF THE BENARES SANSKRIT COLLEGE,

UNDER THE SUPERINTENDENCE OF R. T. H. GRIFFITH, M. A., C. I. E.

G. THIBAUT, Рн. D. No. 125.

# श्रीमदणुभाष्यम्।

श्रीश्रीवलुभाचार्यविरचितम् ।

गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजीमहाराजविरचितभाष्यप्रकाशाख्यच्याख्याममृतम् ।
श्रीमदाचार्यश्रीवल्लभाधीश्वरशुद्धाद्वैतसंप्रदायविदुषा
रत्नगोपालभद्देन संशोधितम् ।
ANU BHÂSHYA,

On Brahmasutra by Ŝrî Vallabhâchârya,
With the Commentary called Bhâshya Prakâsa,
By Goswâmi Ŝrî Purushottamjee Mahârâj.
Edited by Ratna Gopâl Bhatta.
Fasciculus XII.

BENARES:

Published by the Proprietors Messrs. Braj B. Das & Co., and sold by H. D. Gupta,
Secretary, Chowkhamba Sanskrit Book Depot.

Printed at the Vidya Vilas Press, Benares.





#### सूचीपत्रम्।

| · ·                                              |   |        |     |
|--------------------------------------------------|---|--------|-----|
| गणपाठः                                           | 0 | 8      | 0   |
| गालप्रकाशः                                       | 2 | <      | 0   |
| गंगालहरी                                         | 0 | 8      | ٥   |
| गुरसारणी                                         | 0 | 8      | 0   |
| जातक्तस्वम्                                      | 0 | १२     | 0   |
| तत्त्वदीप                                        | 0 | 8      | 0   |
| तकसंग्रहः                                        | 0 | 8      | Ę   |
| दत्तकमीमांसा                                     | 0 | <      | •   |
| धम्मशास्त्र <b>सं</b> ग्रहः                      | 0 | १      | Ę   |
| धातुपाठः ् ( शिला -) )                           | 0 | ર      | ò   |
| धातुरूपावली <u> </u>                             | 0 | ર      | 0   |
| नेषघ चरित नारायग्री टीका टाइप                    | 8 | 0      | ٥   |
| र्पारभाषापाठः                                    | 0 | 8      | 0   |
| पाणिनीयशिक्षा भाष्यसहिता                         | 0 | ٠<br>٦ | 0   |
| प्रथम परीक्षा                                    | 0 | ર      | ٥   |
| प्रथमपुस्तक हिन्दी                               | 0 | 8      | ٥   |
| प्रश्नभूपणम् (प्रश्न विचार का बहुत उत्तम ग्रन्थ) | ٥ | 8      | 0   |
| बाजगणितम् (म० म० पं० सुधाकरकृतिटेप्पणीसहित)      | १ | <      | 0   |
| मनार्मा शद्धरत्सहिता (टाइप)                      | 9 | 0      | ٥   |
| लघुकोंमुदी टिप्पणीसहिता                          | ٥ | 8      | 0   |
| लघुको मुद्रीभाषा <b>रीका</b>                     | 8 | 0      | 0   |
| त्र <b>भणाव</b> ळा                               | 0 | २      | 0   |
| हीलावती (म॰म॰ पं॰ सुधाकरकर्ताटपणीसहित)           | 8 | 0      | ٥   |
| वसिष्ठसिद्धान्तः                                 | 0 | 8      | Ę   |
| विष्णु सहस्रनाम                                  | ٥ | 8      | 0   |
| शब्दरूपावली                                      | 0 | १      | Ş   |
| श्रुङ्गार सप्तराती                               | 8 | è      | 0   |
| समासचक्रम                                        | ٥ | १      | .0  |
| समासूर्वान्द्रका                                 | 0 | १      | 0   |
| सरखतीकण्ठाभरणम्                                  | 3 | 0      | 0   |
| साङ्ग्यचिन्द्रका टिप्पणीसहिता                    | 0 | 6      | ٥   |
| साङ्ख <sup>्</sup> चतत्त्वकौमुदी                 | 0 | Ę      | 0   |
| सिद्धान्तको मुदी                                 | 3 | 0      | 0   |
| सिद्धान्तमुक्तावली दिनकरीटिपणीसहिता              | 9 | 0      | . 0 |
| उपसर्गवृत्ति (                                   | 0 | 8      | 0   |
| अत्रकामुदा                                       | ٥ | Ę      | C   |
| क्षेत्रसंहिता                                    | २ | ò      | ¢   |
|                                                  | - |        |     |

#### सम्पराये तर्त्वयाभावात्तथा ह्यन्ये ॥ २७॥

षाजतनीय शाखायां, स एष नेति नेतित्यात्मेत्युपक्रम्य, न ण्यथत इसन्तेन ब्रह्मस्यक्षपमुक्त्वा यत एताद्दग्रह्मातस्ताद्वेदिपि वि-

स्येव विषयत्वमित्यस्याप्यंतिक्किष्टत्वाच्च।

धद्वययोपायनवादस्य स्तुत्यर्थत्वादन्यदीयपुण्यपापयोः कथ-मन्यत्र प्राप्तिरित्यत्र नाभिनिवेशः कार्य इत्युक्तम् ।

तद्पि न रोचिष्णु। राक्षि चामात्यजा दोषाः पत्नीदोषाश्च मर्चरीत्यादिस्मृताविभमानमात्रेण दोषसंक्रमकथनात्। भारतादी माण्डव्यद्त्त्यमशापमसङ्गे बालकृतपापस्य जनकत्वोपाधिना पितृ-संक्रमकथनात्। विश्वामित्रपुण्येन त्रिशङ्कोः स्वर्गप्राप्तिस्मरणा- च्वापि तथा सम्भवेन स्तुतिमात्रत्वाङ्गीकारस्य अप्रयोजकत्वात्। श्वीयन्ते चांऽत्य कर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे। ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि भस्मसात् कुरुतं तथेति श्रुतिस्मृतिभ्यां ज्ञानस्य कर्मनाशकत्ववद् विद्याविशेषस्यान्यत्र कर्मसंकामकत्वेऽपि बाधकाभावात्। नच सुकृत- वृष्कृतयोः कर्त्तृसामानाधिकरण्यस्येव सर्वत्र दर्शनान्नान्यत्र साक्षात् संक्रमोऽपि तु फलस्य तत्र सम्बन्धात् तत्र स उपचर्यत इति बा- च्यम्। हेतुव्यधिकरणस्य फलस्यैवाशक्यवचनत्वात्। नच वाक्या- च्यथानुपपत्या तत्र तथा कल्प्यत इति वाच्यम् । तस्या अत्रापि तौव्यात् ।

किश्च। आन्यत्रिकवाष्ययय आन्यतिकवाष्यरोषत्वाय कुरााच्छन्दःस्तु• स्युपगानवदित्यत्र द्रष्टान्तत्रयं यत् स्वीकृतं, तद्युष्टार्थम् । एकेना-ऽपि तित्सद्धेरप्रत्युर्त्वेन बहुनां कथने प्रयोजनाभावादिति ॥२६॥५॥

सम्परायं तर्त्तव्याभावात् तथा ह्यन्ये ॥ साम्पराय इति पाठे स्वार्थेऽण् बोध्यः । पूर्वाधिकरणे जीवस्य भगवत्सम्बन्धे विद्रोषमु- कृत्वा तत्साधनयोज्ञानभक्त्यार्भध्ये कि ज्याय इति विचारियतुमधिकर- णमारभत इत्यादायेन सूत्रे तर्त्तव्याभावपदात्ति कि श्रुती विषय- स्वेनोदाहरन्ति । ॥ वाजेत्यादि ॥ अध्यवणत्यादि च ॥ पतयो- राद्यं वाक्यं वृहदारण्यके द्यारीरबाह्मणसम् । तत्र च पूर्व मनसेवा-

विक्षतहर इत्यभित्रायेणाग्ने पठ्यते । अतः पापमकरवमतः कल्या-णमकरविम्त्युभे होष एते तरत्यमृत इत्यादिनाग्निमयेष नित्यो म-हिमा ब्राह्मणस्येत्युचा च ब्रह्मविदो माहात्म्यमुक्त्वा पठ्यते । तस्मादेवंविच्छान्तो दान्त उपरतिस्तितिश्चः श्रद्धावित्तो भूत्वाऽऽत्म-

बुद्रष्टव्यमित्यनेन तद्दर्शनसाधनमुक्त्वा, विरजः पर आकाशादित्या-दिना विरजत्वविशित्वेशानत्वादीन् धर्मान् बोधियत्वा ततोऽनिरुक्त-स्वाय, मति नेतीत्यनेनैतावनमात्रतां निषद्ध अगृह्यां न हि गृह्यते, अ-शीयों न हि शीर्यतेऽसङ्गोर्ऽासते न सज्जते न व्यथत इत्यनेन लौकि-कप्रमाणग्राह्यत्वमनाशित्वमसङ्गत्वं, षिञ् बन्धने, अबद्धत्वं निर्दू:खत्वं चोक्तवा, तन जर्डावलक्षणं ब्रह्मस्वरूपं बोर्धायत्वा ब्रह्मण एताहश-स्वात् तद्विदाप साध्वसाधुकमंरहित इति बांधनायाऽग्रे पठ्यते। अतः पापमकरवमतः पुण्यमकरवमित्युभे होप एते तरत्यमृतः सा-श्वसाधुनी इति। अत इदमभिसन्धाय पापमकरवं कृतवानिसम अत इत्मभिसन्धाय कल्याणं पुण्यं कृतवानिस्म, इति एवर्माभसन्धिपूर्वकं कृते एते उमे साध्वसाधुनी हि निश्चयन एप उक्तरीतिव्रह्मवित् त-रति अतिक्रामत्यभिभवति । असृतो जीवश्चेव, नैनं कृताकृते तपतः, एनं ब्रह्मविदं निन्दिनकरणकल्याणकरणे पश्चात्तापं न नयतः, नास्य-केनचन कर्मणा मीयते, अस्य प्राप्तव्यो ब्रह्मलोकः केनापि कर्मणा नाsqयाति, प्राप्तव्यं प्राप्नांत्यवंत्यर्थः । तदेतहचाभ्युक्तम् । ब्राह्मणोक्तोऽर्थो बक्ष्यमाणचीप्युक्त इत्यर्थः । ऋक्तु, एष नित्या महिमा ब्राह्मणस्य न कर्मणा वर्द्धते नो कनीयान् तस्यैव स्यात् पदावित् तं विदित्वा न कर्मणाः लिप्यते पापकेनेति । एष इति ब्राह्मणोक्तः। तं पूर्वोक्तरूपमात्मानं बिदित्वा तसीवात्मनः पदांचत् पदं चरणं स्थानं वा, तद्धाम परमं ममेति वाक्याद्झरं तद्वित् स्पात् । ततः पापेन लिप्तां न भवतीस्येव-मक्षरिबदो माहात्म्यमुक्तवा पठचते । तत्साधनमुच्यते । तस्मादेवं विदित्यादिना । यस्मादेवं ज्ञातुर्माहात्म्यं तस्मादेवं शास्त्रतो ज्ञः, यः खरूपवित्, शान्तो दान्तः निगृहोन्तान्तर्बहिःकरण उपरतो निवृत्त-सर्वेहासितिश्वः दुः ससहिष्णुः अद्यावित्त आस्तिक्यबुद्धिंमान् आत्म- न्येवात्मानं पश्येत सर्वमेनं पश्यित सर्वोऽस्यात्मा भवति सर्वस्या-ऽद्मा भवति सर्वे पाप्मानं तरित, नैनं पाप्मा तरितासाद्युक्त्वान्ते प-ठ्यते, य एवं वेदेति । अत्र हि पाप्मतरणादिक्षं ब्रह्मज्ञानमाहा-त्म्यमुच्यते । ज्ञानस्य संसारमुक्तिहेतुत्वाद । अथर्वणोपनिषदादिषु तु भगवद्भक्तेर्मुक्तिहेतुत्वमुच्यते। परं ब्रह्मतद् यो धारयतित्युपक्रम्य भजति सोऽमृतो भवतीति । अग्रेऽपि मुक्तो भवति संस्रतिरित । एत-द्विषयव्यवस्था तु पुरैवोक्तेति नात्रोच्यते। एतावान परं सन्देहः—

नि स्वशारीर पवातमानमक्षरं पश्येत्। अर्हे कृत्यत् चश्चेत्यर्हाऽथें कि-कु। दर्शनाहं इत्यर्थः। एवं दर्शनाहितामुक्त्वा स्वस्य द्रष्टृतानिश्चयार्थः क्रष्ट्रिक्षिङ्गानि वदति। सर्वमेनं पर्यतीत्यादिना स्वज्ञानार्थे किङ्गमु-कत्वा परज्ञानार्थं तदाह, विषापो विजरो विजिघत्सोऽपिपासा ब्राह्म-णो भवति य एवं वेदेति। य उक्तप्रकारकब्रह्मद्रष्टा स विपापाद्यौर्ल-क्वैर्निश्चेय इत्यर्थः। अत्र विपापत्वं पापरूपकार्याकर्त्तृत्वमेव । बाह्यानां जराद्यभावानां समभिव्याहारात् । न तु पूर्वपापराहित्यम् । तस्य तर्त्तव्यत्वेनात्रोक्तत्वात्। इदं चान्यमते ९ पि तुल्यम्। सर्वेरेव, अश्व-इव रोमाणि विधूय पापं स आगच्छति विरजां तत्सुकृतदुष्कृते विध्नुत इत्यादिश्रुतीरुदाहत्य विदुषोऽपि दहवियोगसमय एव तर्स-व्याभावव्याख्यानात् । अन्यथोक्तश्रुतिविरोधादिति सर्वमभिसन्धा-यास्य वाक्यस्य निष्कृष्टार्थमाहुः। \* अत्र हीत्यादि \* तर्त्तव्यतिङ्कां श्रुतिमुक्त्वा तदभाविङ्गामाहुः। \* अथर्वणेत्यादि \* परं ब्रह्मोत्या-दिवाक्यं गोपालतापनीयस्थम् । अर्थस्तु स्फुटः । आदिपदेन तदुपहुं-हणभूतपुराणसङ्घहः। अतः परं यदंशे संशयस्तं प्रकटियतुं पूर्विवि-चारितमंशं प्रथममाद्यः। \* एतदित्यादि \* एतच्छ्रुतिद्वयविषयभूते थे श्चानभक्ती तयोर्या व्यवस्था अधिकारिभेदेन रूपभेदकथनात् तेन तेम ते ते धर्मास्तत्र तत्रोपसंहार्या, नोपसंहार्याश्चेति नियमरूपा, सातु, न वा प्रकरणभेदादिति सूत्र प्वोक्तेति तदंशे संदेहाभावादत्र पुननों च्यत इत्यर्थः। सन्दिग्धांशीमाद्यः \* एतावानित्यादि \*।

थ एवं वेद स पाष्मानं तरतीति वचनाज्ज्ञानद्यायामपि पापसत्त्वं वाच्यमन्यथा तरणासम्भवापत्तेः । एवं सित भक्तिद्यायामप्येवमेव, न वेति भवति संशयः । तत्र श्रुताविवशेषेण पापनाशश्रवणान्मु-क्तिपूर्वकाले पापनाशावश्यमभावादेकत्र निर्णितः शास्त्रार्थोऽपर-न्नापि तथेति न्यायेन भक्त्या पापनाशादत्रापि तथेवेति प्राप्त आह् । सम्परायः परलोकस्तिस्मन् प्राप्तव्ये सतीसं-धः । अथवा परः पुरुषोत्तमस्याऽयो ज्ञानम् । तथाच सम्यग्मूतं पुरुषोत्तमज्ञानं येन स सम्परायो भक्तिमार्ग इति यावत् । अथवा परे पुरुषोत्तमज्ञानं येन स सम्परायो भक्तिमार्ग इति यावत् । अथवा परे पुरुषोत्तमे अयनमयो गमनं प्रवेश इति यावत्त्याच सम्यव्य-रायो येन स तथा भक्तिमार्ग इसर्थः । ज्ञानमार्गेऽक्षरप्राप्या भक्ति-मार्गे पुरुषोत्तमप्राप्या तस्माद्विशेषमत्र ज्ञापियतुमेवं कथनमतो भक्तिः पूर्वमेव पापनाशो युक्त इति भावः । ब्रह्मभृतस्य भक्तिलाभान्

<sup>\*</sup> एवं सतीति \* मुक्तिकारणत्वेन भक्तिक्षानयोस्तीवये सित । तयो स्तीवय, भक्ती पापस्चनाद्यभावश्च सन्दंहवीजम् । पूर्वपक्षमाद्दुः \* तत्र श्वतावित्यादि \* । \* तथेवेति \* । भक्तिद्द्याया पापसत्त्वमेव । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति सम्पराय इत्यादि \* भक्तिद्द्यायामेव तत्तं व्याभाव इति भावः । संपरायशब्दस्य प्रसिद्धार्थप्रहणे भक्तिमाग्वेश्व क्ष्याद्वारापित्तिरिति तम्थे विहाय योगिकार्थे गृहीत्वा व्याकुर्वन्ति । \* अथवेत्यादि \* । अत्र द्वेधा व्याख्यानेन पुरुषात्तम् आनस्य तत्प्राप्तेश्च साधनं भक्तिमागं एवेति झापिते सन्दंहो भवन्ति । नतु कृष्टियामपहरतीति न्यायेन योगस्य निर्वेलत्वादिद् न युक्तम् । व्यासवरणेवा कृत एवं प्रयुक्तमिति, तद्वारणायाद्वः \* झानमागंत्यादि \* । \* तस्मादिति \* । झानमागांत् । \* एवं कथनिमन्ति \* । योगिकपदकथनम् । तथाचेवं व्यासाशयायस्थ्याहारापक्षया यौगिकादरस्य लघुत्वासैवमाशयकथनं युक्तमित्यर्थः । \* भक्तेरिति \* मर्थादा मागांत्राक्षयाः स्थादा स

ऽनन्तरं, भक्तया मामभिजानातीति मगवद्वाक्यात पुरुषोत्तमस्वरूपक्वानस्य भक्तयेकसाध्यत्वात तथा । एवं सति "मुक्तानामिष सिद्धानां नारायणपरायणः । सुदुर्लभः प्रशान्तात्मा कोटिष्विषः महामुने । मुक्तोपस्टप्यव्यपदेशात । जन्मान्तरसहस्रेषु तपोध्यान-समाधिभिः । नराणां क्षीणपापानां कृष्णे भक्तिः प्रजायते । जन्मान्तरसहस्रेषु समाराध्य दृषध्यजम् । वैष्णवत्वं लभेतः कश्चित सर्वपापक्षयादिहे"सादिवाक्यैः पापनाशानन्तरमेव भक्ति-सम्भवाद्धक्तस्य तर्त्तव्यपापादेरभावान्न ज्ञानमार्गीयतुल्यतेत्त्यर्थः ।

नतु य एवं वेदेति सामान्यवचनात् पुरुषोत्तमिवदोऽप्येवमे-वेति चेत्तत्राह । तथा ह्यन्य । तथा ज्ञानानन्तरमिति पापवन्तोऽन्ये भक्तिमार्गीयेभ्योऽन्य इत्यर्थः । उक्तवचनक्रपोपपत्तिर्दिशब्देन ज्ञा-प्यते ॥ २० ॥

#तथेति \* ज्ञानमार्गाद्धिकमार्गस्योत्कृष्टत्वम। ज्ञानमार्गे साक्षात्कारोत्तरं पुण्यपापनिवृत्त्या सुखप्राप्तेः। भक्तेस्तु पापनाशोत्तरमेव भवनादादित एव सुखप्राप्तेश्चेत्यापि बेष्ट्यम् । किश्च । ननु भवत्वेवं तथापि कथं भक्तिमार्गे तत्तं व्याभाव इत्यत आहुः \* एवं सतीत्यादि \* मुक्तानामिति वाक्यं तु षष्ठस्कन्धचतुर्दशाष्ट्यायस्थम् । नराणां सीणपापानामिति तु पाण्डवगीतास्थम् । समाराष्ट्य वृष्ण्वजमिति तु षाराहपुराणीयप्रबोधिनीमाद्वात्म्यस्थम् । वेष्णवत्वमिति \* भक्तिमार्गीयग्रेमवत्त्वम्। एतद्ये, 'पतज्ञात्वा तु विद्वद्धिः पूजनीयो जनाईनः। वेदोक्तविधिनासम्यग् भक्तिमार्गानुसारत' इति गारुडवाक्यात् । सिन्धास्ते वेष्णवाश्च त इति गारुडाच्च । तथाचेतेष्यो वाक्येष्यो भक्तस्योत्कृष्टत्वात् तथेत्यर्थः। सूत्रशेषमवतारयन्ति। \* ननु य इत्या-दि \* । नान्धदं सूत्रे कृतो लक्ष्यत इत्यत आहुः। \* उक्तेस्यादि \* । स्थान्ध हिद्यदाह्यस्थत इत्यतं स्थाः॥ २७॥

ननु भक्तिग्राणिष्णाणिष्ण गोपस्तीणां दृःसहमेष्ठविरहतीत्र-तापधुताऽश्रभाः । ध्यानाप्राप्ताच्युताश्लेषिनर्दृत्या क्षीणमङ्गला" इति , वचनेन दुष्कृतसुकृतयोरापि हानिश्रवणात पूर्वोक्तवचनैर्विरोध इ-त्याशङ्कायामुत्तरं पठति ।

#### छन्दत उभयाविरोधात् ॥ २८ ॥

छन्द इच्छा तथाच भक्तिमार्गीयाणामिष पूर्व पापानाशो यः सभगविदच्छाविशेषतोऽतो भक्तेः पूर्वमेव पापनाशिनक्षिकाऽतन्नाश निक्ष्यकवचनयोरिवरोधाद्धेतोर्भक्तेः पूर्वमेव पापनाश आवश्यक इ-स्यर्थः । एवं सिति भक्तेः पूर्वमेव तन्नाश औत्सर्गिकः । स कचि-दिशेषेच्छयाऽपनोद्यत इति भावो ज्ञापितो भवति । अत्रेच्छाविशेषे

छन्दत उभयाविरोधात्॥ सूत्रमवतारयन्ति। \* ननु भक्ती-त्यादि \*। \* पूर्वोक्तवचनैस्ति \*। पापानावबोधकवचनैः। तथा-च विरोधादनिश्चये पापसिश्रपातान्न भक्तिमागीयस्योत्कर्षसिद्धिरि-ति राङ्कायां विरोधनिवारणायोत्तरं पठतीत्यर्थः। सूत्रं व्याकुर्वन्ति \* छन्द् इच्छेत्यादि \*। \* एवं सतीति \* पापनाशस्य बहुवाक्यत्वसि-इत्वे सित। \* ज्ञापितो भवर्ताति \*। इच्छ।या अविरोधकथनेन शापितो भवति । ननूपपादनमन्तरंणैवमिच्छा कथं शातुं राक्यत इत्यत आहु: \* अत्रेच्छत्यादि \*। तथाच विस्तर्राभयात्रानुपपादनेऽपि सुबोधिनीतोऽवगन्तव्यमित्यर्थः। एवं चात्र तर्त्तव्यलिङ्गकश्रुती, त-मेवं वेदानुवचनेन विविद्यन्तीति पूर्वे श्रावणात् सामान्यतो वदै-कसमधिगम्यत्वं प्रतिपादितम् । सरस्वत्यां कृतकेतमिति विशेष-स्त्वप्र बाच्य इति । नन्वन्यैर्यत् सूत्राणि व्याख्यायन्ते तत्र पूर्वतः न्त्रोक्तन्याया उपोद्धलकत्वेनोपन्यस्यन्ते । ब्यासपादैस्तेषां तत्र तत्रा-ऽऽद्रणात्। अत्र तुपुराणेतिहासवाक्यानि । तत्र किं ज्याय इति चेत्। उच्यते। इदमेव ज्यायः। इतिहासपुराणयोर्वेदोपबृंहणत्वात्। तत्रापि वेदान्तक्रद्वेदविदेव चाहमिति। मां विधत्तेऽभिषते मामि- वक्तव्यबहुत्वेऽपि किञ्चिदुच्यते । चिकीिर्षतलीलामध्यपातिभक्ता न सोपियस्नेहवत्यो न सगुणिवग्रहा, न वा सुकृतािदयुक्ता इति ज्ञापियतुं कितप्यगोपिस्तिद्वपरीतधर्मयुक्ताः कृत्वा तस्यां दशायां । स्वपाप्तो प्रतिवन्धं कारियत्वा स्वयमेव तां दशां नाशियत्वा स्वली-लामध्यपातिनीः कृतवािनिति । न होतावता सार्विदक एवाऽयं भावो भवति । न हि मन्त्रप्रतिवद्धशक्तिरियरदाहक इति तत्स्व-भावत्वमेव तस्य सार्विदकिमिति वक्तुं शक्यम् । एतच श्रीभागवत-दशमस्कन्धविद्वतौ प्रपिश्चतमस्माभिः ॥ २८ ॥

गंतरर्थवत्त्वमुभयथाऽन्यथा हि विरोधः ॥ २९॥ ननु सस ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहाया परम न्यां-

ति वाक्याद्वातेव ज्यायसी। स्वयं समाधावनुभूयोक्तत्वाच्छ्रीभाग-वतं च। पूर्वतन्त्रे तु जैमिनय यत् स्वयं गुरुमुखादवगत्य पाठितं तदंव आद्वियते, नेतर्राद्वित जैमिनिमतद्वृषणादवगम्यते। किञ्चा-ऽस्मिन् सूत्रे छन्दःशब्देन कैञ्चिद्विद्याभ्यास्यमनियमजनिका विदुष इच्छा व्याख्यातां। अन्यैस्तु तत्सुहृदां तद्द्विपामिच्छा। इतरेस्तु-व्याख्यातुरिच्छा। यथाकथञ्चिच्छ्रुरुतिद्वयाविरोधः सम्पाद्य इति। प्वमिप विचारे ईश्वरेच्छायाः सर्वत्र कारणत्वात् तत्त्तद्विद्यावतस्तदा तदा तथा तथेति यथाश्रुताङ्गोकारेऽपि मुक्तिप्रतिबन्धाभावाच्छ्रुरुति-सङ्कोचाभावाच्य कि ज्याय इत्यपि विचारय। न हि क्रमण मुक्ति प्राप्नुवता वा किञ्चित्रक्षणोत्तरं विरज्ञानदीतरणे वा सुकृतादिक्षये पर्यद्वोपासकस्य किञ्चिद्वश्चेषो भवति। अतः काकदन्तविचारप्राय-मेतत्॥ २८॥

गतरर्थवत्त्वमुभयथाऽन्यथा हि विरोधः॥पूर्वाधिकरणे ज्ञाना-ऽपेक्षया भक्तेर्ज्ञान्यपेक्षया भक्तस्य चोत्कर्षः प्रतिपादितः। तमेव त-देतुबोधनेन हढीकरोतीत्याद्यायेनाधिकरणमवतारयन्ति । \* नन्वि-खादि \*। अत्र, तमेवि विद्यानिति वाक्यमुत्तरनारायणसम् । तत्र, मिश्रित तमेवं विद्वानमृत इह भवति नान्यः पन्या विदेतिज्यनायेन्
सादिश्रुतिभिरुक्तक्ष्पब्रह्मज्ञाने ससेव मोक्ष इत्युच्यते । यमेवैष

हणुते तेन छभ्य इति श्रुसा आत्नीयत्वेनाङ्गीकारात्मकवरण
हय भक्तिमार्गीयत्वाद तस्मिन् सित भक्तिमार्गे मवेशाद्धवसेव स

हत्युच्यते । किञ्च । भक्सा मामभिजानातीत्युक्त्वा, ततो मां
तत्त्वतो ज्ञात्वा विशते तदनन्तर्मिति भगवतोक्तिमिति भक्तिमार्गे
इपि पुरुषे। त्तमज्ञानेनेव मोक्ष उच्यते, ज्ञानमार्गे त्वक्षरज्ञानेनेति

बेदाहमेतं पुरुषं महान्तमादित्यवर्णे तमसः परस्तादिति पूर्वार्से, पर्त जगत्कर्तृतया पूर्वमन्त्र उक्तं महान्तं पुरुषम् अहं वेदेतिश्चातिः स्वस्य शातृत्वमुक्तवा, तत्स्वरूपमाह । तमसः-अज्ञानात्मकस्य परस्तात् प-रम्। आदित्यवर्णम् आदित्यस्येव मण्डलान्तः श्यामावदातो वर्णो यस्य, इयामान्कबलं प्रपद्ये शबलान्कचार्मामति छान्दोग्ये श्रुतत्वात्ताहशम् तथा वैताहराश्रुतिभिः सत्यादिलक्षणकोक्तरुष्ट्राह्मानेन मोक्ष उच्य-ते। यमेवेति श्रुती तूकप्रकारेण भक्तीव स आत्मलाभात्मको मोक्ष उच्यत इति मोक्षार्थे ज्ञानभक्ती समुश्चेतव्ये ? किं वा विकल्पियत-च्ये १ इत्यकः संशयः। किञ्च, भक्त्या मामिति गीतायां पुरुषोत्तमशान-स्य, ब्रह्मविदाप्नोति परमिति श्रुतावक्षरज्ञानस्य च मोक्षहेतुत्वमुच्यते इति भक्तेन तद्र्धे ते समुश्चेये ? विकल्पनीये?वेखपरः। नच विकल्प-स्याष्टदोषदुष्टत्वात् समुख्य एव युक्त इति वाच्यम् । तस्मान्मद्भक्ती-स्येकादशस्कन्धीयभगवद्वाक्ये भक्तं प्रति ज्ञानस्यानुपयोगबोधनेन तत्समुच्चयस्य वैयर्थात् । तथाचैवं प्रथमे फल्पे श्रुत्यांर्द्वितीये-च स्मृत्योर्विरोधात् समुच्चयविकल्पयोरेकतरानिर्द्धाराद्वाप्याना-मबोधकत्वं प्रसन्ज्यते । नच ज्ञानेनैव मोक्षस्तमेवमिति श्रुती, भक्ता-मामिति स्मृतौ च तस्यैव मोक्षहेतुत्वेनोक्तेः। भक्तस्य शानेनैरपेक्ष्योन किस्तु तत्वतो हानं भक्त्येति साधनान्तरसाधितं शानमतात्विकःवाश्र श्रेयोऽतो भक्तिरेव ज्ञानार्थ कार्येति तत्स्तुत्याभेषायेति न भक्तेः समुच्चयशङ्केति बाष्ट्रयम् । एवं भक्तित्यागेऽपि श्रुतौ ब्रह्मविदित्यन विशेषः । 'तस्मान्मद्रक्तियुक्तस्य योगिनो वै मदात्मनः । न झानं न चैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिहे'ति वचनेन भक्तिमार्गीयस्य झान-नैरपेक्ष्यमप्युच्यते । तथाचैवं मिथः श्रुखोः स्मृखोश्च विरोधाने-कतर्रानर्द्धारः सम्भवति । नच झानेनैव मोक्ष उभयत्रापितथोक्तेः। झानेनरपेक्ष्योक्तिस्तु भक्तिस्तुसभिप्रायेति वाच्यम् । विषयभेदेन झानभेदान्मुक्तिसाधनं कतमज्ज्ञानिमसनिश्चयात् । नच श्रेति-त्वाविशेषात् समुच्चय इति वाच्यम् । ज्ञानिनोऽक्षरे, भक्तस्य पुरुषोत्तमे लयात् समुच्चयाऽसम्भवात् । तर्धेवं विरोधाभावादुप-पन्नं सर्वृमितिचेत् । न । पूर्व ज्ञानमार्गीयज्ञानवतः पश्चाद्धक्तिमा-

अक्षरस्य तमेवमित्यत्र पुरुषोत्तमस्य च विषयत्वेनोक्ततया विषयभेदेन शानभेदानमोक्षसाधकशानविकलपस्य दुर्वारत्वात् । नच श्रौतत्वाचि-शेषाज्ज्ञानयोरेव समुखयोऽस्त्वित वाच्यम्। अक्षरात् परतः पर इति श्रुतेरव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तमादुः परमां गतिम । यं प्राप्य न निवर्त्तनते तद्धाम परमं ममेति गीतावाक्याश्वाऽक्षरपुरुषोत्तमयोर्भेदादव्यक्तवा-क्येऽक्षरस्य परमगतित्वकथनेन ब्रानिनोऽक्षरे लयाद्, भक्त्या मामिति बाक्यं खस्य विशतिकर्मत्वबाधनेन भक्तस्य पुरुषोत्तमे लयात् स्थान-भेदेन फलभेदे तयोरिप समुख्यस्यासम्भवातः । ननु यद्येवं फलभे-इस्तर्हि तस्य तस्य साधनस्य तत्र तत्र व्यवस्थित्या वाक्यानामितरेतर-विरोधाभावात् सन्देहे निवृत्ते सर्वे श्रुत्युक्तं स्मृत्युक्तं चोपपन्नमिति व्यर्थमेवाधिकरणमितिचेश । पूर्वे ज्ञानमागीयज्ञानवतः पश्चाद्भक्ति-मार्गीयशानवतः, अन्ते या मातिः सा गतिरित्यङ्गीकारे पूर्वशानवैय-र्ध्यप्रसक्तेर्दुर्बारतया तस्य न्यायस्याशक्यवचनत्वेन ताइशस्य लयस्यान-निर्द्धारासम्भवात्सन्देहेऽधिकरणप्रणयनस्यावश्यकत्वात् । अपर-श्रा । यदि भक्तेंरिवाक्षरकानादि परकानमेव कयाचिद्विधया आह-स्याधिकरणावश्यकत्वमुच्यते तदा तु, ततो मामित्याद्यक्तरीत्या भ-गवज्ञानस्यैय प्रवेशभ्याधनत्वमधिकरणे मन्तव्यम् । तथाच तमेवेति

गीयज्ञातवतो लयस्थाननिर्द्धारासम्भवाद । अपरश्च । ततो मां तक्वतो ज्ञात्वेति वचनाद् भक्तिमार्गे तत्त्वतो भगवज्ज्ञानमेव प्रवेशसाधनमिति मन्तव्यम् । तथाच 'मत्कामा रमणं जारं मत्स्वक्ष्पाविदोऽबलाः । ब्रह्म मां परमं प्रापुः सङ्गान्छतसहस्रशः' इति वाक्याज्ज्ञानमार्गीयभक्तिमार्गीयज्ञानरहितानामापे भगवत्प्राप्तेस्तत्साधनत्वनिक्षपकश्चितिवरोधः । तथाच कचिज्ज्ञानं मुक्तिसाधनत्वेनोक्यते, कचिद्धक्तिः, कचिन्नोभयमपीस्रेकतरसाधनानिश्चयान्मुक्तिसाधने मुमुक्षोः मद्यन्यसम्भव इति प्राप्ते आह् । गतेर्थवन्त्विमसादि । गतेर्ज्ञानस्यार्थवन्त्वं फलजनकत्वमुभयथा मर्यादापुष्टिभेदनेसर्थः । अत्रायमाश्चाः । एष उ एव साधु कर्म कारयति तं यमेभयो लोकेभ्य उन्निनीपतीसादिश्चितिभ्यो भगवान् स्रष्टिपूर्वकाल
प्रवेतस्मै जीवायतत्कर्म कारियत्वैतत्कलं दास्य इति विचारितवानि-

भृतेः साधधारणत्ववद्, मत्कामा इति स्मृतौ, सङ्गाच्छतसहस्रश इति कथनेन तदुपदृंहिताया वरणश्रुतरिप सावधारणतुरुयत्वेन मागंद्वयसिद्धक्षानर्राहतामापि भगवत्प्राप्तक्षांनसाधनत्वनिकपकश्रुतिविरोध इति तत्कृतसंशयाद्य्यधिकरणमावश्यकम् । अतः पूर्वोक्तौ विषयौ संशयौ च निर्वाधौ । तथा सित, तथाच कचिदित्याद्युक्तरीत्या
मुमुश्रुप्रदृत्यसम्भवान्मोक्षेच्छां परित्यज्य स्वगंसाधन एव प्रयतनीयम् । किश्चैवं मुमुश्रुप्रदृत्यसम्भवे प्राप्ते पूर्वोक्तं क्षानभक्त्योस्तातरम्यं
भक्त्युत्कर्षो दापस्य कादाचित्कत्वं च न निर्द्धारियतुं शक्यिमिति च ।
पूर्वपक्षे प्राप्ते श्रुतेवोधकतात्रकारं वदन् सिद्धान्तेन पूर्वोक्तं द्रद्वितुं
क्षानात्कर्षवाधनतात्पर्यमाहेत्यथः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* गतिरित्यादि \* निर्वदं कथं बुद्धावारोहतीत्याकाङ्कायां व्युत्पाद्यन्ति । \*
अत्रायमित्यादि \* कार्यमात्रं प्रतिश्वरेच्छायाः कारणत्वेन तस्याश्च
नित्यत्वेन, एष तु पवेत्यादिश्चत्युक्ताऽपीच्छा तथेति भगवान् सृष्टिपूर्वकाल एष यर्पयथा विचारितवांस्तक्षयेविति। तत्र भगविद्धवारशरीर-

ति तथैव भवति । तत्रोक्तरीया मुक्तिसाधनानुगमे हेतुरवश्यं चा-च्यः । एवं सित क्वातिसाध्यं साधनं ज्ञानभक्तिक्यं शास्त्रेण बोध्य-ते । ताभ्यां विहिताभ्यां मुक्तिर्मर्यादा । तद्रहितानामिष स्वक्रपव-छेन स्वप्रापणं पुष्टिरुच्यते । तथा च यं जीवं यस्मिन्मार्गेऽङ्गीकृत-वांस्तं जीवं तत्र प्रवर्तयित्वा तत्फलं ददातीति सर्व सुस्यम् । अत एव पुष्टिमार्गेऽङ्गीकृतस्य ज्ञानादिनैरपेक्ष्यं मर्यादायामङ्गीकृतस्य त-दपेक्षित्वं च युक्तमेवेति भावः । अत्र साधकत्वेन, विपक्षे बाधक-माह । अन्यथा हि विरोध इति । अन्यथा मर्यादापुष्टिभेदेन व्यव-

प्राविष्टोश्वयनकारणविमर्षे पूर्वोदाद्यतवाक्योक्तरीत्या ज्ञानभक्तियरण-भगवद्विषयककामरमणजारादिबुद्धीनां शास्त्रे कथनेन मुक्तिसाधना-ननुगमे सति शास्त्रद्वारा मुमुक्षुप्रवृत्तिसिद्धये तत्साधनानुगमहे-तुरवश्यं वक्तव्यः। एवं तद्वचनावश्यकत्वे सति उक्तमार्गमेद एव हेतुः । तत्र कृतिसाध्यमित्याद्युक्तरूपा मर्यादा । सर्वसाधारणहेतुना साध्यसिद्धी मर्यादापदप्रयोगस्य लोके दर्शनात् । यथैतावति कत पतावद्दीयत इति राज्यमयीदेति। शास्त्रेऽपि स्वकृतसेतुपरींप्सये-ति संतुर्मर्यादा। तद्रहितानामित्याद्यका तु पुष्टिः। अनुत्रह इति द्वितीयस्कन्धात्। अनुत्रहश्च धर्मान्तरमेव, न तु फलादित्सा । य-स्यानुग्रहमिच्छामीति वाक्यात् । कृपानुकम्पादिशब्दानां स बा-ह्यः। एवं सति, लोकवत्तु लीलाकैवल्यमितिन्यायेन \* तथाच यं जीवमित्याद्यक्तरीत्या ददातीत्युदिताऽनुदितहोमवर्दाधकारिभदाद् व्यवस्थितमिति सर्वे पूर्वोक्तं सुस्थम्। केवलमर्यादायां वृतस्य जीब-स्याक्षरे पूर्वे ज्ञानमार्गीयज्ञानवतः पश्चाद्धक्तिमार्गीयज्ञानवतः क्रमंण मर्यादायां पुष्टी चाङ्गीकारात्तस्य पूर्वमक्षरे ततः पुरुषोत्तमे लयस्य ध ते तु ब्रह्महृदं नीता मग्नाः कु ज्णेन चोद्धृता इतिवत् सुखेन सम्भ-बाङ्क्रुकतिद्वयोक्तमुपपन्नमित्यर्थः। पतेनैव स्मृत्योरपि विराधः परि-ष्ट्रत इति बोधयन्ति। \* अत एवेत्यादि \*अत एवेति \*मार्गभेदादेव। सुबरोषमवतारयं न्याकुर्वन्ति । # अत्रेत्यादि # । # तथेति #

स्थाया अकथने विरोधाद्धेतोस्तथेसर्थः । विरोधस्तु पूर्वपक्षग्रन्थ उपपादितः । एतेनैव, ननु श्रवणादिरूपा प्रेमरूपा च भक्तिरवि-देषेण पापक्षय एवोदेत्युत कश्चिद्विशेषोऽस्ति । तत्राधुनिकानामपि

मुक्तिसाधने मुमुक्षुप्रवृत्तिप्रतिरोधः। ननु सूत्रे को वा विरोधोऽभिष्रे-तो योऽत्र साधकत्वेनाद्रियत इत्यत आहुः। \* विरोध इत्यादि \*। अन्नेदं बोध्यम् । ब्रह्मनिरूपकेषु वदान्तवाक्येषु कचित्सृष्टिकर्कृत्वप्र-शासितृत्वादिक्रपं ब्रह्ममाहात्म्यं जीवात्मनः परमात्माभेदस्तादशज्ञान-स्य मोक्षसाधनत्वं चोच्यते। कचिश्व वरणेन खतनुविवरणम्।कचि-क्रसचैव मोक्ष इत्युच्यते। ततः प्रकरणभेदान्माहात्म्यक्षानवतात्माभे-द्वानेनाक्षरप्राप्तिः। वरणेन स्वतनुविवरणश्रावणात्तेन भगवत्स्वरूपे दर्शनगोचरे सति हृद्यप्रन्थिभेदात् सुदढस्नेहरूपायां भक्तौ जाता-यां पूर्वजातमुक्तविधज्ञानमपि तत्रैयोपकरोतीति पुरुषोत्तमप्राप्तिः । मच केवले ज्ञाने वरणमुपसंहर्त्तु शक्यम् । विद्याधर्मत्वाभावाद्, वर-णश्रुतै। जीवकृतसर्वसाधनालभ्यत्वश्रावणेन परमात्मनः श्रावणा-दिविध्युक्तसाधनालभ्यतया तन्मात्रसाधनिकायां विद्यायां वरणस्यो-पसंहर्त्तुमशक्यत्वाचा। एवं साधनभेदेन फलभेदसिद्धी पूर्वोक्तोन्नि-मीषाश्रुतिसिद्धभगवद्विचारशरीरे श्रीतसाधनानां तद्भावस्य त-व्रिरुद्धानां कामादीनामपि प्रवेशेन वरणे प्रकारभेदः सिद्ध्यति । स च पुराणोक्तैरुपबृंहणैविंशेषतोऽवगम्यत इति हृदिकृत्य सूत्रकृता इद-मधिकरणं प्रणीतिमित्यारायेन पुराणस्य विरोधपरिहारचिन्तनमञ् कृतं, न तु मुख्यतया तेषां विषयवाक्यत्वमिति वैदिकम्मन्यबहिर्मु-खबोधनाय वर्त्म। वस्तुतस्तु, सर्ववेदेतिहासानां सारं सारं समुद्-भृतमितिवाक्याद्वेदत्वमेव श्रीभागवतस्य । इतिहासपुराणं वेदानां पश्चमो वेद इति वृहदारण्यकश्चतेश्च । अतस्तद्वाष्यत्वेनापि विषय-वाक्यत्वं युक्तमिति न राष्ट्रगलेशः। प्रकृतमनुसरामः। प्रतस्याधि-करणस्य पूर्वाधिकरणोत्थशङ्कानिरासक्तपं प्रयोजनान्तरमाहुः। #ध्-तेनेत्यादि \*। पतेनेत्यस्य इत्यपि राद्भानिरस्ता विवितस्यत्यनेमान्य-

भक्तानां दुः खदर्शनाच्छ्वणादेः पापनाशकत्वश्रवणाच्चाविशेषपसस्त्वसङ्गतः । अथ श्रवणादि रूपा, पापे सर्यापे भवति। प्रेमरूपा सु
तश्राश एवेति विशेषो वाच्यः । सोऽपि प्रेमवतामीप अक्रूरादीनां
मणिप्रसङ्गे भगवता समं कापट्यकृतिश्रवणाञ्च साधीयानिर्यापे शङ्का निरस्ता बेदितच्या । तथाहि मर्यादापुष्टिभेदेनाङ्गीकारे वैलसण्यादाद्यायामङ्गीकृतानां मुमुक्षयैव श्रवणादौ मटिक्तस्तदातृत्वेनैब भगवति प्रेमापि, न तु निरुपिः । कदाचिद् वस्तुस्वभावेन
मुक्तीच्छानिट्याविप तद्भक्तेः साधनमार्गीयत्वाद्, अनिच्छतो मे
गतिमण्वीं मयुङ्क इति वाक्यादन्ते मुक्तिरेवभवित्री । अस्मिन्मार्गे
श्रवणादिभिः पापक्षये प्रेमोत्पिक्तस्ततो मुक्तिः । पुष्टिमार्गेऽङ्गीकृतेस्त्वसनुग्रहसाध्यत्वात तत्र च पापादेरमातेबन्धकत्वाच्छ्वणादिरूपा प्रेमरूपा च युगपत पौर्वापर्येण वा, वैपरीक्षेन वा भवसेब । अत्र श्रवणादिकमापे फलङ्पमेव । स्नेहेनैव कियमाणत्वास्त्र
विधिविषयः । न ह्यविद्यादिमुक्त्यन्तरूपभजनानन्दान्तरायरूपाश्रङ्कषाविरलविविधमहातरुगहनानां दहने लोलुपस्याऽनुग्रहानलस्य

यः। \* न साधीयानिति \*। पापं विना भगवति प्राकट्यहत्यसमभवात्र साधीयान्। तथाच सम्परायसूत्रसिद्धः सिद्धान्तो न युक्त
इत्याशङ्काऽप्येतेन मार्गभेदेन समाधानाित्ररस्ता वेदितव्येत्यर्थः।
कथं निरस्तेत्याकाङ्क्षायां व्युत्पाद्यन्ति। \* तथा हीत्यादि \*।
\* वक्तुं शक्येत्यन्तम्। तथाच सम्परायसूत्रसिद्धः सिद्धान्तो
मर्थादामार्गविषयः। सत्यपि पापे भक्तशुद्रयपक्षस्तु पुष्टिमार्गे। तत्र
वरणप्रकारभेदे नियामिका या इच्छा. सा, छन्दत उभयाविरोधादिति
सूत्रे स्विता, सैवात्रोभयथेति पद्व्याख्याने व्युत्पादिता। तेन न
चोचावकाद्यः। नापि तत्कतश्रवणादीनां पापनाशार्यत्वं शङ्कामः।
तेवां प्रेम्णा कियमाणत्वेन फलमध्यपातित्वात्। पापस्य त्वनुप्रदेणेव
नाशसम्भवादित्यर्थः। नम्बेतादृष्येवेच्छेत्यत्र कि मानमत आहुः।

तदान्तरास्तिकपापत्लं प्रतिबन्धकिमिति बन्तुं शक्यम् । तहुक्तं श्रीभागवते—'स्वपादम्लं भजतः प्रियस्य सक्तान्यभावस्य हरिः परेशः । विकर्म यच्चोत्पतितं कथिश्च ह्याति सर्वे द्वादि संनिविष्ट' इति । विकर्म प्राक्तनं तद् दुःखदिमिति, स्वयं चहरित्वेन दुःखहर्तिते धुनोति उक्तविशेषणविशिष्टस्य स्वतो विकर्मकुससम्भवात सांसर्गिकं पत्तो भूतं, न तु मया कुर्तामितिवद् वा यत् कृतं विकर्म तन्त्वथिश्च दुत्पतितिमित्युच्यते । सक्तान्यभावत्वेन भगवत्सेवाव्यास-क्रेनेन्द्र द्युम्नाख्यपाण्ड्यराजवन्महदागमनाद्यज्ञानं वा वक्ता उक्तक्षे भक्ते विकर्मीक्तावरुचित्रामिते क्वापनाय वा कथिश्चिदित्युक्तवान् । तेन तर्वितं विकर्मात्राभिषेतिमिति क्वायते । एतादशस्यापि यदि विकर्म भवेत तदा तिवदन्त्वयं न तेनान्यत् कर्त्तव्यम्। भगवानेव द्वदि निविष्ट-

<sup>#</sup> तदुक्तमित्यादि \*। अत्र यद्विकर्म यच कथं चिदुत्पतितं तत्संब भुनोतीत्यन्वयः। तत्र पूर्वे विवृण्वन्ति। \* विकर्मेत्यादि \*। तद् दुख-दामित्यत्र तदिति भिन्नं पदम्। \* हरित्वेन दुःखहर्सेति \*। 'हरा-म्यघं यत्स्मर्नृणां हविर्भागं क्रतुष्वहम् । वर्णश्च मे हरिच्चेष्टस्तस्मा-द्धरिरहं स्मृत'इति महाभारतवाक्यात्तथा। मध्ये निविष्टस्य कथ-श्चित्पद्स्य धुनोतिना सम्बन्धे धूननप्रकार इच्छाविषय एव वाच्यः। स चेच्छाविवरणादेव लक्ष्यत इति वैयर्थात् पूर्वपदेनैव सम्बन्धो युक्त इत्याशयेन द्वितीयं विवृण्वन्ति । \* उक्तेत्यादि \* । मसो भूतं, न तु मया कृतमितिवाद् इति । अकामतः, अबुद्धिपूर्वकं च कृतम्। एवञ्च सांसर्गिकेन सह त्रिविधं विकर्मोक्तम् । त्यक्तान्यभा-वस्यैतद्पि न सम्भवतीत्यरुच्या ततोऽतिरिक्तमन्यदाहुः। \* त्यक्ते-स्यादि \* अज्ञानं वेतिकथश्चिद्धरपतितविकर्मस्थानीयमिति रोषः । गीण्यङ्गीकारे बीजं वक्तुमाद्यः। \* वक्तेत्यादि \*। तथाच ताहरास्य पापमेव नास्ति, किन्तु भगवदिच्छैव ताइशी सन्मार्गस्थापनार्थेत्यान रायेनैतद्वाक्यवक्ता करभाजनो योगीश्वर एकादरास्कन्धे निर्मि प्रति तथोक्तयानित्यर्थः । एवं कथनस्य तात्पर्यमाद्वः भ \* तेनेत्यादि \* ।

स्तक्रनोति यत इति। कदाचित्स्वभक्तिबलस्फूर्सा सदोषमपि जनं कृतार्थीकरिष्यामीसङ्गीकुर्याच्चेद्धक्तस्तदैव हृदिस्य एव तत्संसर्गजं दोषमस्यतदङ्गीकारेण तदोषमपि धुनोतीति सर्वपदेनोच्यते । चिर-कालभोग्यमपि तत्क्षणेनैव नाशयति । तन्नाशनं कालादेरप्रतिब-न्धकत्वामसपि ज्ञापयितुं परस्य कालादेरीशत्वमुक्तम् । अव भजनादिहृभिवेशान्तानां स्पष्ट एव विकर्मणि ससपि सम्भव इति ॥ २९ ॥

उपपन्नस्तल्रक्षणार्थोपलब्धेल्डोंकवत् ॥ ३०॥

ननुं मुक्तरेव सर्वत्र फलत्वमुच्यते । युक्तं चैतत् । संस्रतेर्दुः-खात्मकत्वाद, तिश्वट्तेः सर्वेषामिष्टत्वाद । पुष्टिमार्गीयभक्तानां

सर्वपदतात्पर्यमाहुः । \* कदाचिदित्यादि \*। इदमपि नवमस्कन्धे रिन्तदेवोपाख्याने सिद्धम् । 'तत्प्रसङ्गानुभावेन रन्तिदेवानुवर्त्तिनः । अभवन् योगिनः सर्वे नारायणपरायणा' इति, द्वितीयस्कन्धे शुको-क्षौ च—'किरातद्वणान्ध्रपुलिन्दपुष्कसा आभीरकङ्का यवनाः खन्सादयः । येन्येऽपि पापा यदुपाश्रयाश्रयाः शुद्ध्यन्ति तस्मै प्रभवि-ष्णवे नम' इति । चिरकालभोग्यस्य यत्र क्षणमात्रेण नाशनं तदुदा-इरणं त्वन्तर्गृहगताः प्रागेवोक्ताः । निद्धमाहुः । \* अत्रेत्यादि \*। तथाच मर्यादाभक्तिमार्गे तर्त्तव्याभावाज्ञ्ञानमार्गत उत्कर्षः, पृष्टिभ-क्तिमार्गे तु कचित्पापसन्त्वेऽपि भगवतैव तन्नाशनेन कपातिशयादु-स्कर्ष इति सिद्धमित्यर्थः । तेन पूर्वाधिकरणोक्तो भक्त्युत्कर्षो हेतुबो-धनेन इदिकृतः । किञ्चेतेन भगवतः फलन्वबोधनात् स्वरूपावस्थित-स्थिव तथात्वाद्वकेतनत्वरूपो धर्मोऽपि प्रतिपादितः ॥ २९ ॥ ७ ॥

उपपन्न स्तल्लक्षणार्थोपलब्धेलीकवत् ॥ पूर्वाधिकरणे भक्ति-हेतुबोधनेन न्नानमार्गापेक्षया भक्तिमार्गस्योत्कर्षी दढीकृतः । अत्र स्वनुत्रहजन्ययोर्मर्थादापुष्टिभक्त्योर्मध्ये मर्यादाभक्तेः पापनाशीसर-मेत्र जायमानत्वाद्व दुष्टिभक्ती च तादशनियमाभावात् तत आधि- तु तदनपेक्षित्वमुच्यते । तदुक्तमथर्षणोपनिषत्स्वष्टादशार्णमन्त्रस्व स्पमुक्त्वा पठ्यते । परब्रह्मतद्यो धारयतीसादेरन्ते सोऽमतो भवती-सादि । एतद्र में कि तद्र्षं कि रसनं कथं हैतद्भजनिमसादिमक्तो-करं पठ्यते, भक्तिरहस्यभजनं तदिहामुत्रोपाधिनैराक्ष्यनैवामुख्यात्मनः कल्पनमेतदेव नैष्कर्म्यमिति । एतद्र विचार्यते।मन्त्राष्टिक्तित-दिधष्ठातृह्मपध्यानादेरमृतत्वं फलमुच्यते । भजनस्वह्मपं च याव-त्फलनैराक्ष्येन भगवसात्मनः कल्पनमित्युच्यते। नच फलनैराक्ष्येन भजनेऽप्यन्ते मुक्तिरेव भवित्रीति वाच्यम् । तं यथा यथोपासते तथेव भवति तद्धैतान् भूत्वावतीति श्रुतेर्मुक्तिसाधनत्वेन ज्ञात्वा भजते तथेव भवति तद्धैतान् भूत्वावतीति श्रुतेर्मुक्तिसाधनत्वेन ज्ञात्वा भजते तस्य तदेव फलमित्व यतो निर्णयःसम्पद्यते । ये यथा मां प्रपद्य-

क्यं न स्याद्तस्तारतम्यं विचार्यते। वरणश्चितप्रश्चभृतमिति पूर्ववदेव विषयसंशयो पूर्वपश्चे निक्षित्य स्वमवतारयन्ति । \* ननु मुक्तेरित्यादि \* पुष्टिमार्गीयभक्तानां मुक्त्यनपेक्षत्वं कुन्नाऽथवोंपनिषत्स्च्यत इत्याकाङ्क्षायां, गोपालपूर्वतापनीय इत्याह । \* अष्टाद्शाणेंत्यादि \* । \* भक्तिरहस्यभजनिमित \* अत्र भक्तिशब्दाच्छान्द्रसः
सोर्लुक् । रहस्यभजनिमत्यस्य विवरणं, \* तदिहेत्यादि \* अर्थस्तु
तद् भजनम् अमुष्यात्मनो वस्तुत पतदीयस्य जीवस्य इहामुन्नोपाधिनैराश्येनैय पेहिकामुष्मिकयावत्पलेष्साराहित्येन कल्पनं तदीयत्वसमर्थनम् । अन्तर्वहः सेवया तद्ददीकरणम् । कृपू सामर्थ्यदति
धात्वर्थात् । पतदेव = स्वस्य तदीयत्वसमर्थनमेव, नैष्कर्म्यं संन्यास
इति । अन्ये तु, भक्तिरस्य भजनं तदिहामुन्नोपाधिनैराश्येनामुष्मिन्
मनः कल्पनमिति पर्टान्त । एवं पाठह्रयेऽपि यावत्पलन्नैराश्यस्य प्रविष्टत्यादामुन्निकमध्ये मुक्तेरपि प्रवेशात् तद्वपेक्षत्वं समानम् । \*
पतदत्र विचार्यत इति \* उक्तं तापनीयवाक्यद्वयमस्मिन् सूत्रे विचार्यत । सन्देहं वक्तुं विचारप्रकारमाह । \* मद्येत्यादि \* । अमुं

नते तांस्तथैव भजाम्यहमिति भगवद्वाच्याच्य । अत एव रहस्य-भजनं छक्ष्यमुक्तम् । तथाच श्रौतत्वभगवत्सवन्धित्वयोरिवशेषाद् कतमो गरीयानिति संशये गढाभिमन्धिः पठित । मुमुक्षोः सका-शाद्रहस्यभजनकर्त्तेवोपपन्नः । उपपत्तियुक्तः । तमेवोद्घाटयति तल्छक्षणार्थोपछब्धेरिति । तल्छक्षणो भगवत्स्वरूपात्मको योऽर्थः । स्वतन्त्रपुरुषार्थरूपस्तदुपछब्धेः । स्वाधीनत्वेन तत्प्राप्तेरिसर्थः । यद्यपि पुरुषोत्तमे प्रवेशे तदानन्दानुभवो भवति तथापि न प्रभो-स्तद्धीनत्वम् । भक्तितिरोभावाद । प्रत्युत वैपरीसम्। भजनानन्दस्य

पञ्चपदं मन्त्रमावर्षयेद्यः स यात्यनायासतः केवलं तद् इति मन्त्रो-क्ता या पञ्चपद्स्याष्टादशार्णमन्त्रस्यावृत्तिः पुनः पुनः कथनम् । तस्मात् कृष्ण एव परो देवस्तं ध्यायेत्तं रसेत्तं भजेदिति ब्रह्मणोक्तं यत्तद्धिष्ठातृध्यानादि तस्य सर्वस्य अमृतत्वं फलम्, उपक्रम एव, योध्यायति रसति भजति सोऽमृतो भवतीत्यनेनोच्यते । \* भजनस्व-रूपमित्यारभ्य, भगवद्वाक्याश्चेत्यन्तग्रन्थस्तु स्फुटार्थः। पतिश्विगमना-याह । \* अत एवेत्यादि \*। \* अत एवेति \*। स्वरूपस्य फरू-त्वादेव। अस्य भजनमिति पाठे तु निरुपिधभजनमेव लक्ष्यम्। उभ-यथापि, तद्धैतानित्यादिभिः सिद्धो निर्णयस्तुल्यः । अतो निरपेक्षम-जनेऽपि मुक्तिरेव फलमिति निर्णयस्य कर्जुमशक्यत्वाद् यत् सिद्धं तदाह। \* तथाचेत्यादि \*। उक्तहेतुभ्यामुभयोर्भक्तयोः साम्यमेव युक्तमिति पूर्वपक्षरूपे संशये श्रुतिस्थगूढाभिप्रायं प्रकटयन् सूत्रं पठतीत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* मुमुक्षोरित्यादि \* । \* रहस्य-भजनकर्त्ति \*। पाठान्तरे तु निरूपधिभजनकर्ता। \* तमेवेति \*। ताइशं भक्तम् । गूढाभिसन्धिं वा । अत्रे उपपत्तेरेव कथनादिति । ननु पुरुषोत्तमे सायुज्येऽपि सूत्रोक्तस्य हेतोरुपपद्यमानत्वात् कथं रह-स्यभजनकर्त्तरेवाधिक्यस्य सिद्धिरित्यत आहुः। \*यद्यपीत्यादि \*। ननु माऽस्तु प्रभोस्तद्धीनत्वं सायुज्ये, तथापि खरूपानन्दापेक्षया भजनानन्द्रयाधिकवे कि मानमत आहुः। \* भजनानन्द्रयत्या- तत आधिक्यं तु, मुक्तिं ददाति किह चित स्मनभिक्तयोगं, दीयमानं न गृह्णन्ति विना मत्सेवनं जनाः, नारायणपरा इत्युपक्रम्य
स्वर्गापर्वगनरकेष्विप तुल्यार्थदर्शिन इसादिवाक्यैरध्यवसीयते ।
अत एव सामीष्यवाच्युपसर्ग उक्तः । तेन दासीत्वेन दासत्वेन
लीलायां सुहृत्त्वेन प्रभुनिकटे स्थितिरुक्ता भवति । नच महत्पदार्थस्वरूपाज्ञानादल्प एवानन्दे यथा सर्वाधिक्यं मन्वानः पूवर्गक्तं न वाञ्छति तथाऽत्रापीति वाच्यम् । दीयमानानामर्थानां
स्वरूपाज्ञानासम्भवात् । अनुभवविषयीक्रियमाणत्वस्यैवात्र दीयमानपदार्थत्वात् । तद्ज्ञाने स्वर्गादित्रये तुल्यदर्शित्वासम्भवश्च ।
मुक्तिं ददाति कर्हिचित् स्म न भक्तियोगिमिति वाक्ये भक्तेराधिक्यं स्पष्टमेवोच्यते । तस्मान्न्युनार्थाज्ञष्टक्षोः सकाशात् पूर्णार्थवात्र महानिति युक्तभेवास्योपपन्नत्वम् । इममेवार्थं दृष्टान्तेनाह ।

दि \*। अत्र प्रथमवाक्यं पञ्चमस्कन्धपष्टाध्याये श्रीशुकैः परीक्षितं प्रत्युक्तम्। 'राजन् पित्रिंक्रयं भवतां यदूनां देवं प्रियः कुलपितः क्षच किङ्करो वः। अस्त्वेवमङ्ग भगवान् भजतां मुकुन्दो मुक्ति दः दाति किर्हिचित् स्म न भक्तियोगंभिति । अत्र मुक्तिदातुर्ध्यदेयत्वेन भक्तराधिक्यं सिद्धं तदानन्दस्याधिक्यम् । द्वितीयं तृतीयस्कन्धं किपलवाक्यम् । तृतीयं पष्टस्कन्धं सप्तदशाध्याये उमां प्रति शिवधः क्यम् । नन्वयमर्थः सूत्राशयगोचरत्वेन कथं श्रेय इत्यत आहुः। अत्र पवत्यादि ॥ तथाच यद्यवमर्थोऽभिष्रेतो न स्यान्त्रदा तल्लक्षणार्थल्डधोरित्येव सूत्रं वदेत् । भगवत्स्वरूपलामस्योनभयत्रापि तृल्यत्वेनोपोपसगप्रयोजनाभावात् । अत्र उपलब्धिपदान्त्र्वेय इत्यर्थः । चतुर्विधमुक्त्यन्तर्गतत्वव्यावृत्त्यर्थे तादशस्य सिद्धं स्वरूपमाहुः । अतेनत्यादि ॥ । एतदेव भक्तराधिक्यमृहापोहेन द्रह्यन्ति । ॥ नचेत्यादि ॥ । स्पष्टम् । इतोऽष्टिदत्युत्कंटभक्तस्यनान

छोकविति । यथा स्वाधीनभर्तृका नायिका तदवस्थाऽननुगुण-गृहवित्तादिकं दीयमानमीप नोरीकरोति तथेसर्थः ।

अथवा स भगवानेव लक्षणमसाधारणो धर्मो यस्य स तल्ख-क्षण उद्धटभक्तिभावः स एवार्धः स्वतन्त्रपुरुपार्थरूप इस्र पूर्व-वद । भगवत्पाकटचवानेव हि भक्तो भक्तत्वेन ज्ञायत इति तथा ।

य पक्षान्तरमाहुः। \* अथवेत्यादिं \*। स्पष्टम्। एवमत्र भक्तेः पर-मा काष्टा सूचिता। तेन फलभक्तो मुक्तिनं सन्निपततीति मर्यादाभ-क्तिफलभूतमुक्तिभाजोऽपि सकाशात् पुष्टिभक्तोऽधिक इति सिद्धम्। अत्र गोपालतापनीयोक्ते विषयवाक्ये भक्तिविषयतया पुरुषोत्तम-स्वरूपस्य सिद्धत्वेन इयामावदात्ववं प्रतिपादितम्।

शंकरात्रायांस्तु, गतेर्थवन्वमिति द्विसूत्रमधिकरणमङ्गीइत्य, कवित् पुण्यपापहानसित्रधा देवयानः पन्थाः श्रूयते, कविस्न । सि कि सर्वत्र संनिपतंत्र वेति संशय उपायमवत्र सर्वत्रेतिः
प्राप्तम । तत्राह । गतं देवयानस्य पथः, अर्थवन्वमुभयथा विभागेनेत्युक्ता कचिद्रथवती गतिः कविन्नेति विभागस्वरूपं व्याचकुः ।
तन्मन्दम । एकस्य प्रकारस्य गतिसार्थक्यं प्रत्यहेतुतया सौत्नस्योभयथापदस्य विरोधात् ।

भास्कराचार्यास्त, उभयथेत्यस्य सुकृतनिवृत्या दुष्कृतनि-वृत्त्या चेत्यर्थमाहुः । पूर्वव्याख्यानादिद्मेव समीचीनम् । सूत्र-स्थपद्सङ्गतेः ।

वाचस्पतिमिश्रास्तु। यदि पुण्यमपि निवर्तते किमर्था तर्हि गितिरिति भास्कराचार्योक्तमवतारणं सूत्रव्याख्यानं चानूद्याहुः। तैरनाशङ्कर्नायमेवाशङ्कितम्। विद्याक्षिप्तायां हि गतौ केयमाशङ्करा। यदि क्षीशासुकृतः किमर्थमयं यातीति । न हीयं सुकृतनिबन्धना गतिरपि विद्यानिबन्धनेति । तस्माद् वृद्धोक्तमेवोपवर्णनं साध्विनिति। तन्मन्दम् । विद्याक्षिप्ताया एव गतेर्थवन्त्वस्य सूत्रे प्रकार-द्वयेन समर्थितत्वाकः। तत्र प्रकाराकाङ्कायामर्थशब्दस्य पश्चस्वर्थेषु

एतेन क्राप्यं हिं क्रापकादिधकं भवति । एवं सितं यज्ज्ञापकं पर-मकाष्ठापत्रं वस्तु पुरुषोत्तमस्वरूपं सर्वफलरूपं तन्महत्त्वं कथं वक्तुं शक्यमिति सुच्यते ॥ ३०॥

निवृत्तेरप्युक्तत्वात् तद्मिप्रेत्य द्वेधा निवृत्त्यार्थवत्त्वव्याख्याने दो-षाभावात् । तद्व्याख्येयवृद्धोक्तौ त्वर्थशब्दस्य प्रयोजनार्थताया निवृत्त्यर्थताया वा उपगमेऽप्युभयथेति पदासामञ्जस्यं दुर्वारमेवाऽतो वृथाऽयमाडम्बरः । किञ्च। मतद्वयेऽपि देहवियोगकाल एव द्विवि-धकमक्ष्यस्याङ्गीकृतत्वाद् ब्रह्मणश्च व्यापकत्वाद्वांतिवैयर्थ्यं तु मतद्व-येऽपि नापैति ।

यत्पुनर्भास्कराचार्यः पर्यक्कस्थस्य ब्रह्मणः कार्यब्रह्मत्वमुपगतम् । तद्पि मन्दम् । हेत्वद्शनात् । नच साकारत्वंमव हेतुरिति
बाच्यम् । तस्य कार्यासाधारणतायाः प्रागेव बहुधाऽस्माभिनिरस्तत्वेनाभिमानमात्रत्वात् । नच यज्दरः सामशिरा इति श्लोकरूपया
तत्स्वरूपसंत्राहकश्रुत्योक्तं वेदरूपत्वमेव हेतुरिति युक्तम् । तदा
मनोमयत्वेन भगवद्धमेरूपतयाऽपि नित्यत्वानपायात् । नच द्वैतापचिः । तस्या अपि प्रागेवाभेदस्वरूपविचारं एव निरस्तत्वात् ।
उपासकस्य लिङ्गशरीरवन्त्वं वेदात्मकस्थूलशरीरवन्त्वं च युक्तमिति
बोध्यम् ।

रामानुजाचार्यास्तु संपरायाधिकरणं पश्चस्त्रमङ्गीकृत्य तत्र देहपातसमय एव यावत्कर्मक्षयं सूत्रद्वयेन व्याख्याय गतिस्त्रं पूर्वपक्षत्वेन व्याकुर्वन्ति । गतेर्देवयानगतिश्रुतेः । उभयथा अर्थव-स्वं सुकृतदुष्कृतयारेकदेशस्य देहिवयोगकाले हानिः शेषस्य ए-श्चादित्युभयथा कर्मक्षये सत्येवार्थवन्त्वम् । अन्यथा हि विरोधः । देहत्यागसमय एव सर्वकर्मक्षये सूक्ष्मदेहस्यापि नाशात् केवलस्य गमनं तु विरुध्येतेति । एतस्योत्तरमुपपन्नसूत्रे । उपपन्न एवोत्का-नितकाले सर्वकर्मक्षयः । कथम् । तल्लक्षणार्थोपलब्धेः । परं ज्योति-रुपसंपद्य स्वेन क्रपेणाभिनिष्णयते, सतत्र पर्येति जक्षन् क्रीडन् रममाण स्यादिषु क्षणिकमणा आविर्भूतस्वक्रपस्यापि देहसम्बन्धाक्यस्या-र्थस्योपलब्धेः । विद्या हि स्वयं सूक्ष्मशरीरस्थातारमिकापि सर्व-

## अनियमः सर्वासामविरोधः शब्दानुमानाभ्याम् ॥ ३१ ॥

अथर्वणोपनिषत्सु पठ्यते । परब्रह्मैतद् यो धारयति रसति भजति ध्यायते प्रेमति शृणोति श्रावयत्युपदिशसाचरति सोऽसृतो-

कर्मणां निरवशेषश्चयेऽपि स्वफलभूतब्रह्मप्राप्तिप्रदानाय देवयानेन पथा गमयितुं सूक्ष्मशरीरं स्थापयित ! यथा लोकं कनचित् तडा-गादिकं छते, तस्य पुंसो नाशोत्तरमप्यन्ये तडागादिकमिशिथिलं छत्वा खापयिन्त तद्वदित्येवं व्याकुर्वन्ति । अन्यापेक्षया इदमेवार्ति-सुन्दरम् । अस्मन्मते तु यदेतन्न विचारितं तच्छन्दत इति सूत्रे भगवदिच्छायाः कारणत्वोक्त्या यादश्येच्छया यो यादगिधकारी तस्य तस्य तदा तदा कर्मक्षयस्तया तया विद्ययंति न कुत्रापि कल्प-ना, न वा श्रुतिविरोध इत्यस्य निर्णयस्यार्थादेव सिद्धिरिति बोध्यम् ॥ ३०॥ ८॥

अनियमः सर्वासामविरोधः शब्दानुमानाभ्याम् ॥ एवं पुष्टिभक्तेः फलक्रपत्वं ताइशभक्तस्य स्वरूपं च निरूष्य ततो न्यूनाया अपि मर्यादाभक्तेर्झानमार्गादुत्कर्षे विषयोत्कषांद् बोधियतुं मर्यादाभकिसाध्यायां मुक्तो सर्वा भक्तयः सिन्नपतान्ति, किं वा प्रत्येकमेवेतरनिरपेक्षाः मुक्ति साभयन्तीति विचारियतुमिधकरणमारभत इत्याशयेन विषयादिकमाहुः \* अर्थवंणत्यादि \* अत्र सर्वाङ्गे मनोधारंणं करोतीति धारयतिपदार्थः । रसति कीर्त्तयति जपतीत्यर्थः ।
भजति शारीरादिना सेवते । ध्यायते एकाङ्गं लीलां वा चिन्तयति।
प्रेमति युधिष्ठिरादिवत् स्निद्यति । श्रचरित भगवद्धमानिति शेपः । एवमत्रं नवोक्ताः । अयं च शाखान्तरीयः पाठः । प्रसिद्धपाठे
तु ध्यायति रसति भजतीति त्रयमेवोच्यते । तदाष्युपलक्षणविधया
अन्या अन्यत्रोद्धना अपि समायान्ति । संशयपूर्वपक्षी स्पष्टौ । सि-

भवति सोऽमृतोभवतीति । तत्र धारणादीनां समुदितानामेवाऽमृ-तसाधकत्वमुत प्रसेकमपीति भवति संशयः। अत्र धारणादिसा-धनकलापमुक्तवा फलमुच्यत इति समुदितानामेव मुक्तिसाधक-त्वमुपलक्षणं चैतच्छ्रवणादिनवविधभक्तीनामप्येवमेव तथात्वमिति पूर्वपक्षे सिद्धान्तमाह । अनियम इति । समुदितानामेव तेषां फल-साधकत्वमिति नियमो नास्तीत्यर्थः । अत्रोपपत्तिमाह । सर्वासाम-विरोध इति । चिन्तयँश्चेतसा कृष्णं मुक्तो भवति संस्रतेरिति श्रु-सा चिन्तनमात्रस्य तथात्वमुच्यते। पञ्चपदीं जपन्निसाद्युक्त्वा ब्रह्म सम्पचते ब्रह्म सम्पचत इति श्रुया कीर्त्रनमात्रस्य तथात्वमुच्यते। तथाच प्रसेकपक्ष एव सर्वामां श्रुतीनामविरोधः स्याद् । एवं स-ति परब्रह्मेतद् यो धारयतीसादिषु सोऽमृतो भवतीति पदं प्रसेकं सम्बध्यत इति ज्ञेयम । ननु यथा दण्डादीनां प्रत्येकं घटहेतुत्वो-क्तावपि नैकस्यैव तज्जनकत्वमेवमत्राप्येकैकस्य चिन्तनादेस्तथात्वो-क्ताविप फलसाधकत्वं समुदितानामेव तेपामिति चेन्मैवम् । यो-५थों यत्प्रमाणेकसमधिगम्यः स तेन प्रमाणेन यथा सिद्धचति त-था मन्तव्यः । दण्डादेस्तथात्वं मसक्षेण गृह्यत इति तत्र तथाऽस्तु प्रकृते तु तेषां तथात्वमलोकिकशब्दैकसमधिगम्यम्। श्रुतिस्तूक्तेव। नचोक्तन्यायः श्रुतिष्वापे तात्पर्यानेणीयको भवतीति वाच्यम् । अलौकिकेऽर्थे लौकिकस्यासामध्यीत् । अन्यथा ब्रह्मणा मनसैव प्रजाजनने निषेकादिकमपि कल्प्येत । स्मृतिरपि "केवलेन हि भावेन गोप्यो गावः खगा मृगाः । येऽन्ये मूढिधयो नागाः सि-

द्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति। \* समुदितानामित्यादि \*। \* अत्रे-ति \* अनियमे। किञ्चिदाराङ्क्य परिहरन्ति। \* नन्कियादि \* एवमे-

द्धामामीयुरञ्जसा । एतावान सांख्ययोगाभ्याभि"त्युपक्रम्य, अन्ते नारायणस्मृतिरिखादि रूपैवमेवाह । इममेवार्थ हृदि कृत्वाऽऽह स्नूत्रकारः । शब्वानुमानाभ्यामिति । श्रुतिस्मृतिभ्यामिखर्थः । ते-चोक्ते । एतेन सूत्रकारस्यान्योऽप्यनुशयोऽस्तीति भाति । यत्रोक्त-साधनस्तोमसम्पत्तिरेकस्मिन भक्तेऽस्ति तत्रैकनैव मुक्तावितरसाधन-त्ववोधकश्रुतिविरोधाच्छ्रवणकीर्त्तनस्मरणानां मुक्त्यऽव्यवहितपु-वेक्षणे युगपदिष सम्भवादन्यथामिद्धिसम्भवे विनिगमकाभावादे-केनैव मुक्तिरिते न नियमोऽतः प्रसेकसाधकत्ववोधिकानां सर्नासां श्रुतीनां मिथोविरोधः । तर्धेकत्र तथात्वे सर्वत्रैव तथाऽस्त्विसाशङ्घ तत्र वाधकमाह । शब्दानुमानाभ्यामिति । पूर्ववत । तत्र प्रसेकमिप मुक्तिहेतुत्वमुच्यत इति न तथेसर्थः । यत्र प्रसेकमिप तथात्वं तत्र

वाहेत्यन्तम् \*। \* एवमेवाहंति \* प्रत्येकपक्षमेवाह। एवं प्रत्येकपक्षं निर्णीय यत्रासां समुदायस्तत्र कस्य कारणतेत्याकाङ्कायां तामप्येन्तन पूरयतीत्याहुः। \* एतंन्त्यादि \*। \* एतंनित \* अनियम दिल्यादिकथनेन। तमेवानुशयं व्युत्पादयन्ति। \* यत्रोक्तत्यादि \* युन्यप्रिष् सम्भवादित्ययम् अन्यथासिद्धिसम्भवे हेतुः। \* विनिगमम्बाभावादिति \* त्रयाणां मध्ये कस्यान्यथासिद्धिरत्यत्र विनिगम्मकाभावादि । \* अत इति \* अनियमात्। ननु प्रत्येकपक्षे भक्तिकार-णत्यश्रुतीनां मिथोविरोधाद्धक्तीनां न प्रत्येकं कारणत्वं तथा समुर्वितानामिप कारणत्वं माऽस्तु। ज्ञान एव तदुपक्षयस्य वक्तुं शक्यन्वाद् । श्रुतीनां चोपचारेण नेतुं शक्यत्वादित्येवं तहींकेत्यादिना भाशाङ्का तत्र भक्तीनां मुक्त्यकारणत्वं बाधकमाहेत्यथः। \* तत्रेति \* श्रुती स्मृती च। तथाच श्रुतेरुपचारसिहण्णुत्वेऽपि स्मृती, केवलेन हि भावनितं केवलपदान्नोपचारसिहण्णुत्वमतस्तदुपवृहितश्रुताविष यथाश्रुतमेवादरणीयमित्यथः। ननु तहिं पूर्वं विकलिपतस्य दोषस्य कथं परिहार द्वस्तत आहः। \* यत्र प्रत्येकिमित्यादि \* तथाच ताह-

किमु वक्तव्यं समुदितानां तथात्व इति भावः । तेन श्लिष्टः पयो-गोऽयमिति क्रेयम् ॥ ३१ ॥

यावद्धिकारमवस्थितिराधिकारिकाणाम् ॥ ३२॥

पूर्व मुमुक्षुभिर्मुक्तिसाधनत्वेन क्रियमाणानां भगवद्धर्माणां मुक्तिसाधनप्रकारो विचारितः । अधुना तु भगवान् स्वविचारितकार्य लौकिकैश्वर्याद्यशक्यं ज्ञात्वा स्वैक्वर्यादिकं दत्वा येन जीवेन
तत्कारयति स जीवस्तेर्द्धर्में मुक्तो भवति न वेति विचार्यते । तत्र
जीवक्रतभगवद्विषयकधर्माणां यत्र तत्साधकत्वं तत्र भगवदी-

शास्त्र सर्वासां भक्तीनां मिन्निपातात् फलशैष्ट्यं बोध्यमित्यर्थः । \* श्रिष्ट इति \* अनियम इत्यनेन एकमेव कर्त्तव्यं, न द्वयं त्रयमिन्स्यस्याप्यनियमस्य संग्रहान्नानार्थसंश्रय इत्यर्थः । अत्र न्नानद्वारा-मुक्तिजनिकानां भक्तीनां विचारेण ताभिर्नेयस्य भगवतो निमेलत्व- बोधकं विरजमिति विशेषणं प्रतिपादितं बोध्यम् ।

अन्ये तु. अर्चिरादिगतिः सर्वासु विद्यासु?उतयत्र श्रूयते तत्रोति संशये, सर्वत्रिति सिद्धान्तयन्ति । अस्मिन् सिद्धान्ते तु यत्रातिकृपा तत्र सद्योमुक्तिः । इतरत्र त्वर्चिरादिगतिरिति विशेषा गतिसूत्रादेव सिद्धातीति बोध्यम् ॥ ३१ ॥ ९ ॥

यावद्धिकारमविष्यितराधिकारिकाणाम् ॥ पूर्वाधिकरण-सङ्गति वदन्तोऽधिकरणप्रयोजनमाद्यः ॥ पूर्विमित्यादि ॥ ॥ मुक्तां भवति न वेति ॥ सायुज्यं प्राप्तोति, न वा । तथाच यदि तैः प्राप्तोति तदा भक्तित्वं, न मुक्तिजनकतावच्छेदकम् । तेषु भक्तित्वा-भावात् । यदि न प्राप्तोति तदा भगवद्धमत्वमपि न तथा । अत्राधे पूर्वोक्तश्रुतिस्मृतिवरोधः । द्वितीये भगवद्धमीणां मुक्तिप्रतिबन्धक-त्वप्रसङ्ग इत्यतो विचार्यत इत्यर्थः । एवञ्च ते भगवद्धमी विषयाः । मुक्तिहेतवो न वेति संशयः । ते च, यदादित्यगतं तेज इत्यादिवा-क्योक्ताः प्रतर्दनसंवाद इन्द्रेण स्वस्मिन्नुकास्ताहशा अन्यत्रापि क्षे-याः । पूर्वपक्षमाद्यः ॥ तत्रेत्यादि ॥ अत्र द्वौ पूर्वपन्धौ। तत्र भगवान् यानां धर्माणां तत्साधकत्वं सुतरामेव । तेषां स्वक्र स्व इसाध्यत्वेना-विधेयत्वात्तत्साधनेष्वप्रवेशोऽपीति सन्देहे निर्णयमाह । यावदि-सादि । यास्पञ्जीवे यत्कार्यसाधनाधमधिकारो भगवता दत्तस्त-त्कार्यसाधनक्षमास्तिस्मन् ये स्वधमा भगवता स्थापितास्त आधि-कारिका इत्युच्यन्ते । तत्कार्यसम्पत्तिरेव तद्धिकारप्रयोजनामिति तावदेव तेषां तस्मिन् स्थितिरिसर्थः । एवं सति तत्सम्पत्तौ सोऽपि निवर्त्तत इति तत्सम्बन्धिनो धर्मा अपि निवर्त्तन्त इति मुक्तिपर्यन्तं न तेषां व्यापारसम्भवो भगवता तथैव विचारितत्वा-

यदा स्वकार्यकर्तृत्वेन अङ्गीकरोति तदा तान् धर्मान् ददातीति वरणहेतुकत्वासैरपि मुक्तिरित्येकः सुतरामित्यन्तेनोक्तः । ताद्रथ्येन विहितत्वाभावान्नेत्यपरः, अप्रवेशोऽपीत्यन्तेनोक्तः। एवं सत्युभयत्रा-ऽपि युक्तिसद्भावात् सन्देह एव पर्यवस्यतीत्यतः सन्देहे निर्णयमा-हेत्युक्तम् । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* यस्मिन्नित्यादि \* । भवत्ववं तथाप्युक्तसन्देहस्य कथं निवृत्तिरित्यतस्तदर्थं सूत्रतात्पर्य स्कुरीकुर्वन्ति \* पवं सतीत्यादि \* कार्यसम्पादनाय भगवता दत्ता-नां धर्माणां यावत्कार्यमवस्थाने सति कार्यसम्पत्तावधिकारोऽपि नि-वर्त्तत इति तिश्ववृत्ती ते धर्मा अपि निवर्त्तन्ते । लोकवनुलीलेति न्यायात् । अतो निवृत्तत्वादेव न मुक्तिपर्यन्तं तेषां व्यापारसम्भवः । नच तक्षिवृत्ती न्यायमात्रमेव मानमपि तु, श्वानं पुरन्दराद् इत्वा बलये दास्यतीश्वर रत्यादीनि वाक्यान्यपि । अतो भगवता तेषां कार्यार्थताया एव विचारितत्वाद्धरणहेतुकत्वेऽपि न तेषां मुक्तिहे-तुरवम् । अतो भक्त्यभावे तेषां प्रकृती लयः । यदितोऽधिकारिणो भक्तास्तदाधिकारसमाप्त्यनन्तरं भक्तिः फलोन्मुखीभवतीति न भ-क्तित्वस्य मुक्तिजनकतावच्छेदकत्वहानिरिति मुक्तिस्तु भक्तीवेति भाव इत्यर्थः। ननु यद्याधिकारिकाणां न मुक्तिपर्यन्तो व्यापारस्तर्हि. ब्रह्मणा सह ते सर्व दित वाक्ये अधिकारान्ते मुक्तिकथनं विरुद्धं

न्मुक्तिस्तु भक्तेविति भावः । यच्च "ब्रह्मणा सह ते सर्वे सम्प्राप्ते प्रतिसञ्चरे। परस्यान्ते कृतात्मानः प्रविश्वान्ति परं पदम् "इति वाक्यं, तत्त्राकल्पान्तं येषाम धिकारः सप्तिष्प्रभृतीनां तद्विषयकिपिति क्षे-यम् । अन्यथा भगवद्गाधिकारसामर्थ्यस्य भरतस्य स्वाधिकार-समाप्तौ मुक्तिं न वदेत् । कृतात्मान इति पदात्तेषामिप भगवति कृतान्तः करणानामेव परस्य भगवतः परपदे व्यापिवेकुण्ठे प्रवेश उच्यते, न त्वाधिकारिकगुणैः ॥ ३२॥

स्यादित्यत आहुः । \* यच्चेत्यादि \* । तथाच तद्भक्तेस्तदानीमेव फलीनमुख्यस्य भगवता विचारितत्वात्तदापि तयेव तन्मुक्तिनं त्वाधिकारिकेंगुणिरित्यदायः । अत्र गमकमाहुः । \* अन्यथेत्यादि \* ।
तथाच यद्याधिकारिकेरेव गुणेंमुक्तिः स्यात्तदा, 'स भुक्तभोगां त्यक्त्वेमां निगतस्तपसा हरिम् । उपासीनस्तत्यद्वीं लेभे वैजनमिस्त्रिभि'रिति ताहशोपासनया तथा मुक्तिं न वदेत् । अत पतदनुरोधेन
पूर्वोक्तवाक्येऽपि साधनान्तरंणेव मुक्तिर्वोध्येत्यर्थः । तत्रापि गमकमाहुः । \* कृतेत्यादि \* । तथाचात्रापि तथेत्यर्थः । पतेन प्रशान्तारुणलीचनत्वं विचारितम् । प्रशान्तं ज्ञानम् । अरुणं किया, रजोक्रपत्वात् । तदुभयविचारात्मकं लोचनम् । तषु तेष्वधिकारिषु ज्ञानकिययोः कार्यार्थे प्रदानादिति बाध्यम् ।

अन्य त्वत्र, अपान्तरतम-विशिष्ठप्रभृतीनां पूर्णक्षानवतां हृष्ट-परतत्वानामपि व्यासमैत्रावरुणादिरूपजनमान्तरदर्शनाद्विद्याया न मुक्तिहेतुत्वामित्याशङ्क्य तिश्वरासायाधिकारस्य प्रतिबन्धकत्वात्त-त्समाप्तौ पूर्वया विद्ययेव मुक्तिमाहुः।

सिद्धान्ते तु ताइशाधिकारस्य भगवद्दत्तत्वात्ताइशाङ्गापरि-पालनस्याप्रमत्तत्वेन प्रकरणं तुष्टाद्भगवत एव कृतात्मत्वं, ततो मुक्तिनं तु तया विद्ययेति शेषः। उचितं चैतत्। मोक्षमिच्छेजनाईनादिति वाक्याद् भगवतो मोक्षदातृत्वादिति। नच विद्ययेति युक्तम्। तस्याः सात्त्विकीत्वेन स्वष्नप्रबाधन्यायाद्विद्ययेश्यमईस्यापि सम्भ-

# अक्षराधियां त्ववरोधः सामान्यतस्तद्भावाभावाभ्यामौपसदवत्तदुक्तम् ॥ ३३ ॥

नन्ताऽथर्वणोपनिषद्रावयभगवद्धर्माणां मुक्तिसाधनत्वमुच्य-ते । श्रुत्यन्तरेषु, तभेव विदित्वाऽतिमृत्युमिति नान्यः पन्था विद्य-तेऽयनाय, ज्ञानादेव तु कैवल्यं, तरित शोकमात्मिवद्, ब्रह्मवेद ब्र-ह्मैव भवतीसादिषु ज्ञानस्यव मुक्तिसाधनत्वमुच्यते । श्रुतिस्वाविशे-षादुभयोस्तथात्वे कारणवेजासे कार्यवेजात्यस्यावश्यकत्वानमुक्तौ च तदसम्भवाद्भक्ता मामभिजानातीति वाक्याद्भक्तौ ज्ञानस्यार्थप सम्भवाद्भानेनेव मुक्तिरिति पूर्वपक्षे ज्ञानसाधनत्वनिद्धपकश्चातिता-स्मर्थं निद्धपयन पुरुषोत्तमभाष्तरेव मुक्तिपदवाच्यत्वात्तद्धजनस्यव

षादिति । एवमेव ज्ञानपक्षेऽपि ज्ञेयम् । तेनात्र भक्ताधिकारिणां मु-् क्तिरन्यथा प्रकृतौ लयः । पुनः सृष्टौ तथैश्वर्यम् । कर्मिणां पुनरागति∻ रिति सर्वोऽपि विषयः सूचिता ज्ञेयः ॥ ३२ ॥ १० ॥

अक्षरियां त्ववरोधः सामान्यतद्भावाश्यामीपसदवत्तदुक्तम् ॥ पूर्वाधिकरणे प्रासिद्भकविचारेणापि भक्तरेव मुक्तिकारणत्वे दृढीकृते तद्र्थं भगवद्भक्तिरेवावद्रयं कार्येति सिद्ध्यति । तथा सित श्रुत्यन्तरे अक्षरज्ञानस्यापि मुक्तिकारणत्वश्रावणे तस्य का गतिरित्याकाङ्कान्यां तत्प्रकारं विचारियतुमधिकरणमारभत इत्याद्ययेन विषयसंद्रायी पूर्वपक्षकुक्षावेव निक्षिष्य सूत्रमवतार्यान्त ।

\* निवत्यदि \* । \* भगवद्धमाणामिति \* । भगवद्धिणया-णां श्राष्ठणादीनाम्। अत्र उच्यते द्रत्यन्तेन विषयसंद्रायतद्वीजान्युक्ता-नि । श्रुतिंत्वेत्यादिना पूर्वः पक्ष उच्यते । तथाचेवं वैजात्यस्यावद्य-कत्वाद्, भूयश्चान्ते विश्वमायानिवृत्तिरिति श्वेताश्वतरश्रुत्या मुक्तंः सर्विमायानिवृत्त्यात्मकत्वेन तस्यां वैजात्याऽसम्भवाज्ञ्ञानकारणत्व-षोधकश्चतेः सावधारणत्वेन भक्तिकारणत्वबोधिकायां च तद्दभावेन भक्त्या मामभीति गीताव्यक्याद्धको ज्ञानस्य सम्भवाद् गतेरर्थव-षामित्यतिताधिकरणे मर्यादामार्गे ज्ञानस्य मुक्तिसाधनाताप्रतिपादना- तत्त्रापकत्विमिति हृदि क्रत्वाय्यह । अक्षरिधयामिखादि । तुज्ञान्दः पूर्वपक्षितिरासे । वाजसनेयके श्रूयते । एतद्वै तदक्षरं गार्गि ब्राह्मणा अभिवदन्यस्थूलिम्त्यादि । तथाथर्वणे च, अथ परा यया तदक्षर-मधिगम्यत इति तेन ज्ञानमार्गेऽक्षरिवषयकाण्येव ज्ञानानि नि-द्ध्यन्ते, पुरुषोत्तमविषयकाणि नेति निश्चीयते । ब्रह्मविदाग्नोित परिमिति श्रुतावक्षरब्रह्मविदोय्क्षरात परस्य माप्तिरुच्यते । अक्षरादिष चौत्तम इति भगवद्वाक्याचाक्षरातीतः पुरुषोत्तमः । भत्त्या मामिजानातीति वाक्ये मामिति पदात पुरुषोत्तमविषयकं ज्ञानमु-द्यते, न त्वक्षरिवषयकम् । किञ्च। ब्रह्मभूतस्य भक्तिलाभोक्तेस्त-

घ भक्तेः परम्परया कारणतामादाय भक्तिकारणतावाक्यानां स-मर्थनीयतया शानेनेव मुक्तिरिति पूर्वपक्षे शानसाधनत्वनिरूपकश्चति-तात्पर्ये निरूपयन्तुक्तं हृदि कृत्वा अक्षरक्षानस्य तां प्रति स्वरूपयो-ग्यतासम्पादकत्वेन कारणत्वमाहेत्यर्थः । सूत्रे व्याकुर्वन्ति \* तुशब्दः पूर्वेत्यादि \*। \* पूर्वपक्षनिरास इति \*। पूर्वोक्तरीस्या सावधारणवाक्यसिद्धत्वाज्ज्ञाननैव मुक्तिरिति पूर्वपक्षनिरासे । तं शानकरणत्वनिरूपकश्चतितात्पर्यनिरूपणमुखेनोपपादयन्ति । अवा-जेत्यादि \*। अयमर्थः । अस्थूलादिवाक्यस्योपसंहारे य एताहिदि-रवा प्रीति स ब्राह्मण इत्यक्षरवेत्तुर्बह्मशत्वमुक्तम् । अथ परेति वाक्ये ख परिवद्याया अक्षरज्ञानजनकत्वमेवोक्तम्। तेन ज्ञानकषे मार्गे इष्ट-प्राप्तयुपाये अस्थूलत्वाहदयत्वादिगुणकं यदक्षरं तद्विषयकाण्येव शानानीष्ट्रप्रापकतया निरूप्यन्ते, न तु पुरुषोत्तमविषयकाणीति शान-विषयविशेषणवलानिश्चीयते । तत्फलविचारे च ब्रह्मविदामाति-परमिति श्रुतावक्षरब्रह्मविदोऽक्षरात् परस्य प्राप्तिः फलस्वेनोच्यते । मचाक्षरमेव पुरुषोत्तम इति वाच्यम् । परपदप्रयोगवैयर्थ्यापत्तः । दिव्यो हामूर्त इति मन्त्रे, अक्षरात् परतः पर इत्येतस्यापि विरोधा-पत्तेः। नच तत्राक्षरपदेन प्रकृतिर्वा, जीवात्मा वा प्राह्य इति युक्त-स । प्रकृतावरोधात् । जगतकारणभृतस्य चेतर्नेस्येव तत्राक्षरस्वत

स्य चानन्दांशाविभीवात्मकत्वात्तस्य चाविद्यानाशजन्यत्वात्तस्य चाक्षरज्ञानजन्यत्वात् पूर्वकक्षाविश्रान्तमेवाक्षरज्ञानम्। एवं ससक्षर-विषयिणीनां धियां श्रुतौ मुक्तिसाधनेषु यो व्वरोधः प्रवेशनं गण-नेति यावत् स सामान्यतद्भावाभ्यां हेतुभ्यां पुरुषोत्तमसम्बन्धि-सम्बन्धं मुक्तिरित सामान्यम् । मर्यादामार्गेऽङ्गीकृतानां 'ब्रह्मभूतः मसन्नात्मा न शोचित न काङ्काते। समः सर्वेषु भूतेषु मद्रक्ति छ-

प्रकृतत्वात् । अतस्तत्र, अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तमाहुः परमां गति-म, यं प्राप्य न निवर्त्तन्ते तद्धाम परमं ममेति, कूटखोऽक्षर उच्यत इति गीतास्मृत्युपवृंहित एव ग्राह्यः। तस्माञ्चाक्षरात् परः पुरुषोत्तम पवेति गीतास्थादश्वराद्ि चोत्तम इति भगवद्वाक्यतं।ऽक्षरातीत-तंया निश्चितोऽतस्तत्प्राप्तिरेय फलन्वेन निश्चीयते । तत्कारणविचारे तु श्रुती ब्रह्मविदित्यनेन तद्विवरणर्चि ब्रह्म यो वेदेत्यनेन च ज्ञानं प्राप्तिविशेषणत्वेनोच्यत इति स्वरूपयोग्यतासम्पादकमेवाक्षरिवषय-कं शानम् । भक्त्या मामभीति गीतावाक्ये तृतीयया भक्तेः करण-स्वं, मामिति पदात् तद्व्यापारभूतं पुरुषोत्तमज्ञानं चोच्यते, न त्व-क्षराविषयकम् । किश्च । यद्यधिगम्यत इत्यस्य प्राप्त्यर्थकत्वमङ्गी-क्रियते तदा तेनाक्षरप्राप्तिर्भवति, सैव ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवतीति श्रु-स्यन्तरेणोच्यते । तदापि, भक्त्या मामित्यसमात् पूर्वे यद् 'ब्रह्मभूतः प्रसन्नातमा न शोचित न काङ्कृति । समः सर्वेषु भृतेषु मद्भिक्त लभते परामि'ति वाक्यं तस्मिन् ब्रह्मभूतस्य भक्तिलाभोक्तेष्ठाभा-बस्य च स्वरूपलाभरूपत्वेनानन्दाविभीवात्मकत्वादानन्दाविभीवस्य चाविद्यानाशजन्यत्वाद्विद्यानाशस्य चाक्षरज्ञानजन्वत्वात् परप्रा-प्तिपूर्वकक्षारूपो यो ब्रह्मभावस्ति छ्रान्तमेवाश्वरज्ञानम् । तेनाश्वर-प्राप्तेर्मुक्तित्वं यदुच्यते तदक्षरस्य परमधामत्वेन पुरुषोत्तमावि-नाभावादुच्यते । तेनावधारग्रमपि जीवस्य पुनराष्ट्रसभावन मृत्य्व-तिक्रमेण कैवल्याक्षरप्राप्तेष्रहाभावात्मकत्वेन चोपपद्यमानं न विरु-ध्यत इति ज्ञानकारणत्वनिरूपकश्चितिभिरुच्यत इत्यर्थः। तेन सिद्ध-माद्यः । \* पर्वामित्यादि \*। एवं तद्विरोधे सति अक्षरविषयि- भते परामि'ति वाक्याद् ब्रह्मभावानन्तरमेव भगवद्भावसम्भवासेन पुरुषोत्तमे प्रवेशात्तत्र परम्परोपयोगो ब्रह्मभावस्येत्युभाभ्यां हेतु-भ्यां तथेसर्थः । वस्तुतस्तु पुरुषोत्तमप्राप्तिरेव मुक्तिरिति भावः । नन्त्रक्षरस्याविशिष्टत्वेन तदुपासकानामपि तथात्वाद केषाञ्चित त-त्रेव लयः । केषाश्चिद्धक्तिलाभ इति कथमुपपद्यत इत्याशङ्क्य तत्र हेतुं दृष्टान्तेनाह । औपसद्वादिति । उपसदाख्ये कर्मणि तानून-प्त्रस्पशार्ष्यमापसदं कर्मास्ति । तत्रातिथ्यायां ध्रौवाद स्रुचि चमसे वा यदाज्यं चतुरवत्तं वा समवद्यति तत्तानूनप्त्रमित्युच्यते ।

णीनां धियां तैत्तिरीयादिश्रुतौ योऽवरोधो मुक्तिसाधनेषु गणना स सामान्यतद्भावाभ्यां हेतुभ्याम् ।

तत्र किं सामान्यमित्यपेक्षायां पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धे मुक्ति-रिति भक्तसङ्गे सिद्धम् । 'सत्सङ्गलब्धया भक्त्या मिय मां य उपा-सिता। स वै मे दर्शितं सद्भिरञ्जसा विन्दते पदम्' इत्येकादशस्क-न्धे। स च पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धस्तद्धामरूपाक्षरज्ञानेऽप्यस्ती-ति तदेव सामान्यम् । तथा \* मर्यादामार्ग इत्याद्यकरीत्या तद्भावो ब्रह्मभावस्ताभ्यां हेतुभ्याम् । अक्षरज्ञानां मुक्तिसाधनेषु प्रवैदाः । म-र्यादामार्गीयाणां पुरुषोत्तमप्राप्तौ स्वरूपयोग्यतासम्पादकत्वेन प्रवे-श इत्यर्थः । अत्र सामान्यादित्युक्तकरणताऽपि सम्भाव्येतेति तद्वार-णाय द्वितीयो हेतुरिति बोध्यम् । अक्षरज्ञानस्य मुक्तिसाधनताव-च्छेदकं यद्रपं तज्ज्ञापनाय प्रथमः। यदि ह्यक्षरप्राप्तेः परममुक्तित्वं स्यात् तदाऽ ऽथर्वणिकायाम् अक्षरिवद्यायां पुरुषस्या ऽक्षरात् परत्वं न भाव्येत। तत्तु भाव्यते, अतोऽक्षरज्ञानानाम अक्षरप्रापकत्वेन वा न परममुक्तिकारणता, किन्तूक्तरीत्या भगवद्धामताक्रापकत्वेनेत्याश-येनाहुः। \* वस्तुत इत्यादि \* इष्टान्तमवतारयन्ति। \* नन्वक्षरस्ये-त्यादि \*। \* तत्रेव लय इति \* ब्रह्मैव भवतीत्यवधारणादक्षर एव लयः। \* भक्तिलाभ इति \* ब्रह्मविदाप्नोति परमिति श्वत्युक्तपरप्रा-तिसाधनीभृतभक्तिलाभः। \* हेतुमिति \* भगवदि ज्हारूपम्। व्या- अनाधृष्टमसीति मन्त्रेण षोडशाप्यृत्विजो यजमानेन सह तानुनप्त्रं समवस्वान्सनु मे दीक्षामिति मन्त्रेण यजमानस्तत्समवस्वान् यम् ऋत्विजं कामयेताऽयं यज्ञं यशसमृच्छेदिति तं प्रथममवमर्शयोदिति श्चयते श्रुतौ कल्पे च । अत्र सर्वेषामृत्विजां तानूनप्त्रत्वाविशेषेऽपि यस्मित् स्नेहातिशयेन नथेच्छा तत्रैव तथा कृतिर्नेतरेषु । न हि त-त्राविशिष्टेषु कथमेवं कृतिरिति पर्यनुयोगः सम्भवत्येवमिहापीस-र्थः । ननु श्रवणादेर्यथा पुरुषोत्तमसम्बन्धित्वेन तत्राप्तिहेतुत्वमेव-मक्षरस्याप्यस्त्वियाशङ्का तु निष्विलासुरजीवतमःपुञ्जनिरासकेन यदुवंशोद्धयाचलचूडामणिनैव निरस्तेति नस्वतो वक्तुमुचितेसाशयेन आह । तदुक्तिमिति । भगवद्गीतास्विति शेपः। तत्र, यदक्षरं वेद-विदो वदन्तीत्युपक्रम्य, सयाति परमांगतिमिसन्तेनाक्षरप्राप्युपा-यमुक्त्वाऽनन्यचेताः सत तमिसादिना स्वपाप्त्युपायं वैलक्षण्यं चो-कत्वा भक्तयेकलभ्यत्वं स्वस्य वक्तुं पूर्वे क्षराक्षरयोः स्वरूपमाह। सह-स्रयुगपर्यन्तमित्युपक्रम्य प्रभवसहरागम इसन्तेन क्षरस्वरूपमुक्त्वा, परस्तस्माचु भावो ऽन्य इत्युपक्रम्य, तद्धाम परमं ममेत्यन्तेनाक्षरस्व-रूपमुक्तम् । अत्र पूर्वे क्षरस्वरूपमुक्तमिति परस्तस्मान्विसत्र क्षरा-देव परत्वमुच्यते। तच्छब्दस्य पूर्वपरामार्शित्वात्तस्यैव पूर्वमुक्तत्वादत

ख्यानं त्तानार्थम् । तथाच भगवदिच्छयैव विशेष इत्यर्थः । सूत्रो-कां सम्मति व्याकर्त्तमवतारयन्ति । \* ननु श्रवणादेरित्यादि \* व्या-कुर्वन्ति । \* तत्रेत्यादि \* । \* तत्रेति \* गीताया अष्टमाध्याये । \* वैलक्षण्यमिति \* साधनसीकर्ये स्वप्राप्तिकपस्य फलस्योत्कर्षे च । \* स्वस्य वक्तुमिति \* अत्राक्षरस्वकपकथने अक्षरस्य परमगतित्वं स्वधामत्वं चांक्त्वा, पुरुषः स परः पार्थेत्यादिना परस्य यद्भक्तोक-लक्ष्यत्वं वक्ष्यति तद्क्षरादुत्तमत्वन वाक्यान्तरे सिद्धे स्वस्मिन्नेव परत्विश्रान्तेः स्वस्यैव वक्ष्यति बाधकाभावे स इति तच्छव्देन संनि-हितपरामशीच्न्य-स्वस्य वक्तुम् । \* अत्रेति \* सहस्रयुगेत्यादिग्र-

प्वाक्षरच्यावर्षकस्तुशब्द उक्तः । एतेन निसत्वेन क्षरणाभावाद् अक्षरशब्देन जीव प्वोच्यते, न तु पुरुषोत्तमाधिष्टानभूतो जीवाऽतीत इति निरस्तम । यं प्राप्य न निवर्त्तन्त इति वाक्याज्जीवे तयात्वासम्भवाद । नित्यमुक्तत्वापत्त्या शास्त्रवैफल्यापत्तेश्च । इत एव
झानमार्गिणां तत्पाप्तिरेव मुक्तिरिति इयम । ततोऽनिष्टक्तेः, पुरुषः
स परः पार्थेत्यनेनाक्षराद परस्य स्वस्य भक्त्येकलभ्यत्वमुक्तम । तेन झानमार्गीयाणां न पुरुषोत्तमप्राप्तिरिति सिद्धम । यस्यानतःस्थानीयनेन परस्य लक्षणमुक्तम । तच्च मृत्सादिप्रसङ्गे श्रीगोकुलेक्वरे स्पष्टमुच्यते । तेनाक्षरापासकानां न पुरुषोत्तमपोपासकत्वम।तद्विषयकश्रवणादेरभावादिति भावः । अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्रस्तनाद्दुः परमां गतिमिति वाक्यात् स याति परमां गतिमिसन्नाक्षरमेव यातीयर्थो इयः । किञ्च । तैत्तिरीपोपनिषत्सु पठ्यते ।

नथे। अत्र मतान्तरमुद्धाव्य परिहर्गनत। \* एतेनेत्यादि \* । \* एतेनेति \* क्षरः सर्वाणि भूतानीति वाक्यन्तरसिद्धं भूतप्रामं व्यक्तकोन्दी निवेदय ततः परत्वकथनेन। हेत्वन्तरमाहुः। \* यमित्यादि \* तथाच भूतप्रामपदंन जडान् गृहीत्वा अक्षरपदेन जीवप्रहणे एती दोषी प्रसज्जेयातामतस्तन्मतमयुक्तमित्यर्थः। अस्मादेव सन्दर्भादर्थ- चतुष्टयं यदन्यत् सिद्धं तदाहुः। \* इत पवेत्यादि \* \* केय इत्यन्तम् \*। \* इत पवेति \* अक्षरस्य भगवद्धामत्वादेव। \* इन्त्यर्थी क्षेय इति \* ऐक दाष्ट्रचानक्षेयः। तथाचाक्षरस्य पुरुषोक्तम-सम्बन्धित्वे सत्यपि पुरुषोक्तमप्राप्ति प्रति न हेतुत्वम्। तद्धेतुताव-चक्केदकस्थानन्यभक्तित्वस्य तत्राभावादित्यवमेतेन सन्दर्भण सा द्यद्धानिवारितेत्यतो न कार्येत्यर्थः। नजु श्रुतावक्षरात् परत्वमेष पुरुष- स्थाक्तं, न तु तत्र स्थिनत्वम् । तथोक्तौ परस्य स्वप्रतिष्ठत्वं च हीयेन्तिति गीतास्मृतिवाक्त्यमन्यथा नेतव्यमित्याद्यद्धाहुः। \* किश्चे-स्वाद्धः। अस्यां श्रुतौ सर्वाधारत्वं सर्वदेवनिषद्धुश्चानत्वं सर्वातम्वः

यस्मिनिदं सञ्च विचैति सर्व यस्मिन् देवा अधि विक्वे निषेदुः । तदेवभूतं तदुभव्यमा इदं तदक्षरे परमे व्योमन् । येनाटतं खं च दिवं महीं च येनादिसस्तपित तेजसा भ्राजसा च । यमन्तःसमुद्रे कवयो वयन्ति यदक्षरे परमे पजा इति । अत्राक्षरात्मकत्वेन क्ष-रात्मकादाकाञ्चाद परमे व्योम्नि भक्तानां हृदयाकाञ्च इति यावद । तत्र प्रकाशमानित्यर्थाद । अत एव ब्रह्मविदामोति परमित्युपक्रम्य, ससं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमिनिसेतदुपनिषत्स्वेव पठ्यते । यदक्षरे परमे प्रजा इति पदम्ययन्तीसनेन सम्बद्धते । अत्र प्रजापदाद् व्यापिवेकुण्टात्मको लोकोऽक्षरपदेनोच्यते इसवगम्यते । अत्र एव, न यत्र मायसादिना श्रीभागवते तत्स्वरूपमुच्यते । एतेनाक्षरस्य पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्वं निश्चीयते । इतोऽप्यक्षरातीतः पुरुषोत्तम इसवगम्यते । एवं सित

कत्वं च पाद्वयेणोच्यते । तुरीये तदाधार उच्यते, तस्यार्थमाहुः \*
अत्रेत्यादि \* । भक्तहृद्याकाशमेवात्र परमञ्योमपदे परामृश्यत
इत्यत्र मानमाहुः \*। अत एवत्यादि \* । ननु भवतु भक्तहृद्याकाशे प्रकाशमानत्वमक्षरस्य, तथापि कथं लोकात्मकत्वमत आहुः ।
\* य इत्यादि \*। तथाच प्रजालिङ्गादक्षरस्य लोकात्मकत्वमित्यर्थः ।
एतमर्थे पुराणेनोपचृंहयन्ति । \* अत एवत्यादि \*। \* इतोऽपीति \*
शुक्रवाक्यादपि । तथाच श्रुतौ पुराणे च तथा सिद्धत्वाद् गीतावाक्यं नान्यथा नेतुं शक्यमित्यर्थः । स्वप्रतिष्ठताहानिं परिहरन्ति । \*
एवं सतीत्यादि \*। तथाच छान्दोग्ये स्वे महिम्नि प्रतिष्ठित इति
श्रावणात्, तैत्तिरीये, ब्रह्मपुच्छं प्रतिष्ठेति श्रावणाचाक्षरब्रह्मणो
भगवद्विभूतिह्रपत्वेन चरणह्रपतया स्वाभिन्नत्वेन च भक्तिसामान्याद्भगवतस्तत्रं स्थितावपि न स्वप्रतिष्ठत्वहानिरित्यर्थः । एवमन्न
मुक्तिस्वह्रपमस्थूलत्वाद्यो धर्माश्च सफला विचारिताः । एतान्
धर्माश्चरणीयत्वेनुः बोधयन्तीत्यादिबीधकताप्रकारश्च । तेन भगव-

सामान्यं भगवद्विभूतिरूपत्वं तद्भावस्तस्य पुरुषोत्तमस्य भावः सन्ता उक्तरीया तत्र स्थितिरिति यावत, ताभ्यां हेतुभ्यां तथेयप्यर्थी ज्ञेयः ॥ ३३ ॥

त्याप्तिप्रेप्सुना भक्तिरेव कार्या. न तु पूर्वकक्षायामेव विश्वान्तव्यम् । द्वितीयस्कन्धं, भगवान् ब्रह्मकार्त्स्नेनेत्यत्र भगवता भक्तावेव श्रुति-तात्पर्यस्य निद्धोरितत्वात् । गीतायां द्वादशाध्यायेऽपि, मय्यावेश्य मनां ये गामित्यादिना स्वोपास्पनयेव शीघ्रसुखेन स्वप्राप्तिवोधनात् । अक्षरोपासनेन दुःखतः स्वप्राप्तेरुक्तत्वाच्च भक्तिरेवावश्यकीति सिद्धम् । अत्राक्षरस्य गाणतानन्दत्वाद्, ब्रह्मविद्यामाति परमित्यत्र पुरुषोत्तमज्ञानस्य भक्त्या मामितिगीतावाक्ये तद्धकरोपसद्वदिति स्थान्त इच्छाया एव प्राधान्यवोधनेन परम्परया कर्मणोऽपि कवित्र प्रापकत्वसूचनात् कियया, भक्त्या, ज्ञानेनच सायुज्यप्राप्तिवोधकं दोर्भिश्चतुर्भिविदित्तमिति विशेषण च प्रतिपादितं ज्ञेयम् ॥

अत्र मद्दमास्करशङ्कररामानुजमाण्येषु पूर्वोक्तवाजसनेयकाथर्व-णांक्तवाक्यद्वयमेव विषयवाक्यत्वेनांपन्यस्य किमासां विशेषप्रति-षेधवुद्धीनां सर्वत्र प्राप्तिरुत व्यवस्थित संशय प्रकरणावरोधाच्छ्रु-तिविभागाद विद्यान्तररूपस्य विद्यान्तररूपत्वे प्रमाणाभावान्त्रिषध-रूपाणां गुणानामानन्दादिवत् स्वरूपावगमोपायत्वाभावान्त्रीति हेतु-भिनीन्यत्र प्राप्तिरिति पूर्यः पक्षः । सिद्धान्तस्तु प्रपञ्चपर्युदासस्य विशेषनिराकरणरूपस्य ब्रह्मवोधनप्रकारस्य सामान्यात् तस्य प्रतिपा-द्यस्य ब्रह्मणः सर्वत्र भावादेक्यात् सर्वत्रावरोधस्तासां निषेधवुद्धीनां परित्रहः। तेनानन्दादयः प्रधानस्यत्यत्र विधिमुखां विचार, इह तु निषधमुख इति तस्येवायं प्रपञ्च इति भास्करं शाङ्करं च मतम्।

रामानुजभाष्ये तु सर्वेषूपासनेषु ब्रह्मणः समानत्वाद् अस्थूलत्वादीनां तत्प्रतीतौ भावादन्तर्भावात् । अयमर्थः । केवलानन्दादेः
प्रत्यगात्मिनि विद्यमानत्वेन तेषामसाधारणाकारण ब्रह्मोपस्थापकत्वाभावादसाधारणाकारिनश्चयार्थं हयप्रत्यनीष्ट्रताज्ञानस्यावदयक-

त्वेन चिद्चिदात्मकप्रपञ्चवैलक्षण्यबोधनमावद्यकम् । तत्रास्थूल-त्वादिना अचिद्वैलक्षण्यं, प्रशासनेन चिद्वैलक्षण्यं च वाजसनेयके उच्यते। एवमाथर्वणेऽप्यदृश्यत्वादिकथनान्निरङ्कृशकर्मृत्वसर्वन्नत्वा-दिना श्रेयम् । तथाचास्थूलत्वादिविशेषितशानानन्दाद्याकारस्य ब्रह्म-णोऽनुसन्धेयत्वादस्थूलत्वादीनामानन्दादिवदस्ति ब्रह्मप्रतीतावन्त-भीव इति तासामस्थूलत्वादिवुद्धीनां सर्वत्रावरोध इति सिद्धान्तः। तेनेदमधिकरणं तत्सहकारित्वादत्यन्तावश्यकामिति तन्मतापेक्षयेदं मतं युक्तम्। ननु तर्हि पूर्वपक्षांकहेतूनां का गतिरित्याकाङ्कायां गुणा-नां प्रधानानुवर्त्तित्वे द्रष्टान्तमत्र प्रमाणं चाहोपसद्वत्तदुक्तामिति । यथा चतूरात्रे जामदग्न्याहीने पुराडाशिनीधूपसत्सूपसद्गुणभूतः सामवेदं पठतोऽप्यग्निवैं होत्रं वेत्वित्यादिकः पुराडाशप्रदानमन्त्रो विनियोगविधेर्याजुषत्वेन यजुर्वेदिनाध्वर्युणा याजुर्वेदिकेनोपांशुम्ब-रेण पट्यते, न तूद्रात्रा सामगेन सामस्वरेणांच्चेस्त्वेन तद्वत् । तदु-क्तं पूर्वकाण्डे रोषलक्षणे,गुणमुख्यव्यतिक्रमे तदर्थत्वानमुख्येन वदसं-योग इति । अर्थस्तु, गुणमुख्ययोर्घ्यतिक्रमे विरोधे सति तदर्थत्वाद् गुणस्पोत्पत्तिविधेः प्रधानार्थत्वान्मुख्येन याजुर्वेदिकेन विनियोगवि-धिना वेदसंयोगो प्राह्य इति । एतद्रष्टान्तव्याख्यानं पूर्वोक्तभाष्यत्र-येऽपि समानम्।

शाबरभाष्ये त्वत्रान्यदुदाहृतमः । तथाहि । अस्त्याधानं य-जुर्वेद्विहितमः । य एवं विद्वानिग्नमाधत्त इति । तदङ्गत्वेन यजुर्वेद् एव गानं च विहितमः । य एवं विद्वान् वारवन्तीयं ज्ञायतीयंज्ञाय-ज्ञीयं गायति वामदेव्यं गायतीति । एतानि च सामानि सामवेदे उत्पन्नानि।अतः केन स्वरेण पठनीयमिति सन्देहे उत्पत्तिविधार्वीन-योगविध्यधीनतया यजुर्वेदस्वरो श्राह्म इति ॥

पवश्चात्र विचार्यमाणे पूर्वोक्तं मतद्वयं न रुचिरम्। अक्षरिध-यामित्यद्वाक्षरस्य धीरिति षष्टीसमासे अक्षरस्य विशेषिनिषेधसम्ब-निधतया निवेशेन गौरवात् प्रशासनादेरसंग्रहात् पूर्वोक्तानावश्यक-त्वदोषापत्तेश्च । तृतीये त्वक्षरस्याक्षरत्वेन निवेशादुक्तदोषत्वयामा-वात्तन्मतमुत्तमम् । तथाऽप्याथर्वणोदितस्य परस्माद्वपरत्वस्य तैत्ति-रीयोक्तस्य लोककपत्वस्य या धीस्तद्संग्रहान्न पूर्णमित्यव-धेयम् ॥ ३३ ॥ , अ

#### इयदामननात् ॥ ३४॥

नतु संसारिन हत्त्यानन्दाविभीवयोरि विशेषादक्षरे ब्रह्मणि लये पुरुषोत्तमे प्रवेशान्त्यूनतोत्तौ को हेतुरित्याकाङ्क्षायामाह । इय-दिति । परिमाणवचनम् । तस्य श्रुतौ कथनादिसर्थः । अत्रेदं ब्रेय-म् । तैत्तिरीयोपिनिषत्सु, सेषाऽऽनन्दस्य मीमांसा भवतीत्युपक्रम्य मानुषमानन्दमेकं गणियत्वा तस्मादुत्तरोत्तरं शतगुणमानन्दं गन्ध-र्वानारभ्य प्रजापितपर्यन्तस्योक्त्वोच्यते । ते ये शतं प्रजापतेरानन्दाः स एको ब्रह्मण आनन्द इति । एवं सित इयत एतावदिसक्ष-रानन्दस्य सावधिकत्वेन श्रुतौ कथनादानन्दमयत्वेन निरंवध्यानन्दात्मकत्वस्य पुरुषोत्तमे कथनात्त्रथोक्तिरिति ॥ ३४ ॥

इयदामननात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \*। व्या-कुर्वन्तः परिमाणवचनं व्युत्पादयन्ति । \* अत्रेत्यादिं \* । \* आन-न्द्मयत्वेनेत्यादि \*। पूर्वानुवाकसमाप्तावानन्दमये जीवस्योपसंक-मणमुक्त्वा अग्रिमारम्भे, तद्येष श्लोको भवतीति तच्छब्देनानन्द-मेव लक्ष्यीकृत्य, यतो वाचो निवर्त्तन्त इति श्लोकेन वाङ्मनसागोच-रत्वस्य ब्रह्मानन्दे कथनेन पुरुषोत्तमे तथा कथनादक्षरे सावधिक-त्वोक्तिरित्यर्थः। ननु, यतो वाच इति स्रोकः कदाचनेति पाठभेदेन मनोमयेऽपि पठ्यते। ब्रह्मोपनिषदि च आनन्दमेतज्ञीवस्य यज्ज्ञा-त्वा मुच्यते बुध इति श्लोकोत्तराई पट्यते । अतः कथमेतेन पुरुषो-समानन्दस्य तथात्वसिद्धिरितिचेत्। उच्यते। मनोमयस्य वेदातम-कताया यजुःशिरस्त्वादिना बोधितत्वाद्वेदस्य च शब्दब्रह्मात्मक-त्वात्, सर्वे वेदा इति श्रुतेर्व्रहाबोधकत्वान्मनोमयश्रोके ब्रह्मण इति पञ्चम्या शब्दब्रह्मणो वेदान्मनोमयादवाङ्मनसगोवरमानन्दं वि-द्वान् कदाचन न बिभेतीतिं पुरुषोत्तमानन्दज्ञानसाधनतया मनोमय एतस्योक्ततया ब्रह्मोपनिषदि च, यज्ज्ञात्वा मुच्यते बुध् इति तुरी-यपादे कथनेन जीवाभिन्नमानन्द्रमेतदित्यर्थायांगीत् । यस्मिन् पर-

### अन्तरा भूतप्रामवत् स्वात्मनः ॥ ३५ ॥

अथ ज्ञानमार्गे यथा स्वात्मत्वेन ब्रह्मगो ज्ञानं तथा भक्तिमागेंऽपि भक्तया पुरुषोत्तमज्ञाने स्वात्मत्वेन पुरुषोत्तमज्ञानं भवति ?

मात्मिन जीवात्मा संघेयत्वेन पूर्वमन्त्रे उक्त एतत्परमात्मखरूपम् आनन्दम् आनन्दोऽस्यास्तीत्यानन्दं जीवस्य सन्धेयत्वेन सम्बन्धि यज्ज्ञात्वा बुधः सन् मुख्यत इत्यर्थकत्या तस्य भगवदीयत्वेन त-थात्वसिद्धिरिति जानीहि। अतो न चोद्यावकाश इति दिक् ॥

शुन्ये तु इद्मेकस्त्रमधिकरणान्तरमङ्गीकृत्य, द्वासुपणिति मन्त्रो मुण्डके श्वेताइवतरं च ब्रह्मप्रकरणे पठ्यते। काठके तु, श्रुतं पिबन्ताविति। तयोराद्ये भोक्त्रभोक्त्रोर्वेद्यता। द्वितीये तु भोक्त्रोरे-वेति वेद्यभेदाद्विद्याभेदे प्राप्ते। विद्येक्यं युक्तम्। इयत एतावन्मात्र-स्य द्वित्वपरिक्तिश्वस्योभयत्रामननात्। पिबन्तावित्यस्य प्रयोगस्य छित्रन्यायेन पिबद्पिबत्समुद्रायेऽपि सम्भवात्। उपक्रमोपसंहारा-अयामेतयोविक्ययोः परविद्यात्विनिश्चयेन उभयत्रापि जीवसहित-स्य ब्रह्मण एव प्रतिपाद्यत्वादित्याद्यः। तन्मतेऽधिकरणवैयर्थ्यमेव। काठकवाक्यस्य जीवद्ययपरत्वं निवार्य, जीवसहितब्रह्मपरत्वस्य, गुहां प्रविद्यावित्यधिकरण एव प्रतिपादितत्वात्त्वपेक्षयाऽधिक्यस्याऽ श्राद्यांनाचिति।

रामानुजाचार्यास्तु, इयद् अस्थूलत्वादिति विशेषितमानन्दा-दिकमेव गुणजातं सर्वत्रानुसन्धेयत्वेन प्राप्तम् । कुतः ?। आमन-नात् । आभिमुख्येन मननं चिन्तनमामननं तस्माद्धेतोरित्येवमर्थमा-द्धः। तत्राष्युदासीना वयम् ॥ ३४ ॥ ११ ॥

अवेत्यादि \*। यथा ज्ञानमार्गेऽक्षरियः स्तूयन्ते तथाऽभेदापासना-पीति भक्तिमार्गेऽक्षरियोगिवचारोत्तरमभेदधीस्मरणाज्ज्ञान-मार्गे पूर्णज्ञानसंपत्ती, यथा खात्मब्रह्माभेदानुभवात्मिका वृत्ति-भेवति तथा भक्तिमार्गे सिद्धायां भक्ती, भक्त्वा मामभिजानातीति वाक्यावेदिते श्लीने स्वात्मपुरुषोत्तममाभेदानुभवात्मिका वृत्तिर्भव- न वोते विचार्यते। सर्वान्तरत्वेन श्रुतौ कथनात्त द्वतीति पूर्वः पक्षः। तथात्वेऽपि सर्वस्य वशी, सर्वस्येशान इसादिश्रुतिभिरेवमेव ज्ञानं, न तु तथेति सिद्धान्तः। अत्र तथा ज्ञानाभावस्यावश्यकत्वार्थे वि-परीते बाधकमाह। पूर्वस्मिन सुत्रे ब्रह्मानन्दाद्धजनानन्दस्याधि-क्यं निद्धापेतम्। स तु भगवदत्तस्तद्व्यवधायकोऽर्थश्च प्रभुणान

ति, न वेति संशये विचार्यत इत्यर्थः।पूर्वपक्षमाद्यः \* सर्वान्तरः वेने-त्यादि \*। बृहदारण्यके कहोडप्रदने उपस्तप्रदने च यत्साक्षादप-रोक्षाद् ब्रह्म य आत्मा सर्वान्तरस्तं मे व्याचक्ष्वीत । तदुत्तरवाक्ये च एष त आत्मा सर्वान्तर इति याज्ञवल्क्येन सर्वान्तरत्वेन कथ-नात् । अन्तर्यामिब्राह्मणे च, यः पृथिव्यां तिष्ठन् यः पृथिवीमन्तरो यं पृथिवी न वेद यस्य पृथिवी शरीरं यः पृथिवीमन्तरो यमयतीत्यार-भ्य, य आत्मिन तिष्ठित्रित्यन्तेर्वाक्यैः परमात्मा सर्वान्तरत्वन श्रावि-तः। स च यद्नतस्तिष्ठति तं स्वान्तः स्थापर्यातं विह्निरवायोगोल-कमित्यन्तर्यामिब्राह्मणे सिद्धम् । तथा स्ति श्रौतेन येन केनापि साधंनन तस्मिन्नभिन्नायमाने स्वात्मनस्तद्व्याप्तत्वेन भेदास्फ्ररणा-स् स्वात्मत्वेन ज्ञानमदण्डवारितमतस्तद्भवतीति पूर्वः पक्ष इत्यर्थः । सिद्धान्तमाहुः। \* तथात्वेऽपीत्यादि \*। ब्रह्मणः सर्वान्तरतया एत-दात्मनस्तद्विभक्तत्वेऽपि सर्वस्य वशीत्यादिश्चतिभिः सर्वेशितृत्वा-दिरूपेणैव ज्ञानम् । उत्कटया भक्त्या तेषामेव स्फुरणाद्, न तु स्वा-त्मत्वप्रकारकमित्येष सिद्धान्त इत्यर्थः। नन्वभिज्ञाने सर्वोशज्ञानद-र्शनात्तदंशाज्ञाने का हेतुरित्याकाङ्कायां हेतुं गृह्णान्ति । \* अत्र तथ-त्यादि \*। \* विपरीत इति \* स्वात्मत्वेन ज्ञाने। एतद्व विभजन्ते। \* पूर्वस्मिन्नित्यादि \*। इयदामननादिति सूत्रे अक्षरस्य गणितान-न्दत्वबोधनेन ब्रह्मानन्दाद्भजनानन्दस्याधिक्यं निरूपित्म । स भ-जनानन्द्रतु कृपाधिक्येन भगवता दत्त इति तद्व्यवधायकोऽथी भगवता न संपाद्यते। स वै नैव रेमे तस्मादेकाकी न रमते स हि-तीयमैच्छदित्यादिश्रुतिभ्यो मुख्यर्भाक्तमार्गस्य क्रीडार्थ्यःवावगमादभे-

सम्पाद्यते। स्वात्मत्वेन ज्ञानं च भजनानन्दान्तराय इपम । यद्येतत्सम्पाद्येतं न द्याद्येऽम्यथाभावादतः स्वात्मत्वेन ज्ञानं भक्तिमाग्यिस्य न सम्भवती सार्ययेना इ। अन्तरा स्वात्मन इति । भगवता भक्तिमार्गे स्वियत्वेनाङ्गीकृतो य आत्मा जीवस्तस्य यदात्मत्वेन ज्ञानं तद्भजनानन्दानुभवे अन्तरा व्यवधान इपमिति भगवता ताद्दशे जीवे तन्न सम्पाद्यत इसर्थः । तत्सम्पादनस्य सर्वथैवासम्भावितत्वं हीनत्वं च ज्ञापियतुं दृष्टान्तमाद । भूत्रग्रामवदिति । उक्तभक्तस्य विग्रहोऽप्यलोकिक इति तत्र लोकिको भृतग्रामो न सम्भवति, हीनन्वात्तथे । अथवा लौकिको भृतग्रामः स्वीपुत्रपत्वादि विद्यानन्दानुभवे वाधकस्तथा भजनानन्दानुभवे स्वात्मत्वेन भगवज्ञान-पिसर्थः ॥ ३५॥

दे च कीडाया असम्भवात् । स्वात्मत्वेन ज्ञानं हि, यत्र त्वस्य सर्वन्मात्मैवाभूत् तत्केन कं पर्योद्ति श्रुतेभेदिविलायकत्वेन भजनानन्दान्तरायक्षपं यदि स्वात्मत्वेन ज्ञानं संपाद्यद्भजनानन्दं न द्याद्यं विलयेन तस्यान्यथाभावादतः स्वात्मत्वेन ज्ञानं भक्तिमार्गीयस्य पूर्णद्शायां न सम्भवतीत्याशयेन स्वात्मत्वेन ज्ञानं वाधकमनेन स्वेत्रणाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* भगवतेत्यादि \* । अन्तर्रातमध्यवाचकमव्ययम् । तथाच व्यवधायकमित्यर्थः । नन्वस्तु तस्यान्तरायत्वं तथापि तन्न सम्पाद्यतीति कथमवगन्तव्यमित्यत आहुः । \* तत्सम्पाद्नस्यत्यादि \* । \* अल्वोकिक इति \* । साक्षात्सम्बन्धस्य हेये लोकिकविग्रहे असम्भवादलौकिकः । \* हीनत्वात्त्येन्त्यर्थ होते \* । तथाच चिक्वीर्षितलोलाप्रतिबन्धकत्वेन हीनत्वाद्भत्तन्त्रायत्वं द्यान्तेनावगन्तव्यमित्यर्थः । लोकिकशरीरस्य प्रनिवन्धकत्वं सिन्दग्धत्वादुपपादनसापक्षमित्यरुव्या प्रकारान्तरण हृष्यन्तं व्याकुर्वन्ति । \* अथवत्यादि \* । यत्तदोर्नित्यसम्बन्वाद्यथेन्ति पद्मर्थादेवा्यातीत्यतो नोक्तः ॥ ३५ ॥

# अन्यथाऽभेदानुपपत्तिरितिचेन्नोपदेशान्तरवत् ॥३६॥

ननु भक्तेष्वप्युद्धवादिषु ज्ञानोपदेशः श्रूयते । स चात्मब्रह्माऽभेदज्ञानफलक इसात्मत्वेन ज्ञानाभावे तदभेदोपदेशानुपपत्तिः
स्यादिति तन्मन्तव्यमेव।एवं सिति भाक्तमार्गाज्ज्ञानमार्गस्योत्कर्षश्च
सिद्ध्यतीसाशङ्क्य परिहरति । उपदेशान्तरवदिति । न ह्यत्राभेदज्ञानायोपदेशः, किन्तु यथाग्रिमस्वर्गापवर्गारूयपारलोकिकानन्दफलकालोकिके कर्मण्यधिकारक्ष्पमंस्कारार्थं गायत्र्युपदेशः क्रियते
तत्संस्कारसंस्कृतं तच्छरीरादिकमपि भृतादिभिरपि नोपहतं भवति

अन्यथाऽभेदानुपपित्तिरितिचेश्लोपदेशान्तरवत् ॥ स्वात्मत्वेन भगवज्ञानस्य बाधकत्वे भक्तेषु तदुपदेशो नोपपद्येतत्याशङ्का प-रिहरतीत्याशयन व्याकुर्वन्ति । \* निवत्यादि \*। \* श्रूयते इति \*। एकादशस्कन्धं उच्यते ।

आतमत्वन ज्ञानाभावे इत्यन्तोऽन्यथापदस्यार्थः । तदभेदोपदेशानुपपित्तिरत्यभंदानुपपित्तिरत्यस्यार्थः । इतीत्यारभ्य, परिहरतीत्यन्त, इतिचंत्रत्यस्यार्थो व्याख्यातः । तत्रैवमाभर्मान्धः । पूर्वम,
उपपन्नसूत्रे दासीदाससुहद्भेदेन त्रिविधा लीलामध्यपातिनो भक्ता
उक्तान्तत्र, नोद्धवोऽण्वाप मन्त्यून इति वाक्यादुद्धवोऽत्यन्तरङ्गः।आदिपदेन वजस्थासोपि, रामेण सार्द्धं मथुरां प्रणीत इत्यादिना विगाढभावा उक्तास्तत्रोद्धवं साक्षादुपदेशो वजस्थेषु सन्देशेन साक्षाच्च । तथा
सतीतरेषु तदावश्यकत्यं कि वाच्यम् । किञ्च तेषु चेदुपदेशो
विफलः स्यात् तदा अपार्थकार्यकर्त्तृत्वाज्ञीवतुल्यत्यं चोपद्यतेति तस्य
तेषु फलमवश्यमभ्युपयम् । एवं सति पूर्वोक्तं सर्वमयुक्तमिति स्वाशिनाशङ्का दृष्टान्तेन परिहरतीति बोध्यः । दृष्टान्तं व्याकुर्वन्ति ।

\* न हीत्यादि \* । अत्र प्रथमार्थे वतिः । तथाच फलान्तरार्थं यथा
गायश्यपदेशस्तथा भजनानन्दार्थमयमुपदेश इत्यर्थः । तस्यावान्तरफलं \* तत्संस्कारेत्यादिनोच्यते । तत्तथा न प्रांसद्भमतः प्रकारान्तर-

यथा वा योगोपदेशसंस्कृतस्य वपुरग्न्यादिभिन्नींपहन्यते तथा मक्कते भक्तिभावस्य रसात्मकत्वेन संयोगिविमयोगभावात्मकत्वाद् दितीयस्य मलयानलादितिकरालत्वेन कदाचित्तद्भावोदये तेन भ-क्तवपुरादेस्तिरोधानेऽग्रिमभजनानन्दानुभवमितवन्धः स्यादिति त-न्निष्टत्त्यर्थं ज्ञानोपदेशसंस्कारसंस्कृतं तद्वपुरादिकं भगवता क्रियते, न त्वात्माभेदज्ञानं भगवतोऽभिन्नेतिमिस्पर्थः।अन्यथोपदेशानन्तरं बद-रीं गच्छन् विदुरं प्रति, इहागतोऽहं विरहातुरात्मेतिन वदेत।एवमेवा-न्येष्विप भक्तेषु क्षेयम् । अत्रोपदेशान्तरपदं मस्तुतोपदेशभिन्नमुप-देशान्तरमाहोति मस्तुतस्य तस्यान्यस्याभावादभेदपदेनाभेदोपदेश एवोच्यते। एतेन भगवान् स्त्रीयानां भक्तिभावप्रतिवन्धनिरासायैव

माहुः। \* यथा वेत्यादि \* । एतच्चोक्तमेकादेशे । अग्न्यादिभि-र्ने हन्येत मुनेर्योगमयं वपुरिति । \* अभिषेतिमिति \* मुख्यत्वेन अभिव्रेतम् । तथाचोक्तरीत्या उपदेशस्य फलान्तरसत्त्वंनात्मनि तद्भेद्ञानस्य साफल्ये सति न भगवतो जीवतुल्यत्वापित्तर्गापे ज्ञानमार्गीत्कर्ष इत्यर्थः। नन्वत्रोक्तरीत्या भजनानन्दप्रतिबन्धाभाव एवोपदेशफलं, न ब्रह्माभेदानुभव इत्यत्र कि गमकमित्याकाङ्काया-माहुः। \* अन्यथेत्यादि \*। \* एवमन्येष्वपि भक्तेषु श्रेयमिति \*। कुरुक्षेत्रप्रसङ्गस्योत्कण्ठावाक्यैः, आहुश्च ते नलिननाभेति वाक्याश्च क्षेयम् । ननु भवत्वेवं तथापि सूत्रे भेदानुपपत्तिरित्युक्तं, न त्वभेदो-पदेशानुपपत्तिरिति। अतोऽत्रायमेव सूत्रकाराशय इति कथं ज्ञात-व्यमित्यत आहुः। \* अत्रेत्यादि \*। दृष्टान्तकोटिप्रविष्टमुपदेशान्तर-पदं प्रस्तुतोपदेशांभित्रमुपदेशान्तरमाहेति प्रस्तुतस्य तस्योपदेश-स्याभावाद्भेदानुपपत्तिपद्मलग्नकं स्याद्तोऽत्राभेद्पदेनाभेदोपदेश पव लक्षणयोच्यत इत्यभेदपदान्वयानुपपत्या ज्ञातव्यामित्यर्थः । तेन सिद्धमाहुः। \* एतेनेत्यादि \*। \*एतेनेति \*। उक्ताश्रद्धानिरासेन। भक्तदेहस्थितयाँगादेशादपि सम्भवेन तद्रथमातमब्रह्माभेदोपदे-शकथनं न युक्तमित्यरुच्या उपदेशान्तरपदस्यार्थान्तरमाहुः ।

सर्व करोतीति ज्ञापितं भवति । अथवोपदेशान्तरविद्यस्यायमर्थः । शरीराद्यध्यासवतस्तद्भिन्न आत्मा तत्त्वं, न तु शरीरादिरित्युपदेशो ज्ञानमार्गे यथा क्रियते, तेन शरीरादावात्मबुद्ध्या यः स्नेहादिः सोऽपगच्छित । तथात्र सर्वेषामात्मनो ह्यात्मा, य आत्मानि तिष्ठिनित्यादिश्रुतिसिद्धो जीवात्मनोऽष्यात्मा पुरुषोत्तम इति वोध्यते । तेन पुरुषोत्तमे निरुपिः स्नेहस्तत्सम्वान्धित्वेनात्मिनि स सिद्ध्यति । यद्यप्येवं भावः पूर्वमप्यासीदेव, तथापि सहजस्य शास्त्रार्थत्वेन ज्ञानेऽतिप्रमोदो दार्ढ्यं च भवतीति तथा । नैतावता जीवाभेद आयाति । अग्रे जीवनसम्पत्तिरेवोपदेशकार्यं, न तु तेन पूर्वभावो पमईः सम्भवतीति सारम्। तेन ज्ञाने सर्वाधिक्यं मन्वानाय भक्ति-बलप्रदर्शनं च सिद्ध्यति ॥ ३६ ॥

\* अथवेत्यादि \* । तथाच स क्षानापदेश एतदर्थी,न त्वात्मब्रह्माभेद-क्षानफलक इति न तेन क्षानोत्कर्पासिद्धारित्यर्थः । नन्वेवं सिति क्षानापदेशवैयर्थ्यं नापैतीत्याशङ्क्य परिहर्शन्त \* यद्यपीत्यादि \* । \* तथेति \* । अवैयर्थ्यम् । \* नैतावतित्यादि \* । तथाचेवं क्षानोप-देशस्य सार्थक्यादेतावता आत्मत्वोपदेशमात्रण न जीवस्य ब्रह्मा-ऽभेद आयातीत्यर्थः । तेन सिद्धमाद्यः । \* अत्र इत्यादि \* । तथाच यत्र किञ्चित्कार्यार्थं विप्रयोगसहनमावश्यकं तत्रेवेवं प्रभुः करोति, न तु सर्वत्र । अतः पूर्वोक्तं सर्वं सारमुपपन्नमित्यर्थः । एवं करणस्य प्रासिद्धकं फलमाद्यः । \* तेनेत्यादि \* । ननूद्धवादिषु क्षानोपदेशः पौराणः, स किमयंमिह विचार्यत इतिचेत् । उच्यते । विधिश्च प्र-तिपंघश्च निगमो हीत्यादिनोद्धवकृतप्रश्नेन, मां विधन्तेऽभिधन्ते मा-मित्यादिना भगवदुक्तोत्तरेण च तस्य श्रीतत्वस्फुटीकरणात्, स-न्देशेऽपि, एतदन्तः समाम्नाय इति वाक्यन तथात्वाद्धिचार्यत इति जानीहि ।

अत्र शांकरा द्विसूत्रमेतद्धिकरणमङ्गीकृत्य बृहदारण्यकस्थो-षस्तकहांडब्राह्मणयोर्भिन्नविद्यात्वमभ्यासादाशङ्क्य रूपाभेदादैकविद्यं साधयन्ति ॥

# व्यतिहारो विशिषन्ति हीतरवत् ॥ ३७ ॥

ननु तद्योऽहं सोऽसौ योऽसौ सोऽहिमसैतरेयके तैत्तिरीयके चा-ऽहमस्मि ब्रह्माहमस्मीति पठ्यते । अत्र मध्यस्यं ब्रह्मपदमुभयत्र सम्बध्यते । तेनादृत्त्या व्यतिहारोऽतो ब्रह्माभेदः सिद्ध्यति । तथा लीलामध्यपातिभक्तानामपि कृष्णोऽहमहं कृष्ण इति भाव उल्लेखश्च श्रूयते । अतस्तदभेदज्ञानं भक्तिफलामिति पम्फुल्ल्यमानं प्रतिवा-दिनं तत्स्वरूपं बोधयति । रसात्मकत्वाद्धक्तः संयोगिविपयो-गात्मकत्वाद् द्वितीयभावोद्देके यथेतरेऽश्चप्रलापादयो व्यभिचारि-भावास्त्रथातिविगादभावेन तदभेदस्फूर्त्त्ररूपेकः,स चन सार्वदिक-

भास्कराश्च सूत्रमेकीकृत्य उपदेशवदित्येवं पठित्वा पूर्ववदेव सिद्धान्तयन्ति॥

रामानुजास्तु व्यतिहारादिसूत्रद्वयमत्र निक्षिप्यैतदेव सिद्धा-न्तयन्ति । तदिदमुपसंहारस्वाध्यायसूत्राभ्यामव सिद्ध्यतीति तेनैव गतार्थमतो न पृथक् चिन्तनीयम् ॥ ३६॥

व्यतिहारा विशिपनित हीतरवत् ॥ स्त्रमवतारयन्ति । अनिव-त्यादि ॥ पेतरयके इदं वाष्ट्रयमादित्यपुरुषं प्रकृत्योक्तम् । तैत्तिरी-यके तु जलस्थं ब्रह्म प्रकृत्य । ॥ अत्रेति ॥ तित्तिरीयके । ॥ तेनाबु-त्या व्यतिहार इत्यादि ॥ । ब्रह्मपदस्योभयत्र सम्बन्धेन तदावृत्त्या व्यतिहारः स्वात्मनो ब्रह्मत्वविधानेन ब्रह्मणः स्वात्मत्वविधानेन व्य-त्ययः । अत उक्तरूपाद् व्यत्ययाज्ञीवस्य ब्रह्माभेदः सिद्ध्यति, तथा भक्तवाक्येऽपीति शङ्कायां व्यतिहारस्वरूपं स्त्रेण बोधयति । तथाच यद्यभेददर्शनस्य भक्तिफलत्वं न स्यात्तदा लीलास्थानां ब्र-ह्माभेदो न स्पुरेत् । स तु स्पुरतीति हश्यत इति पूर्वोक्तः सिद्धा-न्तो न युक्त इत्याशङ्कायां व्यतिहारस्वरूपमनेन बोधयतीत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति ॥ रसात्मकत्वादिति ॥ ॥ एकः स इति ॥ एको व्यभिचारिभावः । तथाच विरहद्शायां काश्चनात्मानं तस्वेन वि- स्तदा स्वात्मानं तत्त्वेन विशिष्ति तं च स्वात्मत्वेन । सोऽत्र व्यतिहारपदार्थ इसर्थः । अपरश्च । उद्देश्यविधेयभावस्फूर्त्तों न ह्यद्वेतज्ञानमस्ति किन्तु भावनामात्रं भक्तानां तु विरहभावे तदा-त्मकत्वमेवाखण्डं स्फुरित येन तल्लीलां स्वतः कुर्वन्सेतद्यथा तथा श्रीभागवतदशमस्कन्धविद्यतौ प्रपश्चितमस्माभिः । एवं सित मुख्यं यदद्वेतज्ञानं तद्भक्तिभावकदेशव्यभिचारिभावेष्वेकतरदिति सर्षप-स्वणीच्लयोरिव ज्ञानभक्तसोस्तारतम्यं कथं वर्णनीयमितिभावः॥३०

शिषन्ति । अन्याश्च तं स्वात्मत्वेनाऽतो भिन्नवक्तृको व्यतिहारपदा, थों, न तु त्वदुक्तरीतिकोऽतः कादाचित्कत्वान्न तस्य भक्तिफलत्व-मित्यर्थः । सूत्रयोजना तु, इतरवद् अश्रुप्रलापादिवद्, भक्तानाम, अहं कृष्णः कृष्णोऽहमिति व्यतिहारो विशेषणबुद्धिव्यत्ययो व्य-भिचारिभावः । हि यतो हेतोः विशिषन्ति । भगवद्द्रष्टृत्वेनाऽश्वत्था-दीनिव । अनेन प्रकारेणानात्मानं कदाचिद्रेच विशिषन्ति, न सर्वदा अतस्तथेति। एतेनोदाहरणेन भक्युत्कर्षसिद्धं स्फुटीकुर्वन्ति। \* अ-परं चेत्यादि \* तथाचात्र, लीला भगवतस्तास्ता ह्यनुचक्रुस्तदात्मि-का इति पूर्वे कथनाद्, रिङ्गयामास काप्यङ्ब्री कर्षतीत्यादावनुकरणे स्वात्मविस्तरणेन केवलभगवत्त्वस्फूर्त्तरेव बोधनात्तथेत्यर्थः। एवञ्च मय्येव सकलं जातमित्यत्रापि भावनामात्रं, चतुर्थपादे तद्ब्रह्मास्म्य-हमेवय इत्यत्र ब्रह्माहामिति पदाभ्यामद्वयभावनामात्रस्यैव बोधनात्। पतद्यथा तथाऽस्माभिः कैवल्योपनिषद्रथसंग्रहे स्फुटीकृतमिति त-तोऽवधेयम्।अत्राभेदानुभावस्य विगाढभावद्शास्थव्यभिचारिभाव-तया भक्तिमार्गे विनियोगविचारेण साधनद्शायां सर्वभावेन भजने भेदोपासनवदभेदोपासनस्याप्येकदेशत्वं बोधितम् । सर्वभा-घेनैवाकृत्स्नत्वपरिहारे तत्र विशेषाभावादिति॥

यत्तु शंकरभास्कराचार्यी पूर्वोक्तमैतरेयवाक्यं, त्वं वा अह-मस्मि भगवो देवते अहं वै त्वमसीति जाबालवाक्यं चोदाहृत्य किमिह व्यतिहारेणोभयरूपा मतिः कार्योतैकरूपेति संशये । उभ-

## सैव हि सत्यादयः ॥ ३८ ॥

यक्षपमितकरणे ईश्वरस्य निष्कर्षः, संसारिणश्चोत्कर्ष आपद्येतेत्येकक्षेत्र कार्येति पूर्वपक्षमुक्ता उभयक्षेत्र कार्या। अन्यथा उभयामनानमर्थकं स्यात्। नचोक्तदोषापितः। अनेन प्रकारेणाप्यात्मेक्यस्यैवानुचिन्तनीयत्वात्। वचनप्रामाण्यास्वत्र द्विक्षपा मितः कर्त्तव्येत्युचयते। फलतस्त्वेकमेव इद्वीभवति। यथाऽऽध्यानार्थेऽपिसत्यकामादिगुणोपदेशे तद्गुण इंश्वरः प्रसिद्ध्यित तद्वदित्याहतुः। तदसङ्कतम्।
तस्या मतेर्वचनमात्रजन्यत्वे विशेष्यविशेषणभावस्पुरणेन तादशभावनामात्रं कार्यमिति सिद्ध्यित्, न तु तेन भेदोऽपीति। आहायंक्षानत्वात्। नचानेन फलत पैकात्म्यसिद्धिरत्याप युक्तम्। पूर्वोक्तेन्यायैस्तद्विषयश्चतिभिश्च सिद्धेऽशांशिभावे तद्यनादेनेकात्म्यस्य वक्तुमशक्यत्वात्। यथाऽऽध्यानार्थेऽपीति भवदुक्तन्यायेनापि वाक्यप्रामाण्यात्तद्गुणकेश्वरप्रसिद्धिवद्विशेषणविशेष्यभावषोधनबलात् तादात्यस्यैव सिद्धेश्च।लक्षणात्रस्तं वाक्यैकदेशं, तत्त्वमसीत्यादाय सकलशास्त्रव्याकुलीकरणानौचित्यस्य प्रागेवोक्तत्वाश्चेति॥

रामानुजाचार्यास्तु । सर्वे खिंदवरं ब्रह्म, ऐतदात्म्यिमदं सर्वे तत्त्वमसीत्यवगतसर्वात्मभावविषयत्वादस्य वाक्यस्य नात्र प्रतिपाद्मार्थमपूर्वे किश्चिद्दान्ति । तत्तु वक्ष्यत्यात्मेति तूपगच्छिन्ति प्राहयन्ती-ति । नच सर्वोत्मत्वानुसन्धानातिरेकेण परिस्मिन् ब्रह्मणि जीवत्वानुसन्धानं जीवे च ब्रह्मत्वानुसन्धानं तथ्यं सम्भवति।तस्मादनाद्दर्णायं तन्मतिमत्याद्वः । तद्दिष युक्तमेव ।

पतस्मिन्नधिकरणे वैराग्यतपःसमाधिपरिपाकसिद्धस्य ब्रह्मा-त्माभेदज्ञानस्य भक्तिमार्गीयव्यभिचारिभावतानिकपणेन ब्रह्मभा-वपाप्यत्वबोधकं, पीतकौशाम्बरेण च विदितमिति विशेषणं प्रतिपा-दितं श्रेयम् । श्रानमार्गिणां तावतेव ब्रह्मभावात्मकफलसिद्धे-रिति॥३७॥१२॥

सैव हि सत्यादयः॥ फलभक्त्युत्कर्षे साधियत्वा साधनतो-ऽपि तत्र साधयतीत्यारायेनाधिकरणं वदन्तोऽवतारयन्ति । अथेदं विचार्यते । प्राप्तभक्तेः पुरुषस्य सन्यश्मदमादयो विधीयन्ते, न वेति । फलोपकार्यन्तरङ्गसाधनत्वाच्छुद्धौ सद्यामेव चित्ते भगवत्पादुर्भावसम्भवाद्विधीयन्त इति पूर्वः पक्षः । तादृशस्य ते न विधीयन्त इति सिद्धान्तः । तत्र हेतुमाह । हि यस्माद्धेतोः, सैव भक्तिरेव सद्यादिसर्वसाधनक्ष्पा । तस्यां सत्यादयो ये ज्ञानमार्गे विहितत्वाद कष्टेन क्रियन्ते मुमुक्षुभिस्ते भक्तद्वदि भगवन्त्रादुर्भावाद स्वत एव भवन्तीति न विधिमपेक्षन्त इद्यर्थः ॥३८॥

\*अथेत्यादि \*यथा सत्यं परं पर सत्यिमित्यादी शानार्थ,यथा शान्तो दान्त इत्यादी ज्ञानोत्तरं सत्यशमद्मादयो विधीयन्तं तथा प्राप्तभक्तेः पुरुषस्य भक्त्युत्तरं ते विधीयन्ते, न वेति संशयः। फलोपकार्यान्तर-क्रसाधनत्वात् फलस्य भगवत्प्राप्तेरुपकारी मुख्यं साधनं भगवदा-विर्भावः। तस्यान्तरङ्गा चित्तशुद्धिस्तस्याः साधनानि सत्यादीनि तस्मात्। एतदेव विवृणोति। शुद्धौ सन्यामेव चित्ते भगवदाविभी-वसम्भवादिति। अतो यथा सम्परायाधिकरण उपन्यसैर्वाक्यैर्भकेः पूर्व ते विधीयन्त इत्युन्नीयन्ते, तथा भक्त्युत्तरमपि ते विधीयन्ते इति पूर्वपक्षः । ताहरास्य प्राप्तभक्तेस्ते सत्यादयो न विधीयन्ते । भ-क्त्या त्वनन्ययेति वाक्ये अन्यसाधननिरपेक्षयेव भक्त्या ज्ञानद्र्शन-प्राप्तीनामुक्तत्वात् तयैव संसिद्धेरिति सिद्धान्तः। तत्र सिद्धान्ते यु-क्तिमाहित्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* हीत्यादि \* । यत् कर्मभियंत्तप-सा ज्ञानवैराग्यतश्च यत् । योगेन दानधर्मेण श्रेयोभिरितरेरिपि । सर्वे मद्भक्तियोगेन मद्भको लभतेऽअसेति। धर्मः सत्यद्योपेतो विद्या वा तपसान्विता। मद्भक्त्या ५ पेतमात्मानं न सम्यक्त्रपुनाति ही 'ति च एकादशे भगवद्वाक्यात् सैव भक्तिरेव सर्वसाधनरूपा। अतस्त-थेत्यर्थः॥

अत्र शङ्करभास्कराचार्यी, रदमेकस्त्रमधिकरणमङ्गीकृत्य, वृहदारण्यकोपान्ते, स यो हैतं महद्यक्षं प्रथमजं वेद सत्यं ब्रह्मेत्युपक-स्य, जयतीमान् लोकानिति फलमुक्तम् । अग्रे च आप एवेदमग्र आ-सुस्ता आपः सत्यमसृजन्तेति प्रकृत्यानन्तरमुच्यते, तद्यक्तत्सत्यमसौ

### कामादीतरत्र तत्र चायतनादिभ्यः॥ ३९॥

पूर्वसूत्रे शास्त्रोक्ता विलमाधनरूपत्वं भक्तेरुक्तम् । तद्दादर्घार्थ-मधुना मुक्तिभतिबन्धकत्वेन हेयत्वेनोक्तानां कामादीनामपि

स आदित्यो य एप एतस्मिन्मण्डले पुरुषः, यश्चायं दक्षिणेक्षन पुरुष्य इत्यादि । ततो, हन्ति पाष्मानं जहाति चेति फलमुच्यते । तत्र फल्लभेदाद्विद्याभेद इति प्राप्ते सेव पूर्वोक्तेवेयं विद्या । हिहेतौ । सत्याद्यः पूर्वप्रकृता एवात्र तद्यत्तत्सत्यमित्यनेन परामृद्यन्ते । स्थानविश्वपसम्बन्धाच्चेकविद्यम् । फलं तूपनिपदोरहरित्यहामितिचोक्तयोर्ने तु विद्यायास्तदस्माददोप इत्याहतुः । तद्युक्तम् । सौत्रस्यादिपद्स्यासङ्गतेः । उत्तर्रिसम् वाक्ये हि तद्यत्तत्सत्यमिति तत्पदेन सत्यमात्रमाकृष्यते, न त्वन्यिकश्चिद्यादिपद्वोधितं तस्मात् । नच पूर्ववान्यये स्थानविद्योपिक्तरेन तद्वयादिवयं सम्भाव्यम् । किश्च सर्ववेदान्तप्रत्याधिकरणे शाखानतराधिकरणोक्तास्त्रयां हेतव ऐकविद्यार्थमादतास्तत्कथं तत्रानुक्तात् स्थानविद्योपात् तिसिद्धः । नापि केवन्तप्रत्याद्यस्य व्यभिचारित्वापत्तेः । किश्चेयं सत्यविद्या पूर्वमुपनिपदोः प्रसङ्गे विचार्यमाणा पूर्ववाक्योक्तया स्वक्यमस्मारयन्ती कथमकस्मादत्त स्मारयेत् । अतः काल्पनिक एन्वायं विचार इत्युपेक्ष्यः ॥

रामानुजाचार्यास्तु, न वा विशेषादित्यत्राक्ष्यादित्यस्थानभेदेन विद्याभेदस्योत्तरवाक्ये साधितत्वादत च वाक्यद्वये फलभेदस्य इ-इयमानत्वादवस्थाभेदेन रूपभेदस्यापि सत्त्वादुत्तरवाक्य उपासनभेदे सित कथं पूर्ववाक्योक्तेनास्याभेदः सम्भवति । किश्चेकविद्यात्वे फ-लभेदस्योपनिषद्गुणनिवन्धनत्वम्। तस्य तिश्ववन्धनत्वेन बोधकनिवृ-त्तौ चैकविद्यात्विमित्यन्योन्याश्रय इति दूपणमाद्यः ॥ ३८॥

कामादीतरत्र तत्र चायतनादिश्यः ॥ सूत्रप्रयोजनमाहः । \*
पूर्वेत्यादि \* । \* तदाढर्चार्थमिति \* केमुतिकन्यायन तद्रथम् ।
तेनास्य प्रासङ्कितवं बोधितम । सूत्रं व्याकर्त्तं पूर्वोक्तं विभजन्ति ।

भगवत्सम्बन्धान्मुक्तिसाधकत्वमुच्यते । भक्तिस्तु विहिताऽविहिता चेति द्विविधा । माहात्म्यज्ञानयुतेक्वरत्वेन प्रभौ निरुपिधस्नेहा-त्मिका विहिता । अन्यतोऽप्राप्तत्वाद कामाद्युपिधजा सा त्विव-हिता । एवमुभयविधाया अपि तस्या मुक्तिसाधकत्विमसाह । इ-तरत्र विहितभक्तेरिति शेषः । कामाद्युपिधजस्नेहरूपायां कामा-द्येव मुक्तिसाधनिमसर्थः । भगवति चित्तप्रवेशहेतुत्वाद । आदि-पदाद पुत्रत्वसविधत्वादयः । स्नेहत्वाभावेऽप्यविहितत्वभगवद्वि-पयकत्वयोराविशेषाद् द्वेषादिरिप संगृह्यते । तेन भगवत्सम्बन्धमात्र-स्य मोक्षमाधकत्वमुक्तं भवति तत्र विहितभक्ताविसर्थः । शास्त्रे स-विधा हेयत्वेनोक्ता गृहाः । सर्वनिवेदनपूर्वकं गृहेषु भगवत्सेवां कुर्व-तां तदुपयोगित्वेन तेभ्य एव मुक्तिभवतीसर्थः । एतादृशानां गृहा भगवद्गृहा एवेति ज्ञापनायायतनपदम्।तेषु तथा प्रयोगपाचुर्याद । आदिपदेन स्त्रीपुत्रपश्वादयः संगृह्यन्ते । एतेन ज्ञानादिमार्गादुत्कर्ष

<sup>\*</sup> भाकिरित्यादि \* । \* अन्यतोऽप्राप्तत्वादिति \* शास्त्रव्यतिरिक्तहे-त्वन्तरादप्राप्तत्वात् । व्याकुर्वन्ति । \* इतरत्रत्यादि \* कामादेः कथं मुक्तिसाधनत्विमत्यपेक्षायां, 'कामं क्रोधं भयं स्नेहमैक्यं सौहृदमेव वा । नित्यं हरो विद्धतो यान्ति तन्मयतां हि ते' इति द्शामस्कन्धवाक्यानुसारेण हेतुमादिपदस्यार्थं तत्कथनतात्पर्यं चाहुः । \* भगवन्तित्यादि \* सूत्रशेषं व्याकुर्वन्ति । \* तत्रेत्यादि \* एतद्ग्रे, चकारार्थवोधिका माहात्म्यक्षानेत्यादिका फिक्किता युक्ता, सा लेखकप्रमादात् पश्चात्पिततास्तीति क्रेयम् । ननु कामादीनां कथं तथात्विमत्याकाङ्कायां सौत्रं हेतुं व्याकुर्वन्ति \* शास्त्र इत्यादि \* । इदं चाग्रे, गृहिणापसंहारसूत्रे सेत्स्यतीति क्रेयम् । अत्रायमेवाशय इत्यत्र गमकन्माद्वः । \* एताहशानामित्यादि \* । \* प्रवोगप्राचुर्यादिति \* अण्डन्मुत्पाद्यामासुर्ममायतनमुत्तमम् । पञ्चायतनपूजेत्यादौ तथात्वात्। पूर्वोक्तं प्रयोजनं निगमयन्ति । \* एतेनेत्यादि \* । \* एतेनेति \* ।

उक्तो भवति। वाधकानामपि साधकत्वात् । माहात्म्यज्ञानपूर्वकस्नेहे ससेव भर्तृत्वेन ज्ञाने कामोऽपि सम्भवतीति ज्ञापनाय चकारः॥३६॥

पूर्वस्त्रे भगवद्गक्तिवलस्यात्र च, गोप्यः कामादित्यादिसप्तमस्कन्ध-वाक्यात् । कामादीनामविहितभक्तिहेत्नां, भक्तिरस्य भजनमित्यु-क्त्वा, एतदेव च नैष्कर्म्यमिति विहितभक्तः संन्यासक्षपतायास्ताप-नीये श्रावणाद्, महाक्तायातयामानां न वन्धाय गृहा मता इति वा-क्याद् गृहादीनां च मुक्तिसाधनत्वस्य कथनेन । चकारसूचितमर्थ-माहुः । \* माहात्म्यत्यादि \* । \* इतिज्ञापनायेति \* इति हेतोविहि-तभक्तो कामादपीति ज्ञापनाय । अत्रोभयोभक्त्योः स्वक्षपवलसाधन-योविचारेण पुष्टिभक्त्याश्चितमर्थादाभक्तिबोधकं, वाम कराविधित्य दक्षिणाङ्ग्रिसरोरुहं स्थितमिति विद्योपणं प्रतिपादितं ज्ञातव्यम् ॥

अन्ये तु, अथ यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेदम दहरोऽस्मिन्नन्तर आकाश इत्युपक्रम्य, एप आत्माऽपहतपाप्मा विजरो विमृत्युर्विशोको विजिधत्साऽपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्कृत्प इति छान्दोग्य आम्नायते । स वा एप महानज आत्मा योऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु । य एपोऽन्तर्हृदय आकाशस्तरिमञ्च्छेते सर्वस्य वशी सर्वस्ये-शान इति वाजसनयके । तयोरैकविद्यं परस्परगुणोपसंहारो भवेन्न-वेति सन्देहे कामादिस्त्रेणेकविद्यमुपसंहारं च सिद्धान्तीकुर्वन्ति । कामादीत्यत्र कामपदं देवदत्तो दत्तः सत्यभामा भामेतिवन्नामैकदे-शक्तपम् । तेन सत्यकामाद्या वाजसनयके वशित्वाद्याश्चान्दोग्यं उ-पसंहार्याः । हृदयायतनस्य वेद्यस्येश्वरस्य छोकासम्भेदप्रयोजनक-सेतुत्वक्षपेश्वरधमस्य च समानत्वादिति चाहुः ।

ति चिन्त्यम् । श्रुतौ सत्यकामपद्स्य यौगिकत्वेन नामत्वाभा-वात् तद्कदेशस्य कामादिपद्स्य नामेकदेशताया वक्तुमशक्यत्वा-त् । अथ रूढत्वं तदापि तदेकदेशन कामादिपदेन ब्रह्मैव समर्पणीयं, न तु तद्गुणा अपि । दृष्टान्ते तथैव दर्शनात् । अथ योगद्भढत्वं, तदा-ऽपि कामपद्स्य सर्वकामादिपदेकदेशतायास्तुस्यत्वान्मनोमयादि-वाक्योक्तां अपि धर्मा वाजसनयके कुतो नोपसंहियेरन् । कुतो वा

### आदरादलोपः ॥ ४० ॥

ननु नियानां वर्णाश्रमधर्माणां भगवद्धर्माणां चैककाले प्राप्ती युगपदुभयोः करणासम्भवादन्यतरवाधे प्राप्ते कस्य स्यान कस्ये-ति स्यात् संशयः । तत्र कर्मणां स्वस्वकाले विहितानामकरणे प्रयवायश्रवणादितरत्राऽतथाश्रवणाद् अन्यदापि तत्कृतिसम्भवात्

तस्यानेनैकिषिद्यात्वाभावः । हृद्यस्यायतनस्य वेद्यस्येद्दरस्य सत्य-संकल्पत्वाकाशात्मत्वस्य समानधर्मस्य सत्त्वात् । किश्च । यद्याय-तनादिकमेतदेकिवद्यत्वादिसम्पादकत्वेन व्यासचरणानामभिन्नेतं स्यात्तदा कामादीतरत्र विशत्वादि तत्रिति ब्रुयुर्न त्वेवं सन्दिग्धं वदे-युः । किश्च । सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरणं चोदनाद्यविशेपादित्यनेत् शाखान्तराधिकरणोक्ताश्चत्वारस्त्रयो वा हत्वयो विद्येकार्थं संगृही-ताः । तद् यद्यायतनादिभिरङ्गीकियेत तदा तस्य हेतोर्व्यतिरेकव्य-भिचारः प्रसञ्ज्येत । कतिपयरङ्गीकारे यिकिश्चिद्धंतुसत्त्वस्य यत्र-कापि सीलभ्याद्विद्याभेदश्चोच्छिद्येतं । प्रकृतं च चोदना भिद्यते । एकत्रान्वेष्टव्यं विजिज्ञासितव्यमिति वाक्याद् । अन्यत्र च, एवं वेदित वाक्यात् । आख्या च भिद्यते । वाजसनयके दहरविद्यत्या-स्याया अप्रसिद्धत्वात् । तत्तद्गुणकस्यद्वरस्य वेद्यत्वे तु रूपम-पि भिद्यते इति कथं विद्यवयम् । अथ यथाकथित्रत्ते चत्वारस्त्रयो वा हतव आनयास्तदा तत एव एकविद्यसिद्धरतत्स्त्रसार्थक्यं दु-रूपपादिमत्यगतिकगतिकं तत्प्रपञ्चरूपत्वमस्यत्यवध्यम्॥ ३९॥ १३॥

आदरादलोपः॥ पूर्वाधिकरणंषु सात्त्विकानां वृतानां ज्ञाना-सिक्तवारणाय ज्ञानमार्गाद्धिक्तमार्गस्य फलतः साधनतः स्वरूपतः सम्बन्धतश्चोत्कपः प्रतिपादितः। अतः परं ये वृता राजसास्तेषां ज्ञाने रुच्यभावेऽपि कर्माण रुचेविद्यमानत्वात्तित्ररासार्थं कर्मकरण-निर्णयायाधिकरणमारभत इत्यारायेन सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वि-त्यादि \*। \* कस्य स्यादिति \*। कस्य वाधः स्यात् । \* इतर-त्रेति \*। भगवद्धमेषु । सिद्धान्तं विश्वद्यितुं सूत्रं विवृण्वन्ति । सावकाशत्वेन तेषामेव वाधो युक्तो, न तुनिरवकाशानामित पूर्वः पक्षः । तत्र सिद्धान्तमाह । आदरादिति । ब्रह्मयज्ञपकरणे तै- तिरीय पठ्यते—ॐमिति प्रतिपद्यत एतद्वे यजुस्त्रयीं विद्यां प्रसे- पा वागेतत्परममक्षरं तदेतद्दचाऽभ्युक्तमृचो अक्षरे परमे व्यामन यस्मिन देवा अधिविश्वे निपेदुर्यस्तन वेद किम ऋचा करिष्यति य

\* ब्रह्मयहेत्यादि \*। \* ब्रह्मयज्ञप्रकरण इति \*। तैत्तिरीयाणामा-रण्यके खाध्यायब्राह्मणे । श्रुत्यर्थस्तु, ब्रह्मयज्ञेन यक्ष्यमाण ॐिमिति प्रतिपद्यते. प्रणवाक्षरं प्रथममुक्षारयेत् । प्रतिपाद्यत इति पश्चमो लकारः । पूर्वोच्चारणे हेतुः । एतद्वैयज्जस्त्रयीं विद्यां प्रति । अयं यज्जू-रूपः प्रणवमन्त्रस्त्रयीं विद्यां लक्ष्यीकृत्य प्रतिनिधिरूपो यतोऽस्ति ॥ तचाथर्वणे स्फुटम् । तस्य वै प्रणवस्य पूर्वा मात्रा पृथिव्य इकारः स ऋग्भिर्ऋग्वेदोऽथ द्वितीयान्तरिक्षं स उकारः स यजुर्भिर्यजुर्वेदस्तू-तीया धौः स मकारः स सामभिः सामवेद इति सायणभाष्ये । वस्तुतस्तु, आथर्वणानां गोपथबाह्मणे इन्द्रप्रजापतिसंवादे प्रजा-पतिना वेदत्रये एकाक्षराऽर्थववादे मात्राभिर्युक्त इति व्यवस्थापनात्, तेंचिरीये बृहन्नारायणे, ॐिमत्येकाक्षरं ब्रह्मेतिश्रावणादत्राऽमात्र एव। नच त्रयीप्रतिनिधित्वविरोधः । द्वादशस्कन्धे, सर्वमन्त्रोपनिपद्वेद-बीजं सनातनमिति बीजत्वेन बोधनाद् यथा पुस्तकालिखनोत्तरं तन्मू-लपुस्तके प्रतिव्यवहारस्तथा त्रयीमूलत्वात् प्रतित्वम् । एकाद्रा-स्कन्धे वेदः प्रणव एवाग्रे इति प्रथमकृतयुगे तन्मात्रवोधनात्तदाः सर्वे कार्ये प्रणवेनैवेति वा तस्य त्रयीप्रतिनिधित्वमित्यदापात्। एषा वागिति । सर्ववाग्वीजत्वात् सर्ववाग्रूपम् । तथाच छन्दोगा आम-नित । तद्यथा राङ्कना सर्वाणि पर्णानि सन्तृणात्यवमोंङ्कारेण सर्वा वाक् सन्तृणाति । अदवत्थादिपदेषु दश्यमानास्तन्तुसदशा अवय-वाः राष्ट्रत्वस्तैर्यथा कृतस्नानि पर्णानि व्याप्तानि तद्वदांद्वनरेण सर्वा वाग्वाप्तति सायणभाष्ये । एतत्परममक्षरमिति । एतद्भवाक्षरं ब्रह्म एतंद्भोवाक्षरं परमिति काठकश्रुतेः। तदेतहचाभ्युक्तमिति । तदे-तत्परमं ब्रह्मरूपमक्षरं वश्यमाणयचा स्पष्टमुक्तमित्येवं शयः। ऋचं

इत्तद्विद्दुस्त इमे समासत इति । अत्र ऋत्रसंबिन्धित्वेन वर्णात्मके, वस्तुतस्तु परमव्योमात्मके अक्षरे ब्रह्मण्योङ्कारे वर्त्तमानं तल्लोकने वेदमिसद्धं परं ब्रह्म यो न वेद स किम् ऋचा करिष्यतीस्नेन तद्वाने वेदाध्ययनस्य निष्फलत्वमुच्यते। एवं सित तदुक्तकर्मणोऽपि तथात्वमायाति। एतेन भक्या मामभिजानातीति वाक्यात्व परब्रह्मस्वरूपज्ञानं भक्यैवेति भक्ताः सन्तः पुरुषोत्तमांवदो ये तेषामेव वेदाध्ययनादिकं फलपदं नान्येषामित्युक्तं भवति । अत एव श्रीभागवतेऽप्युक्तम्, ऋपयोऽपि देव युष्मत्मसङ्गविमुखा इह् सञ्चरन्ति, संसरन्तीति वा। अन्वये निदर्शनम् । ये इत् ईस्वरत्वेन तत्पुर्वोक्तं परं ब्रह्म विदुस्त इमे भक्ताः सर्वापेक्षया सम्यक्पकारेण

पिठत्वा व्याकुर्वन्ति । अ अत्रत्यादि अ । ऋष्यम्बन्धित्वेन वर्णातम्के, वस्तुतस्तु, एतद्भ्वेवेति काठकश्रत्या, यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमिक्ति तैत्तिरीयश्रुतेश्च परमव्योमात्मके ॐकारे, यस्मिन् देवा अधिविश्वे निषेवुरिति देवनिपदनस्थानत्वालोकात्मके अक्षरे ब्रह्मणि. उक्तश्रुती निहितत्वेन श्रावणाद्गीतायां, तद्धामपरमं ममेति वाक्याच तत्र प्रतिपाद्यत्वेन स्वरूपेण च वर्त्तमानं, तम्, अतोऽस्मि लोके वंदे च प्रथितः पुरुषोत्तम इति गीतावाक्यालोकवेदप्रसिद्धं परं ब्रह्म यो न वेद, स किम ऋचा, ऋगिति वेदमात्रोपलक्षकं, वेदेन कि करिष्यतीति । शेषं स्फुटम् । ऋष्य इति वाक्यं तु तृतीयस्कन्धे नवमाध्याये । अन्वये निद्श्वनिमिति अ। तद्ज्ञातुर्वेदाध्ययनस्त्रावेऽपि तन्मुख्यफलामावादन्वयव्यभिचारे निद्श्वनं श्रुतिः श्रीभागवतवाक्यं चाहेत्यथः ।

अथवा, इदमग्रिमेण सम्बध्यते। तथाच वश्यमाणेन वाक्य-देषेण श्रुतिक्षानवतां भगवत्प्राप्तिलक्षणं निद्दीनमाहेत्यथः। तदेव श्रुतिदेषं व्याकुर्बन्ति। \* ये इत्यादि \* इदित्यवधारणे। तथाच प्रणवार्थभूतस्य भगवतो यज्ज्ञानं तस्यावदयकत्वं तद्ज्ञानेऽध्ययनादि-नैष्फल्यं च बोधयन्त्यानयर्चा भगवद्भानसाधनीभूतायां वरणसाध्या-यां भक्तावाद्रो दर्शितः। एवं श्रुत्यन्तरे साधनभक्तावंत्याद्रः श्रा- भगवित्रकटे श्रीगोकुलवैकुण्ठादिष्वासत इति । तेना उन्येषां सम्यगऽसत्त्वमर्थाक्षिप्तं भवति । पुरःस्थितार्थवाचीदंशब्दप्रयोगेण
चान्येषामसत्तुल्यत्वं श्रुतेराभेमतामिति ज्ञायते। ऋक्शाखायामपि, तमु
स्तोतारः पूर्व्यं यथाविद ऋतस्य गर्भं जनुषा पिपर्त्तन, आस्य'जानन्तो नाम चिद्विविक्तन महस्ते विष्णो सुमितं भजामह इसाद्युग्भिरन्येभ्यो धर्मेभ्यः सकाशाद् भगवद्धर्मेष्वादरः श्रूयते इति तेषाम

व्यते इत्यादायेनाहुः \* ऋगित्यादि \*। अर्थस्तु, हे स्तोतारो मदुत्क-र्षवर्णनप्रराः। इयं वेदानामुक्तिः। तं लोकवेदप्रसिद्धं, पूर्व्यं पूर्वस्य कारणस्य सम्बन्धि सर्वकारणकारणरूपं यथाविदः यथावत्तत्स्वरू-पवेत्तारो भवन्तः । ऋतस्य सूनृतवाणीरूपस्य वदस्य गर्भम् अन्तर्नि-हितं जनुषा स्वस्य सम्पूर्णजन्मना यावज्ञीवमिति यावत् । पिपर्त्तन पूर्त्तियुक्तं सन्तुष्टं कुरुत, सन्तोपयत । अत्र यथावित्त्वोक्त्या पूर्णज्ञा-नानां देहेन्द्रियप्राणान्तः करणजीवविनियोगं भगवसोषार्थं द्रीयति श्वतिरिति भगवद्धर्मेषु श्वतेरादरः स्फुटति । अथ भगवत्तोपाभावे किमपि न सिध्यतीत्यारायेन पूर्वोक्तकरणाराक्तावनुकल्पमाहोत्तरा-र्द्धेन । आसमन्ताद् अस्य परमपुरुपस्य नाम अखण्डराव्दब्रह्मरूपत्वेन जानन्तो, विवक्तन विशेषेण वद्त । नाम्नः स्वरूपं वित्त्वा तदेव की-र्त्तयत । अनुकल्पेन कथं सन्ताप इत्यतो नामस्वरूपमाह । चिदिति। उपलक्षणमेतत् । सच्चिदानन्दात्मकम् । तथाच नाम्नो ज्ञानरूप-त्वां त्रद्वारा भगवतोऽपि ज्ञानं भविष्यति, तेन तोपोऽपि भविष्यती-त्यर्थः। नामस्वरूपस्याप्यज्ञाने तदुपायं गुरूपसत्तिरूपमाह। हे विष्णो ते त्वत्सम्बन्धिनं महः तेजोरूपं समभिव्याहारात् त्वत्तेजोरूपं, सुमति निर्दोषपूर्णगुणत्वेन भगवन्तं जानन्तः।सुबुद्धि भक्तमिति या-वत्, तं भजामहे । तथाचान्यो भजतु, मा चा, वयं तु भजामह इति श्रुतयः स्वकृतिं दर्शयन्ति। अनेन तदुपायेऽप्यादरो दर्शितः। तेन भ-गवद्धर्माणामत्याद्दतत्वं बोधितमिति होयः। इत्याद्यग्भिरित्यादिपदेन, प्रतन्ते अद्य शिपिविष्टनामेत्यादीनां संग्रहः। एवं श्रुतिद्वयेन भगवद्ध-में जादरे श्रुतेः सिद्धे तेपामेव मुख्यकाले करणं सिद्धमिति तेन पू-

अलोप एवेसर्थः । एतेनाकरणे प्रसवायश्रवणादित्यादि यदुक्तं तदिप प्रत्युक्तं वेदितव्यम् । करणेऽपि वैयथ्यक्तिद्परिहारात् । एवं सित यदकरणे प्रसवायकथनं, तेन तस्मादवकाशं प्राप्य गौ-णकालेऽप्यकरणे तथेति तस्याशय इति ज्ञायते ॥ ४० ॥

नन्वेवन्तात्पर्यकत्वे श्रुतेरुपनयनादिवत् कर्मोपयोगित्वं भ-क्तितज्जज्ञानयोः स्यादिति कर्मण एव प्राधान्यं, न तु भक्तेः सिद्ध्यतीत्याशङ्क्य भक्तितज्जज्ञानावश्यकत्वप्रबोधकश्रुतितात्पर्य-माह ॥

### उपस्थितेऽतस्तद्यचनात् ॥ ४१ ॥

तयोर्युगपत्करणेऽनुपिस्थितेऽपि यदि पूर्व भगवद्धर्मकरण-मुच्येत तदा त्वदुक्तं स्यान्नत्वेवं किन्तूभयोर्युगपत्करण उपस्थिते वलावलविचारे क्रियमाणेऽत आद्राद्धेतोस्तद्रचनाद्भगवद्धर्माणां बलवस्त्वेनालोपवचनान्न कर्माङ्गत्वमेतेषां सिद्ध्यतीसर्थः ॥ ४१ ॥

र्वपक्षयुक्तयुत्तरिसिद्धि स्मारयन्ति। \* एतेनेत्यादि \* तर्हि प्रत्यवाय-श्रवणस्य का गतिरित्याकाङ्कायां तामाहुः। \* एवं सतीत्यादि \* । \* तेनेति \*। कथनेन। \* तस्मादिति \*। भगवद्धर्मात् । \* तथे-ति \* प्रत्यवायः॥ ४०॥

उपश्वितेऽतस्तद्वचनात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वेविमत्या-दि \* उक्तश्रुतिभ्यां भगवद्धर्मादरे बोधिते भगवद्धर्मकरणो श्रुत्यु-क्तानां कर्मणां सार्थक्यं नान्यथेत्येवं श्रुतेस्तात्पर्येण उपनयनादिवद्ध-क्तावदेस्तदङ्गत्वं कर्मणश्च प्राधान्यं सिद्ध्यतीत्याशङ्क्य भक्त्वाद्यावद्य-कत्ववोधनतात्पर्यमाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* तयोर्युगपदित्या-दि \* यजुर्बोद्धाणश्रुतौ भगवज्ञानस्यावद्यकत्वं बोध्यते । तेन स्वा-ध्यायावर्त्तनद्शायामपि तदावद्यकता आयाति । ऋक्संहिताश्रुता-विष, यथाविद इति, जानन्त इति च स्तोत्विशेषणाद्विधेयस्य भग-वद्धर्मस्य करणे ज्ञानस्याधिकारप्रयोजकत्वं लक्ष्यते । मन्त्राणां विधा-

# तानिर्दारणानियमस्तद्दृष्टेः पृथग्ध्यप्रातिबन्धः फलम् ॥ ४२ ॥

यकत्वं तु, वसन्ताय किपक्षिलानालभेतेत्यत्र परेराहतम् । वसन्तायेन्त्यादीनां न मन्त्रत्विर्मित स्वपंक्षऽपि मन्त्राणां स्वार्थे प्रामाण्यस्याङ्गीन्काराधिधाकिकांण्ट्याभावे विधायकत्वं न हीयते । अतां मुमुक्षूणां भगवद्धमां अवद्यकाः । कर्माणि तु, तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणां विविदिपन्ति ब्रह्मचर्येण यंत्रन तपसा श्रद्धया अनाद्यकेनेति श्रुतेर्विविदिपायामेवांपक्षीणानि । ज्ञानपर्यन्तत्वपक्षेऽप्याराष्ट्रपकारकाणीति विविदिपायामेवांपक्षीणानि । ज्ञानपर्यन्तत्वपक्षेऽप्याराष्ट्रपकारकाणीति विविदिपोक्त्येव लक्ष्यत इति दूरापासं तत्प्राधान्यम् । एवं ज्ञानोक्तरं यत्र कथि अवल्युर्वेलभावे वैपरीत्येन भाते तद्पवादायाद्र-रः प्रकाद्यते । तत्रश्च भगवद्धमांणां वाधाभावः सिद्ध्यति । तथा सर्वातरेपामादराभावेऽपि प्रत्यवायश्चवणवेयर्थ्यपरिहाराय तेषां गौणकाले करणमद्धाधानवद् व्यवस्थाप्यतेऽतां न भक्त्यादीनां कर्माङ्गत्व-मित्यर्थः । अत्र कर्मणामनाद्रच्युत्पादनेन भगवद्धमांऽविरुद्धरीत्या तत्करणस्य व्युत्पादनेन च निष्कामनित्यक्तमंकृतिवोधकम्, अपा-श्चितार्भकाश्वत्थिमिति विद्येषणं प्रतिपादिनं क्षेयम् ॥

शङ्करभास्कराचार्यां तु वैश्वानरिवद्योक्तस्य प्राणाग्निहोत्रस्य भोजनलंपे लोपो न वेति शङ्कायां लोपं सिद्धान्तयतः। तत्रोदासीना वयम्।

रामानुजाचार्यास्तु, इदं सूत्रद्वयं कामादिसूत्रशेपत्वेनाङ्गीकृत्य तत्र मोक्षार्थिनां निर्विशेषोपासकानां सत्यकामत्वादिवद्वशित्वा-दिकमिप छुप्यते इति शङ्कानिवृत्तये आद्यं छान्दोग्योक्तं सर्वेषु छोन्केषु कामचार इति फलं सांसारिकमिति शङ्कानिरासाय द्वितीय-मिति मन्यन्ते। अयं च परविषयो विचार इति पूर्वोक्तमतद्वयापेक्ष-याऽयमेव युक्तः॥ ४१॥

तिन्नर्ज्ञारणानियमस्तद्दष्टेः पृथग्ध्यप्रतिबन्धः फलम् ॥ ननु यद्यवं तर्हि गोणमुख्यन्यायेन कर्मणामप्रयोजकत्वात् परम-

अथेदं विचार्यते । पुरुषोत्तमविदः कर्म कर्त्तव्यं, न वेति । तत्र मार्गत्रयफलात्मके तस्मिन् सम्पन्ने पुनस्तस्य स्वतोऽपुरुषार्थ-स्य करणमप्रयोजकिमिति न कर्त्तव्यमेवेति पूर्वपक्षः । तत्र सिद्धा-न्तमाह । तिन्नद्धारणेखादिना । अत्रेदमाकृतम । भक्तिमार्गे हि मर्यादापुष्टिभेदेनास्ति द्वैविध्यम् । तत्र मर्यादायां पुष्टौ चैताद्द-शस्य न कर्मकरणं सम्भवति । अत एव तैत्तिरीयकोपनिषत्सु पठ्यते । आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान विभेति कुतश्चनेति । एतः ह वा व न तपति किमहर् साधु नाकरवं किमहं पापमकरविमतीति श्रृयते चोभयाविधानामपि कर्मकरणमम्बरीपोद्धवपाण्डवादीनाम् । एवं सत्यभयविधानां मध्ये, मम कर्मकरणे प्रभोरिच्छास्तीति यो निर्द्धारयति स करोति । य एतद्विपरीतं सं न करोति । यथा शुकजडादिः । एतिसर्द्धारश्च भगवद्धीनोऽतो भक्तेष्वपि तिनद्धरिणानियमो ऽतः कर्म कर्त्तव्यमेवार्तानद्धरिणे त्वाधुनिकानाम्। एवं सतीच्छाज्ञानवता तत्सन्देहवता च कर्म कर्तव्यमिति सिद्धम् । तत्रोभयोः फलं वदनादावाद्यस्याह । तदृहप्टेः । तस्या भगव-दिच्छाया दृष्टिर्ज्ञानं यस्य स तथा । तस्य जीवकृतकर्मफलात्

हंसे िचच भक्ते प्विपि तत्प्राप्तिरेच न सम्भवतीति व्यर्थः पूर्वोक्तो विचार इत्याकाङ्क्षायां पाक्षिकप्राप्ति हृदिकृत्य तत्प्रयोजनबोधनायेद्र-मधिकरणिमत्याद्ययेन संदायपूर्वपक्षौ वदन्तस्तद्वतारयन्ति । \* अ-थेत्यादि \* । \* तिस्मिन्निति \* पुरुषोत्तमज्ञाने । सिद्धान्तं वदन्तः सूत्रं ब्याकुर्वन्ति । \* अत्रदामित्यादि \* । \* एताददास्येति \* पुरुषोत्तमविदः सर्वदा भगवदानन्दमनुभवतो वा । \* श्रूयते चेति \* गोपालोत्तरतापनीयेऽतिथिपूजारूपो गृहस्थधमी गान्धवीप्रभृतीना म । चकारात् समृतौ । \* उभयविधानामिति \* मर्यादायां पुष्टौ चाङ्गीकृतानां भक्तानाम । एति हिपरीतिमत्यन्नापि निर्द्धारयतीति सम्यध्यते । तथाच निर्द्धारणानियमपदस्य हेतुगर्भतया एवं कर्मप्रसक्ते-

पृथग् भिन्नमीश्वरकृतकर्मणो यत्फलं वेदमर्यादारक्षा लोकसंग्रह-श्च तत्फलिमसर्थः । हिशब्देन "सक्ताः कर्मण्यविद्वांसो यथा कुर्वन्ति भारत । कुर्याद्वद्वांस्त्य। ऽसक्तिश्चिकी कुर्वेकसंग्रह भि"ति भगवद्वाक्य- ह्रिपोपपांत्तः स्वांचता । द्वितीयस्य मध्यमाधिकारात कामसङ्गादि- जिन्ति चत्तमालिन्यन भगवत्सां निध्ये प्रात्वक्यः स्याद तिश्चदित्तिः स्तत्कृतकर्मणः फलामित्यर्थः । अथवा पूर्वस्वत्राभ्यां भगवद्धमक्तते- रावश्यकत्वमुक्तम् । मर्वात्मभाववतो, न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिहित भगवद्रचनाद्विधयाभावादसम्भवाच्च कर्मज्ञान-यार्विहित्वभक्तेश्च करणं न सम्भवतिति तस्य किं फलिमसाका-

विद्यमानत्वान्न पूर्वाधिकरणाक्तविचारवैयर्थ्यमित्यर्थः । ननु भव-त्वेवं पुरुषोत्तमविदः कर्मकरणं, तथापि किं तस्य फलमिति विचार-णीयम् । न तावल्लौकिकं तदनभीष्टत्वात् । नापि प्रत्यवायपरिहारा-दिः, स्वपादमूलं भजत र्शत वाक्याद्भगवतैव तत्सिद्धेरित्याकाङ्कायां सूत्रशेषमधतारयन्ति। \* तत्रेत्यादि \* एवं सिद्धे कर्मकरणे ज्ञाते-च्छतत्सन्देहवतोः फलं वद्शिश्चितेच्छस्य फलं तद्दृष्टेः पृथगित्यनेन पूर्घमाहेत्यर्थः। द्वितीयस्य विवृण्वन्ति। \* द्वितीयस्येत्यादि \* तथा-च ताह्योरपि कर्मणः साफल्यस्य सत्त्वान्न पूर्वोक्तविचारवैयर्थ्य-मित्यर्थः। अत्र भगवत्स्वरूपविषयकपूर्णज्ञानवतामेव तदिच्छया व-णीश्रमधर्मकरणतदकरणयोर्विभजनात् पूर्णज्ञानप्राप्यत्ववोधकम्, अक्करामिति विशेषणं प्रतिपादितं ज्ञेयम् । न कृशं यस्येति तद्थीदि-ति । एवमतत्सूत्रव्याख्याने प्रत्यवायश्रवणादिना गौणकालेऽप्यवद्य-कर्त्तव्यतया पूर्वाधिकरणे साधितानां कर्मणां वैयर्थ्यपरिजिहीर्पया फलस्य वक्तव्यत्वेन, पृथग्ध्यप्रतिबन्धः फलमिति सूत्रभागसार्थक्य-मायाति, न सम्पूर्णस्य सूत्रस्यत्यरुच्या व्याख्यानान्तरार्थे सूत्रमव-तारयन्ति। \* अथवेत्यादि \* पूर्वसूत्राभ्यां भगवद्धर्माणां मोक्षफ-लानां भ्रवणादीनां कृतेः करणस्यावश्यकत्वमुक्तम् । यः पुनः सर्वा-त्मभावव न् तस्य त्कभगवद्वचनात् तं प्रति मोक्षसाधनानामवि-धानस्य संत्याद्यधिकरण उपपादितत्वेन विधेयानां तेषामभावात्

द्वापूरणाय तदनुवदित । तिकार्दारणेसादिना । तिस्मन धार्मण्येव, न तु धर्मेष्विप दृष्टिर्यस्य स तथा । दृष्टिपदेन झानमात्रमुच्यते । तेन अन्यविषयकदर्शनश्रवणादिझानाभाव उक्तो भवति । एतादशस्य मभुसङ्गमात्रमपेक्षितम् । तत्र भगवदुक्तस्वसङ्गमाविषकस्य भक्तस्य सङ्गमसमयनिर्दारो भवति । अतादशस्य तस्य स नेति तिकार्दार-णानियमः । एतेन फलप्राप्तेः प्रागवस्थोक्ता भवति । फलस्वद्य-माह । पृथक्फलिमिति । अस्यानिर्वचनीयत्वादनुभवैकवेद्यत्वान्मो-क्षान्तं यत्फलं शास्त्र उक्तं तस्माद्रिक्तमित्युक्तम् । अन्यत्र हि ध-र्माणां साधनत्वं, यत्र फलमेव साधनं तत्फलस्यानिर्वाच्यता युक्ते-वेति हिशब्दंनाह । ज्ञानमाक्षादिना तद्भावाऽप्रतिबन्धश्च फलिमिस्थः । प्रासङ्किमेतत्स्त्रम् ॥ ४२ ॥

तङ्गावस्वभावेन तेषां कर्नुमशक्यतया असम्भवाद्य कर्मज्ञानविहि-तमक्तीनां करणं सर्वातमभाववतो न सम्भवति । तद्दभावे च न मो-क्षें। प्राति तस्य किं फर्लामत्याकाङ्कायां तस्य यत्फलं तद्दनेन सूत्रे-णानुवद्तीत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति । \* तस्मिन्नित्यादि \* । \* एतंनेति\* तिन्निर्द्धारणानियमपदेन । \* अन्यत्रेति \* मोक्षपर्यन्ते फलान्तरे । तथाच भगवत्सङ्गमाभिलापोत्कट्येन तदेकतानस्य भगवताऽनुक्त-स्वसङ्गमाविष्कस्य, यतो वाचो निवर्त्तन्त इति श्रुत्युक्तमगणितान-न्दरूपं फलं, तत्प्राप्तिपूर्वद्शायां तद्भावप्रतिबन्धाभावश्च फलमिति भाकिवचारे मुख्यभक्तेरपि स्मृत्या प्रसङ्गत उक्तमित्यर्थः । अस्मिन् इदं केवलं सूत्रमेव, न त्विधकरणिमिति ज्ञापनायोक्तमेतत्सूत्रमिति ।

अत्रान्ये तु, ॐमित्येतदक्षरमुद्रीथमुपासीतेत्यादीनि कर्माङ्गान्युपासनानि तत्तत्कर्मसु जुहूपर्णतादिविद्यत्यं क्रतुसम्बन्धीनि न
वेति शङ्कायां न नित्यानीति सिद्धान्तयन्ति । अङ्गेषु यथाश्रयमाव इत्यन्तिमाधिकरणं चैतस्यैव प्रपश्च इत्याहुः । तत्तेनेवास्य गतार्थ-रवाद्वयर्थमस्य सूत्रस्य तन्मते दुर्चारमिति क्षेयम् ॥ ४२ ॥ १५ ॥

### प्रदानवदेव तदुक्तम् ॥ ४३ ॥

अथेदं विचार्यते । सर्वात्मभावां विहितकर्मज्ञानभक्तिसाध्यों न वेति।तत्र पुराणे, तस्माद त्वमुद्धवोत्स्र ज्येत्युपक्रस्य "मामेकमेव शरणमात्मानं सर्वदेहिनाम् । याहि सर्वात्मभावेन यास्यसे हाकुतो-भयमि"ति वाक्ये मुक्त्यात्मकाऽकुतोभयसाधनस्यश्चारणगमने मका-रत्वेन सर्वात्मभावस्य कथनेन स्वप्यत्नसाध्यत्वं गम्यत। अतः सा-धनसाध्य इति पूर्वः पक्षः। तत्र सिद्धान्तं वक्तुन्तदुपदेशस्वरूपमाह । मदानवदिति। यद्ययं साधनोपदेशः स्याद, स्याक्तदा साधनत्वेन सर्वात्मभावेन शरणपाप्तः स्वकृतिसाध्यत्वं, न त्ववं किन्तु, तदुक्तं भगवदुक्तम् । मदानवद। पकुष्टं दानं वरदानामिति यावद तद्वदेव-सर्थः । वरेण हि स्वकृतसाध्यमपि सिद्धचतीति । तथा शत्रुसंहारमपादिनाऽपि शरणाप्तिर्भवति । तत्र न तस्याः पुरुषार्थत्वं, किन्तु तिश्वदत्तेरेव । पक्रतेऽपि सर्वात्मभावे स्वरूपप्राप्तिवित्यम्बासिहिष्णुत्वेनात्यार्का स्वरूपातिरिक्तास्फूर्त्या तद्भावस्वाभाव्येन गुणन्गानादिसाधनेषु क्रतेष्वप्यपाप्तौ स्वाश्वस्यत्वं ज्ञात्वा प्रभुमेव शरणं गच्छसेतच्च न स्वकृतिसाध्यमिति सुष्ठूक्तं प्रदानवदिति ।

प्रदानवदेव तदुक्तम् ॥ एवं राजसानां कर्मासक्तिवारणाया-धिकरणद्वयं प्रणीय मुख्यभक्त्युत्कषेक्षापनेन तद्भिलाषोपजननाय त-न्कृतकर्मफलं च प्रदर्शितम् । अतः परं मुख्यभक्तः केन भवतीत्या-काङ्कायामिद्मधिकरणमारभत इत्याद्ययेनावतारयन्ति । ॥ अथेत्या-दि ॥ व्याकुर्वन्ति । ॥ यदीत्यादि ॥ ॥ स्यासदा साधनत्वेनेत्या-दि ॥ सर्वाद्यभावकरणकद्दारणप्राप्तिसाधनत्वेन क्रपेण सर्वात्मभा-वस्य खकृतिसाध्यत्वं स्यात् । ॥ तिकृत्तेरिति ॥ । दाञ्वादिभय-निकृत्तेः । नन्वेतद्वाक्योक्तस्यार्थस्य कथं प्रदानतुल्यत्वमित्याकाङ्का-यां तदुपपादयन्ति । ॥ प्रकृतेरपीत्यादि ॥ ॥ पत्रक्वेति ॥ । पता- भक्तस्येष्मितोऽर्थो हि वरो भवति । सर्वात्मभावस्यानुभवैकवेद्यत्वेन पूर्वमङ्गानेनेष्मितत्वासम्भवेऽपि स्वत एव कृपया दानमितिन वदि-त्युक्तम् । अथवा सर्वात्मभावेन, मां याद्यीति सम्बन्धः । यद्वा प्रदानवदिसस्य पूर्ववदेव व्याकृतिः । तत्र साधनासाध्यत्वे प्रमाण्णमाह । तदुक्तिमिति । नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो, न मेधया, न बहुना श्रुतेन । यमबैष वृणुतेन तेन लभ्य इति श्रुसा वरणातिरिक्तसाधनाप्राप्यत्वमुच्यत इति तत्त्रथेवेसर्थः ।

इशं शरणगमनम् । नन्वेवं स्वकृत्यसाध्यत्वेऽस्य भावस्य प्रदानत्वमेव सिद्धाति, न तु तत्तुल्यत्विमत्याकाङ्कायामाहुः। \* भक्तस्यत्यादि \*। स्पष्टम् । नन्वेवमपि शरणगतेरेव स्वकृत्यसाध्यत्वं सिद्ध्यति, न तु सर्वात्मभावस्यत्यतो वाक्यस्य योजनान्तरमाहुः॥ \* अथवेत्यादि \*। शरणपदं मामित्यस्य विशेषणम् । तथाच सर्वात्मभावस्यैवं प्रदान-तुल्यत्वं निरावाधामित्यर्थः। यद्यपि गतेरर्थवत्त्वमित्यारभ्य सर्वोऽपि वरणश्रुतेरेव प्रपञ्चस्तथाप्यत्र पुराणवाक्यमात्रस्य विषयत्वेनोपन्या-सेनापततः पौराणत्वराङ्काऽस्य विचारस्य स्यादिति तन्निरासाय सूत्राशं प्रकारान्तरेण व्याकुर्वन्ति। \* यद्वेत्यादि । \* तस्यैवेत्य-र्थ इति \*। परमात्मनो लक्ष्यत्वं वरणजन्यसर्वात्मभावसाध्यमेवे-ति सर्वातमभावो बरणेकलभ्यो, न त्वितरसाधनसाध्य इत्यर्थः । तथाच सर्वात्मभावसाधनकस्वप्राप्तिबोधकमेकादशस्कन्धीयं भग-वद्वाक्यं वरणलभ्यत्वबोधकश्रुत्यर्थनिर्णायकत्वादुपन्यस्तमतो न वि-चारस्याश्रीतत्वमित्यर्थः। एवञ्चात्र सर्वात्मभावोक्तिसन्दर्भे, रामेण सार्द्धमित्यत्र, मय्यनुरक्तिचत्ता इति भक्तविशेषणादिभ्योऽनुरागा-तमा भगवहर्शने तीव्रवियोगाधिप्रभृतिजनको विगाढमावः परमा-सक्तिरूपो य उक्तः स सर्वात्मभावः शरणागतिकारणत्वेनोपदिष्ट इति सिद्ध्यति । तत्र परमासक्तिश्चानन्दजन्यैव । लोके आनन्दज-नक पवासिक्तिर्शनात्। पवश्च यद् यज्जनकं तत्तद्गुणकं तत्तद्।-त्मकं चेति ब्यासेः पूर्व सिद्धत्वातः सर्वोधि भारमनी भाष्र इति सु- भगवदुक्ताऽकुतोभयपदस्य न मुक्तिरर्थः, किन्तु, यतो बाच इसादिनानन्दस्य स्वरूपमुक्त्वाऽऽनन्दं ब्रह्मणो विद्वास्र वि-भेति कुतश्चनेति श्रुत्युक्तं यत्पूर्वोक्तं रसात्मकपुरुषोत्तमभजनान-न्दानुभवोत्तरकालीनमकुतोभयं तदर्थः॥ ४३॥

बोधिन्यां व्याख्यानाच श्रुती निरवध्यानन्दरूपत्वेन पुत्रादिभयोऽपि प्रेयस्त्वेन च सिद्धस्यातमनो यो भावो धर्मः प्रियत्वाख्य आनन्दातमा, यनमात्रां सर्वे उपजीवन्ति । सर्वस्तदंशिभूतो भगवद्धर्म ऐइवर्यादि-वद्तिरिक्त एव श्रेयः । तस्य दानं चानुभावनम् । युक्तश्चेतत् । अ-न्यथा सर्वेषामेव तथा स्फुरेदिति। अतो विगाढभावेन सर्वत्र तथा-नुभवरूपं यत्कार्ये तादृशः प्रियत्वानुभवः सर्वात्मभाव इति फल-ति। तेन भगवद्धर्मविगाढभावतथास्फूर्तिषु सर्वात्मभावप्रयोग आधि-दैविकादिभावो क्षेयः। ननु पूर्वोक्तवाक्ये अकुतोभयसाधनत्वेन शर-णागतेर्वा सर्वात्मभावपूर्वकस्वप्राप्तेर्वोपदेशः। अकुतोभयं चाक्षर-प्राप्तिरूपा मुक्तिरेव। अभयं वै जनकप्राप्तोऽसीत्यादिश्रुत्या निश्ची-यते। एवं सति सर्वात्मभावस्यापि मुक्तिसाधनत्वमेव पर्यवस्यति वामदेवादिसार्वात्म्ये तथा दर्शनात् पुरुषोत्तमप्राप्तरिप साधनकोटि-निवेशेन तद्पेक्षया मुक्तेरवोत्कर्पश्च सिद्ध्यतीति पूर्वोक्तं सर्वे द्रविड-मण्डकन्यायमनुसरतीत्याशङ्कायामकुतोभयपदार्थमाहुः \* भगवदु-क्तेत्यादि \* तथाचास्याः श्रुतरानन्दमीमांसायां ब्रह्मानन्दस्य गणिता-नन्दत्वकथनोत्तरमानन्दमयश्रोकेपूक्तत्वादानन्दमीमांसातः पूर्वानुवा-के परस्परसरूपतायाः प्रतिपादितत्वादस्याः श्रुतेरुक्तविध एवार्थ इति निश्चीयते। ततश्च तत्र योऽथीं, न विभेति कुतश्चनेति वाक्येनोक्तः सोऽत्राऽकुतोभयपदेनोच्यत इति नात्र त्वदुक्तमुक्तिगन्धोऽपि । किश्च भगवद्वाक्येऽपि, 'अथैतत्परमं गुद्धं श्रण्वतो यदुनन्दन । सुगोप्यमपि वक्ष्यामि त्वं मे भृत्यः सुहृत् सखोति' ताहरोऽधिकारिणि परमगोप्य-कथनं स्वत एव प्रतिज्ञाय, केवलंन हि भावेन गोप्यो गावः खगा मृगाः । येऽन्ये मृढधियो नागाः सिद्धा मामीयुरञ्जसेति स्रोके भावेन बहुनां खप्राप्तिमुक्त्वा, ततः को भाव इत्याकाङ्कायां, रामेष

# लिङ्गभूयस्त्वात्ति बलीयस्तदिप ॥ ४४॥

ननु प्रतिबन्धककालादृष्टादिसद्भावेऽपि वरणकार्य स्यादृत तिश्वदृत्ताविति संशये प्रतिबन्धकाभावस्य सर्वत्र हेतुत्वाव तिश्व-

सार्द्धं मथुरां प्रणीत इत्यादिश्लोकचतुष्टयेन भावस्य भक्तिरूपं ख-रूपं शापियतुं विगाढभावात्मिकां तत्काष्ठां, तया काष्ठ्या परब्रह्मरूप-स्वप्राप्तिं स्वरूपश्चानाद्यभाववतां बहुनामुक्त्वा तदनन्तरं तस्मादि-त्यादिवाक्यद्वयेन खप्राप्त्यकुतोभयाप्ता अवदत् । तेनोक्तश्चरयुक्तर-सात्मकब्रह्मानुभवोत्तरकालीनतेवाऽकुतोभयस्य स्फुटतीति न पूर्वो-कार्ये द्वविडमण्डकमित्यर्थः। अत्र सर्वात्मभावस्य वरणातिरिक्तसा-धनासाध्यत्वनिरूपणेन इतरत्र वैराग्यवोधकस्य, त्यक्तपिपलमित्यस्य विशेषणस्यार्थो बोधितो श्वेयः॥

अन्ये तु । वाजसनेयकादी व्रतमीमांसादावध्यात्माधिदैव-तयोः श्राविती प्राणवायू पृथगुपगन्तव्यावपृथग्वेति सन्देहे तस्वा-भेदादपृथगिति प्राप्ती आध्यानार्थादुपदेशभेदादपृथगिति सिद्धान्त-यन्ति । स च निरूपणप्रकारभेदेन नानाशब्दादिति सूत्रेण च सिद्धा-सीति नेदं सुत्रमाकाङ्कतीति दिक् ॥ ४३ ॥ १६ ॥

लिङ्गभूयस्त्वात्ति बलीयस्तद्पि ॥ पूर्वाधिकरणे सर्वात्मभावक्षपाया मुख्यभक्तेर्वरेणैकलभ्यत्वं स्थापितम् । वरणश्रुतौ तु परमात्मनो वरणेकभ्यत्वमुच्यते, न तु सर्वात्मभावस्येति कथमस्य
तत्प्रपश्चत्वमिति राङ्कायां तस्य वरणेकलभ्यत्वं पुनर्ददीकर्त्तु तत्स्वरूपं
च श्रुत्या विवेकतुमधिकरणान्तरं प्रणयतीत्यारायेन तद्वतारयन्ति ॥
निवस्यादि ॥ प्रतिबन्धका ये कालाइष्टस्त्रभावास्तेषां विद्यमानत्वे
वरणकार्यमृतः सर्वात्मभावो जीवस्य भवेशवेति संशये वरदानस्थापि तपभादिभिः साधनैस्तोषे सत्येव प्रसिद्धेः पूर्वाधिकरणोक्तरीत्या
सर्वात्मभावस्य भगवता वरवद्दानेऽपि तत्कारणस्थावस्थवक्तव्यतया
प्रतिबन्धकाभावस्य सर्वत्र कारणत्वद्द्रानात् प्रतिबन्धकसत्तायां च
कार्याद्र्यानात्तिवृत्तिरवद्यं मृग्येति प्रतिबन्धकानां निवृत्तावेष वरणात् सर्वात्मभावो भवतीति तस्य वरणैकलभ्यत्वं न साधीब इति

हत्तावेव तथेति पूर्वपक्षे सिद्धान्तमाह । लिङ्गेसादिना । सामोप-निषत्सु नवमे प्रपाठके सनत्कुमारनारदसंवादे प्रथमत एव मुख्या-ब्रह्माविद्योपदेशाई। न भवतीति ब्रात्वा सनत्कुमारो नारदाधिका-रं च ब्रातुं यद्रेत्थ तेन मोपसीदेत्युक्तो नारदः स्वयं विदितमृग्वे-दादिसपदेवजनविद्यान्तमुक्त्वा, सोऽहं भगवो मन्त्रविदेवास्मीति

पूर्वपक्षे सिद्धान्तमाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याकर्त्तु लिङ्गभूयस्त्वबोधिकां श्रुति प्रदर्शयन्तस्तद्र्थे प्रकटयन्ति। \* सामोपनिषित्स्वत्यादि \* प्रसिद्धश्वलनिर्देशां विप्रतिपत्तिनिरासाय । स च संवादो, अधीष्टि भगव इति होपससाद सनत्कुमारं नारद इत्यारभ्यान्तं क्षेयः।त-त्र अधीहीत्यन्तर्भावितण्यर्थः । अध्यापय । बुधयुधनशजनेङ्ग्रद्धस्ट-क्यो जारति ज्यन्तादिङः परस्मैपदम् । जिज्ञथेऽज्यत्र पद्व्यत्ययः । अत्र सर्वात्मभावस्य वरणैकलभ्यत्वमुपपादयन्तस्तं होवेति सन-त्कुमारवाक्यस्य तात्पर्यमाहुः। \* प्रथमत इत्यादि \* । उपसीदंतिः श्रीतस्य पदस्य तं होवाचेति श्रीतेनैव पदेनान्वयः। यद्वेत्थ तेन मो-पसीद ततस्त ऊद्ध्वं वक्ष्यामीति होवाच । यत्त्वं जानासि तत्कथ-नेन मदुपसन्ना भव, खाधीतं वद, ततोऽतिरिक्तं तुअयं कथयि-ष्यामीत्युक्तवान् । तदा इत्युक्तः सनत्कुमारेण नारदः खविदितम् ऋग्वेदादिसपंदेवजनविद्यान्तम् आह् । अत्र ऋग्वेदादिपुराणान्तं प्रसिद्धम् । अग्रे तु वेदानां वेदो व्याकरणम् । पित्रंयं श्राद्धकल्पः । राशिर्गणितम् । दैवम् उत्पातन्नानम् । निधिर्महाकालादिनिधिशा-स्त्रम् । वाकोवाक्यं तर्कशास्त्रम्।एकायनं नीतिशास्त्रम् । देवविद्या निरुक्तम्। ब्रह्मावद्या शिक्षाकरूपछन्दश्चितयः । भूतविद्या भूततन्त्रम् । क्षत्रविद्या धनुर्वेदः । नक्षत्रविद्या ज्योतिषम्।सर्पविद्या गारुडम् । देव-जनविद्या गन्धर्वोक्तयुक्तिनृत्यगीतवाद्यशिल्पादिविश्वानानि शातव्या-नि । एतद्भगवोऽध्येमि । एतत्पूर्वोक्तं हे भगवन् अध्येमि स्मरामीत्यु-का, सोऽहं भंगवो मन्त्रविदेवास्मि, शब्दार्थमात्रवित्वादापाततः प-राक्षकानवानेवास्मीति स्वाधिकारमुक्ताऽनात्मविदित्यादि, तारयत्वि-त्यन्तमाह । तथाचाप्तवाक्यप्रामाण्याच्छाकेन खस्यानात्मविस्वमनु-मायात्मद्वापनन शोकतारणायोपसन्नोऽस्मीत्याशयवता नारदेनोकः

सनत्कुमारस्तद्धिकारमवगत्य मुख्यब्रह्मविद्योपदेशयोग्यत्वसम्पाद-नाय, यद्वै किञ्चाध्यगीष्ठा नामेवैतदित्यादिना नारदोक्तानां सर्वेषां नामत्वबोधनपूर्वकं नाम्नो ब्रह्मत्वेनोपासनमुपादश्य यावन्नाम्नो गतं तत्रास्य यथाकामचारो भवतीति तत्फलं शोकतरणायोक्तवान् । तदा नारदः केवलं नामोपासनं उक्तफलाभावं तस्य ब्रह्मत्वेनोपासने तूक्तं फलं, तदपि नामगतिपरिच्छिन्नमिति विमृश्य तेन शोकातरणं च निश्चित्य ततोऽधिकं जिज्ञासमानोऽस्ति भगवा नाम्नो भूय इति पप्रच्छ । तत्र नाम्नो वा व भूयोऽस्तीत्युत्तरित, तन्मे भगवान् ब्रवी-त्वित्येवं नारदेन पूर्वस्मात पूर्वस्माद्ध्या भूयो वदेति पृष्टः सनत्कुमारो वाग्वा नाम्नो भूयसीत्यादिनानामरूपंविज्ञापकत्वं वाङ्माहात्म्यमुक्ता वाचो ब्रह्मत्वेनोपासनं तत्फलं च पूर्ववदुवाच । तत्र भूयःपदुं न बाहु-ल्यार्थकं, नापि पुनरर्थकं, किन्त्वाधिक्यार्थकम् । आधिक्यमुत्कर्ष-स्तद्रथेकमिति तत्तन्माहात्म्यकथनाद्वर्यायते। एवं नामवाङ्मनः-सङ्कुरुपीचत्तध्यानीवज्ञानवलाऽन्नापसेजआकाशस्मराशा उक्ताः।तत्र नामवाची प्रसिद्धा । मनो मनस्यनव्यापारविशिष्टमन्तःकरणम् । मनस्यनव्यापारश्च विवक्षाद्यात्मकः । सङ्कल्पोर्शप कर्त्तव्याकर्त्त-व्ययोर्विषयसमर्थनरूपस्तादशान्तः करणस्येव वृत्तिविशेषः । चित्तं चेतियतृत्वं प्राप्तकालानुसन्धानवत्त्वम्, अतीतानागतिवषयप्रयोजन-निरूपणसामर्थ्यञ्च । ध्यानं शास्त्रोक्तदेवतालम्बनो विजातीयानन्त-रितः प्रत्ययसन्तान एकाम्रतापरपर्यायः । चिरकालस्थायिज्ञानवादे तु ताहरा एक एव प्रत्ययो बोध्यः। विज्ञानं शास्त्रार्थविषयकं विशिष्ट-श्चानम् । बलम् । अन्नभक्षणजनितं मनसो विश्वेयविभावनसामर्थम् । अभ्रमापसेज आकाशश्च प्रसिद्धाः। स्मरः स्मरणम् । अप्रयत्नश्चि-त्तव्यापारः । आशा अप्राप्तवस्त्वाकाङ्का । तृष्णाकामाद्यपरपर्याया । एवमेतेषां स्वरूपमुर्पानषद्व्याख्यानाद्वगन्तव्यम् । एतेषामत्र ब्रह्म-त्वेनोपासनमुक्तम।प्राणस्य त्वाशातो भूयस्त्वं माहातम्यं चोषत्वा. स षा एष एवं पर्यक्षेत्रं मन्वान एवं विजानक्षतिवादीत्यनेन तद्दरीना-दिमतोऽतिबादित्वं यद्यप्युक्तं, तथापि तत्र विद्यायः अपूर्यवसानाद्ग्रे जन्यप्रायपाठे, आत्मतः प्राण इति श्रावणाच्च श्रोत्रपरत्वेन नाभिष्रे-तः, किन्त्वासन्यत्वेन। स चोक्तमाहात्म्यवत्त्वाद्पहतपाप्मत्वाच्चा-न्यं भय उक्तभय उत्कृष्ट इति तेभया उस्योत्कृष्टवादित्वमेवातिवादित्वं, न तु परमकाष्ठापन्नोत्कृष्टवादित्वरूपं तदिति सोऽपि ब्रह्मत्वेनोपास्य-तयैवाभिन्नेतः। तदेतद्भिसन्धाय भाष्ये प्राणांऽपि तथोपास्यमध्ये गणितः। प्राणान् ब्रह्मत्वेनोपासनाविषयत्वेनोक्तेति। श्रुतौ तथाऽनु-क्तिस्तु नारद्स्य मुख्यविद्यात्रहणयोग्यता जाता न वेति परीक्षार्थम्। अत प्वान्ने, तं चेद् ब्र्युरतिवाद्यसीति अतिवाद्यसीति अतिवाद्य-स्मीति ब्र्यान्नापन्हुवीतत्युक्ता, एष तु वा अतिवद्ति, यः सत्येनाति-वद्तीति प्राणोपासकस्यातिवादित्वं सत्यवादित्वेनोक्तम् । यद्येवं श्रिष्टप्रयोगऽस्याधिकजिज्ञासोत्पत्स्यते तदा योग्यो, नो चेद्योग्य इ-त्येतद्रथमेवमुक्ता ततो नारदेन प्राणस्य तत्त्वं न प्राणः कि त्वन्यदि-ति बुद्ध्वा साऽहं भगवः सत्येनातिवदानीति स्वाभिन्नाय उक्तस्तत्राति-वदानीत्युन्तर्भावितसनर्थः । सत्येनातिववक्षामीत्याद्यायात् ।

तदा सनत्कुमारः,सत्यं त्वेव विजिज्ञासितव्यमित्यादिना तस्य सत्यादिजिश्वासामुत्पाद्य विजिश्वासितव्यत्वेन सत्यविश्वानमतिनि-ष्ठाकृतिसुखानि पूर्वपूर्वकारणत्वेनोत्तरोत्तराण्युक्तवान्। तत्र सत्यम्। अर्थमनतिकम्य स्थितं वस्तुस्वरूपम् । विज्ञानं तद्विषयकं विशिष्टज्ञा-नम् । मतिस्तर्केण तद्रथस्वरूपविचारः । श्रद्धा आस्तिक्यबुद्धिः । निष्ठा तद्विषयक आदरम्तत्परत्वरूपः। कृतिस्तद्विषयसाधनाकुळ 🖫 न्द्रियव्यापारः। सुखम् अनुकूलवुद्धिवेद्य आन्तरो धर्म इत्येवं ली-किकसमानाकारं तत्स्वरूपं ज्ञातव्यामिति सत्यादिषु कृत्यन्तेषु विद्या-षाकथनादायातीति तथांका ततः सुखे विशेष वक्तुं सुखस्वरूप-जिज्ञासायामाह। यो वै भूमा तत् सुखं नाल्पे सुखर्मास्त भूमैव सुखं भूमा त्वेव विजिश्वासितव्य इति मूम्नो विचार्यत्वमुक्तम् । तेन प्राणस्य सत्यवद्नादीनां च स एव कारणम् । तत्त्वं चातस्तमे-व कृत्यादिप्रणाडचा ज्ञात्वा सत्यवद्नेर्रातवादित्वं नान्यथत्यवगत्य किंस्वरूपे विचार्य इत्याकाङ्कायां पप्रच्छ, भूमानं भगवा विजिशास इति एवं नारदस्य भूमस्वरूपजिश्वासायामाह,यत्र नान्यत् पश्यति नान्य-च्छुणोति नान्यद्विजानाति स भूमेति। इह यच्छद्धगतसप्तम्या अधि-करणार्थत्वे ब्रह्मगाो व्यापकत्वेन सर्वेषां तदुपिश्ठष्टतया तद्व्याप्य-तया च सर्वेषां सर्वदान्यश्वानाभावापत्तेः सप्तम्याः सत्यर्थत्वेऽपि ब्र-ह्मणः सर्वत्र सस्वेन सर्वस्य तथात्वापत्तेश्वात्र कश्चित्रिरोपो वाच्यः। तथाच यस्मिन् हप्टे श्रुते विश्वाते सति हण्टुः श्रोतुर्विश्वातुरन्यविष्य- कदर्शनश्रवणिक्वानाभावो भवति स भूमेति लक्षणकथनेन नि-रयनिरवधिसुखरूपं तत्स्वरूपं स्वेतरिसम् सुखत्वसुखसाधनत्वक्षा-नाभावजननं तत्कार्ये चेति सिद्धाति । तेनैव स्वरूपकार्यलक्षणयुक्तं विचार्यमिति फलति ।

तत्र भूम्नि इष्टे श्रुते विज्ञातेऽन्यदर्शनादिकं कुतो न भवति। किविशेषद्शेने रजतादिकमिवान्यन्न पश्यत्युत कारणे कार्यमिव भू-अन्यन्यलीयतेऽथवा सूर्यतेजोनक्षत्रादिकमित्र भूमा अन्यत्तिरस्करो-तीति शङ्कायामाह । अध यत्रान्यत् पश्यत्यन्यच्छृणोत्यन्यद्विजा-नाति तद्वरं यो वै भूमा तद्मृतम्। अथ यद्वरं तन्मर्त्यमित्यन्तेन श्रानित्यत्वे साति सार्वाधसुखरूपत्वे सत्यन्यत्र सुखंत्वसुखसाधनत्व-श्वानजनकत्वमरूपसुखत्वमिति सिद्ध्यति । तथाच न पूर्वविकरिपतं किञ्चिद्भवत्यिप तु भूम्नि इष्टे श्रुतं विज्ञाते तदानन्दैकतानतयाऽन्यद्द-रूपं न सुखत्वेन सुखसाधनत्वेन च पश्यति, न श्रृणोति न विजाना-सीत्यर्थः सम्पद्यते। तत्र ननु यदि भूम्नोद्दीनश्रवणविज्ञानेष्वन्य-समेनैवं भावस्तद्कतानतारूपस्तर्हि श्रुण्वतो मम कुता नास्ति । अथ समुदितेस्तेस्तदा यत्र भूमा स्वरूपं स्वकार्य च प्रकाशयँ स्तिष्ठति तस्यैव भावो नान्यस्यत्याशयस्तदा स आधारो वक्तव्य, इत्याशयेन पुच्छति स भगवः कस्मिन् प्रतिष्ठित इति, उक्तरीत्या कर्माभव्याप्य स्थित इत्यर्थः। मत्रोत्तरमाह । स्वमहिम्नीति । स्वविभूतौ । अत्रापि का महिमत्या-श्रद्भा भविष्यतीति तद्वारणाय स्वयमेवाह । यदि वा न महिम्नीति गोअश्वमिह महिमत्याचक्षते हस्तिहिरण्यं दासभार्ये क्षेत्राण्यायतना-नीति । तथाचैतेषु तत्प्रतिष्ठाया अद्रशनात्कथमेतदिति शद्भां मा कृथाः। तत्र हेतुमाह। नाहमवं व्रवीमीति। एताइरो महिम्नि प्रति-ष्ठित इत्यहं न ब्रवीमि। तहिं कस्मिन् प्रतिष्ठित इत्यत आह। ब्रवीमीति ह होवाच अन्यो हान्यस्मिन् प्रतिष्ठित इति । अत्र इति ह होवाचेति श्रुतिवाक्यम । राषं सनत्कुमारस्य । तथाच गोअश्वादिश्योऽन्यो महिमा तस्मिन् प्रतिष्ठित इति तथाच लौकिकमाहिमाभिन्नः स्वे आ-स्मीय वृत भक्तं योऽथवा स्वाभिन्नो यो महिमा तस्मिन्नुक्तरीत्या स्थित इत्यर्थः । अतस्तेनापि प्रकारण विचार्य इत्यर्थतः सिद्ध्यति ।

तर्हि स की हम् येन तत्रैव प्रतिष्ठित इत्याकाङ्कायां तं वि

स्वाधिकारमुक्त्वाह नात्मविच्छ्रुरुतः ह्रावमेव भगवदृहशेभ्यस्तरित शोकमात्मविदिति सोऽहं भगवः शोचिमि तं मां भगवाञ्छोकस्य पारं तारयित्विति नारदेनोक्तः सनत्कुमारः पूर्वस्मात्पूर्वस्माद् भूयो वदेति पृष्टो,भूयः पदमधिकार्थकं,नामवाङ्मनःसङ्कल्पचित्तध्यान-विज्ञानवलात्रापस्ते जआकाशस्मराऽऽशाप्राणानः ब्रह्मत्वेनोपासना-विषयत्वेनोक्त्वा प्राणोपासकस्यातिवादित्वं सखवादित्वेनोक्त्वा विजिज्ञासितव्यत्वेनसखिक्ञानमितश्रद्धानिष्ठाकृतिसुखानि पूर्वपूर्व-कारणत्वेनोत्तरोत्तराण्युक्त्वा सुखस्वरूपजिज्ञासायामाह, यो वै भूमा तत्सुद्धिमिति । भूमनः स्वरूपजिज्ञासायामाह । यत्र नान्यत

द्क्षिणतः स उत्तरतः स एवेदं सर्वमित्यारभ्यामेऽहंकारादेशं ततः आत्मादेशं च पूर्ववद् आत्मैवेदं सर्वमितीत्यन्तम् । तथाच यस पूर्वः स एवाधसादित्याद्यक्तरीत्या सर्वदिश्च भूमभानं सर्व परिदृश्यमानं भूमेति च भानम्। अथ तद्नन्तरम्, अतएतस्माद्भानाद्धेतोरहङ्कारा-देश एव पूर्ववद्भमा भिन्नस्वभानम । अथ तदनन्तरम् । अतस्ताइ-शभानाद्वेतोरात्मादेश एव पूर्ववद्भमा भिन्नात्मभानमिति । एवं प्रकारकभानवान् यः स पुरुषस्तत्र योमाहिमा तस्मिन् भूमा प्रतिष्ठित इत्यर्थः सिध्यति । तस्य तत्र प्रतिष्ठितत्वे गमकमाह । स वा एष एवं पद्यन्नेवं मन्वान एवं विजानन्नात्मरातिरात्मकीड आत्मानन्दः स खराड़ भवति तस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवतीति। तथाचोक्त-प्रकारकदर्शनमननविज्ञानवानुक्तप्रकारकरत्यादिमान् भवतीत्येते ध-मस्तित्र भूमप्रतिष्ठागमका इत्यंतैर्रुक्षणैर्भूममहिमाधारः पुमान् ज्ञात-व्य इत्यर्थः। एतच्च महिमस्वरूपमग्रे अनुबन्धादिसूत्रभाष्यं स्फुटी-भविष्यति। एवं तत्स्वरूपं निष्कृष्य ताइरास्य शोकतीर्णत्वं पूर्वपृ-ष्टोत्तरत्वेनाह । स स्वराडित्यादिना । सः भूमात्मरत्यादिमान् स्व-स्मिन्नेव राजते स्वस्मिन् भूमानं रञ्जयति वा तस्य नामाचाशापा-णपर्यन्तलोकेषु कामचारः स्वातन्त्रयं भवतीति सर्वप्राप्त्या शोकपा-रतीणों भवतीत्यर्थः । एवमेतं परिचाययित्वा तेनैव शोकतरणाद् इत-रोपायवतो निन्दति । अथ येऽन्यथाऽतो विदुरन्यराजानस्ते क्षाण्यस्तो- पत्रयति नान्यच्छुणोति नान्यद्विजानाति स भूमेति । एतेन सर्वात्मभावस्वरूपमेवोक्तं भवति । तत्र विरह्भावेऽतिविगादभावेन सर्वत्र तदेव स्फुरतीति, सण्वाधस्तादिखादिनोक्त्वा कदाचित स्वस्मिन्नेव भगवक्त्वस्फूर्तिरिप भवतीखथाहङ्कारादेश इखादिना तामुक्त्वेतेषां व्यभिचारिभावत्वेनानियत्त्वं ज्ञापियतुं पुनः सर्वत्र भ-

का भवन्ति तेषां सर्वेषु लोकेष्वकामचारो भवतीति । रञ्जयतीति राजा। अन्यो रञ्जयिता येषां तेऽन्यराजानः । तथाच ये इतोऽन्यथा विदुरन्यासकास्ते तथिति सन्दर्भार्थः । एतस्य तात्पर्य स्फुटीकर्त्तुः गृह्णान्ति। \* एतेनेत्यादि \*। एतेन भूम्नः कार्यलक्षणवाक्येन यदु-द्धवं प्रति सर्वात्मभावस्वरूपं स्वस्मिन् विगाढभावात्मकं भगवतो-क्तं तदेवोक्तमित्यर्थः । कथमित्याकाङ्कायामेतद्रिमोक्तकार्यान्यथा-नुपपत्त्याऽर्थादुक्तं भवतीति वक्तुमेर्ताद्वभजन्ते । \* तत्रेत्यादि \* । अयमर्थः । अत्र व्याख्यातरीत्या यो भूममहिमाधाररूपः पुमान् परि-चायितस्तस्य या स्फूर्त्तिः सा नाखण्डब्रह्मज्ञानरूपा,तत् कन कं पश्ये-दित्यादिवत्तदाकाराभावात् । किन्तु सखण्डतद्रूपा । षण्णां दिशां परिहरयमानस्य सर्वस्य चानुवादपूर्वकं तत्स्फू तिंकथनात् । सापि न वामदेवादिस्फूर्तिवन्मनुरभवमहं सूर्यश्चेत्यादिसर्वत्राहंग्रहरूपा। अहंकारादेशोत्तरं पुनरात्मादेशकथनेन तस्या व्यभिचारबोधनात् । अतः सा द्विविधाया अपि ज्ञानिस्फूर्त्तेर्विलक्षणिति तद्वानपि तेश्यो विलक्षणः। स यदि पितृलोककामो भवतीत्यादिवदस्य कामानाम-नुक्तत्वाद्दहराद्यपासकेभ्योऽपि विलक्षणः । मर्त्यसुखानभीष्सुत्वाह्नो-कतोऽपि विलक्षणः । किन्तु सत्यवदनादिकारणभूतऋत्यादिजनक-सुखलाभवत्वस्य भूमप्रतिष्ठाप्रश्नोत्तराभ्यां तन्महिमाधारत्वेनोक्त-त्वात् । पूर्वे भूमलाभवानुक्तस्तेन दृष्टश्चतिवज्ञातभगवत्कः परमभ-कसत्र ततोऽन्यदर्शनादिराहित्यस्योक्तत्वाद्विरहभावं प्रपञ्चविस्मार-कपरमास्तिकरो योऽतिविगाढभावस्तेन सर्वत्र तदेव आसक्तिवि-षयं भगवत्खरूपमेष सर्वत्र स्फुरतीति स एवाधस्तादित्यादिनो-का, एतेषां विरहभावकृततत्तरस्फूर्तिरूपाणां ज्ञानानां व्यभिचा-रिभावत्वेनानियतत्वं शापयितुं पुनरहङ्कारादेशात् पूर्व निक्रपित- गवत्स्फूर्त्तिमाहाथात आत्मादेश इस्नादिना। ततः संयोगभावे सित पूर्वभावेन सर्वोपमिर्दिना स्वप्राणादिसर्वितिरोधानेनाऽग्रिमलीलाऽनु-पयोगित्वं न शङ्क्रनीयम्। यतो भगवत एव सर्वसम्पत्तिारिसाशयेन तस्य ह वा एतस्यवं पश्यत इत्युपक्रम्यात्मन एवेद सर्विमित्युक्त-वान्। ततः श्लोकैस्तद्भावस्वक्ष्पमुक्तवैतस्यमुलकारणमाह, आहार-

स्यावृत्त्या सर्वत्र भगवत्स्फूर्त्तिमाहाथात आत्मादेश इत्यादिना ।

विधात्रयसमाप्तौ च, स वा एप एवं पश्यित्रत्यादिकथयति। तत्र, स इत्यन्न पूर्वोक्तं परामृश्य, एष इत्यन्न सिहमानं निगमयितः। तत्रायमर्थः। पूर्वं विधात्रयस्योक्तत्वात्तासां प्रत्यक्रमाहिमकपत्वे, स वा एष इत्यत्र बहुवचनापित्तः। समुदितस्य तथात्वे पूविविधापरामृष्ट्रस्य भूम्नोऽपि महिमत्वापित्तरतस्तदुभयमत्र नाभिष्रेतम। किन्त्वेवं पश्यित्रत्यादिनोक्तासु दर्शनादिक्रियासु पूर्वोक्तविधात्रयं कर्मत्वेनैवाभिप्रत्येवं पदेन परामृशति तत्रश्चाग्रे फलं वदि ।
तेन कर्मफलार्थत्वादिति न्यायात्तादशफलजनकं यिद्धधात्रयक्रमकं
झानं तदत्र महिमत्वेन फलित। तथाचात्राग्रे आत्मरत्यादिपदे रितकीडामिथुनानन्दानां रसक्षपं भगवन्तं भजत एव धर्माणामुक्तत्वाद्
ष्टश्चुतविद्यातमगवत्को, रसस्य संयोगविष्रयोगाश्यां द्विधानुभविषयत्वाद्विरहभावेऽतिविगादभावेनोक्तरीत्या सर्वत्र तत्स्फूर्त्तिमान्
भक्तो भूममहिमाधारत्वेन सिद्ध इति तस्य या स्फूर्त्ति सोक्तरीतिकसवीत्मभावव्यभिचारिभावक्रपेव, नान्यविधेति तेन भगवित विगादभावक्रपं तत्स्वक्रपमेवात्रोक्तं भवतीत्यर्थः।

पतदेव फलतोऽपि निगमयितुं, तस्य ह वा एतस्येत्यादेर्प्रन्थस्य तात्पर्यमाहुः । \* तत इत्यादि \* तथाच विरह्मावानन्तरं
संयोगभावे असाति पूर्वभावेन विरहात्मकेन तथेति वृथेवेदं सर्वमिति शङ्कानिरासाय तस्य वा एतस्येत्यादिना भगवत एव सकाशात्
सर्वस्थितिमुक्तवानतो विरहेण सर्वोपमर्दाभावालीलोपयोगसिद्धिरिति
साऽपि ताहशभक्तत्द्वावयोगिमिकेत्यर्थः। एतदेव संग्रहग्रन्थतात्पयंकथनेन रढीकुर्वन्ति। ततः श्लोकेरित्यादि । श्लांकास्तु—न पश्यो
मृत्युं पश्यांते न रोगं नात दुः खताम् । सर्व १ हि पश्यः पश्यति सर्व-

### शुद्धाविसादिना। प्राणपोषको ह्याहारस्तस्य सदोषत्वेतु न किश्चित

माप्रोति सर्वश इति । स एकथा भवति त्रिधा भवति पञ्चधा । स-प्तथा नवधा चैव पुनश्चेकादशः स्मृतः । शतं च दश चैकश्च सह-स्राणि च विश्रातिः। आहाराशुद्धौ सत्त्वशुद्धिः सत्त्वशुद्धौ भ्रवा स्मृतिः। स्मृतिप्रतिलम्भे सर्वप्रन्थीनां प्रविमोक्ष इति। अर्थस्तु-प-इयः उक्तविधया भूमदर्शनवान् मृत्युरोगी न, दुःखभावं च न पदय-ति। उतेति पादपूरणे। अथवा पक्षान्तरे । दुःखसत्तामेव न पश्य-ति, का वार्त्ता मृत्युरोगयोः । तत्र हेतुमाह । हि यतो हेतोः सर्वे भू-मात्मकं पश्यो भूमद्रष्टा पश्यति । तेन दुःखादिकं न पश्यतीति तस्य फलमाह । सर्वशः सर्वेण सर्वमाप्नोतीति न तस्य पुनः शोकः । श्राप्ती प्रकारमाह । स एकधेत्यादि । अनेन आत्मत आविर्भावतिरोभावा-विति यत्पूर्वमुक्तं तस्य प्रकार आविभीवप्रकारोक्तिद्वारा विवृतः।सः भूमैव उक्तप्रकारैः प्रकटो भवन् पश्यस्य सर्वे प्रापयतीति । अथवा पश्य एव भगवतः सकाशात्तदनुभवार्थे तथा तथा प्रकटीभवतीति बोध्यः । मध्ये, द्विधा चतुर्द्धा षोढा अष्टधा दशधेत्यादिप्रकारत्यागस्तु तिरोभावप्रकारबोधनार्थः। विशेषतस्तु ताद्दशाधिकाराभावान्न वि-वेचितुं राक्य इति नोच्यते । तेन विरहसामयिकदरीव बोध्यत इति हृदयम् । एवमग्रेऽपि भगवत्क्रपया बोद्ध्यम्। एतस्य सर्वस्य मुलकार-णमाहारशुद्धिः। सा च, 'त्वयोपभुक्तस्रगन्धवासं।ऽलङ्कारचर्चि-ताः। उच्छिप्रभोजिनो दासास्तव मायां जयेमही'तिप्रकारेण भगव-इसप्रसादेन भवन्ती सत्त्वं शोधयति । तच्छुद्धौ सत्यां भ्रवा पूर्वा-वशास्मृतिः । तस्याः प्रतिलम्भे अविद्याकामकृतानां सर्वासां प्रन्थी-नां प्रकृष्टो ज्ञानितोऽप्यधिको विमोक्ष इति ज्ञेयः । अतः परं श्रुतिरेः तस्य ज्ञानस्य यस्मैकस्मैचिददेयत्वायाह । तस्मै मृदितकषायाय त-मसस्पारं दर्शयति भगवान् सनत्कुमार इति । तथा सोऽपि दर्शयति, न तु दातुं शक्नोति एतस्य भगवत्परमक्रपाप्राप्यत्वात्। तर्हि कथन-मपि कुत इत्याकाङ्कायां सनत्कुमारस्य कृपालुत्वमाह । तं स्कन्द इत्याचक्षत इति । योऽसी वरदानेन शिवस्य पुत्रोऽपि जातस्तेन त-थेत्यर्थः । द्विरुक्तिः समाप्त्यर्था । तदेतत् सर्वे द्विकृत्य आहुः ।

सिद्धित । एवं सित भगवदितिरक्तस्य स्वतो निर्दोषित्वाभान् वाद्रगवानेव चेत्राणपोषको भवेत्तदा सर्व सम्पद्यते । स च स-र्वात्मभावे ससेव भवति । स च तथा तद्वरणं विना न भवति । तच्चोक्तकार्यानुमयमिति वरणि छङ्गं सर्वात्मभावस्तस्यैव भूयस्त्वात् सर्वतोऽधिकत्वात्तद्वरणमेव सर्वतः कालादेविलीय इसर्थः । य-लिलङ्गमेव सर्वतोऽधिकं तस्य तथात्वे किं वाच्यमिति कैमुतिक-न्यायोऽपि सचितः । ज्ञानमार्गीयज्ञानेन प्रतिबन्धशङ्कायामाह । तद्पीति । उक्तमिति शेषः । अन्तरा भूतग्रामवत्स्वात्मन इति सुत्रे-ण । तृच्चोपपादितमस्माभिः ॥ ४४ ॥

पूर्वविकल्पः प्रकरणात् स्यात् क्रियामानसवत् ॥४५॥

<sup>\*</sup> एवं सतीत्यादि \* एवं श्रुतितात्पर्यमुक्तवा सूत्रं व्याकर्त्तुमाहुः । \* स चेत्यादि \* स भगवाँश्च प्राणपोषकः सर्वात्मभावे सत्येव भ-वति। स सर्वात्मभावश्च तथा अत्यनुत्रहेण तस्य जीवस्य वरणं विना न भवति । तद् वरणं च भगवत्कृतप्राणपोषणानुमितसर्वातम-भावरूपकार्यानुमेयमिति वरणिलङ्गं सर्वात्मभावः सर्वतोऽधिक इति तस्य वरणमेव कालादिश्यो बलिष्ठम् । अतः कालादिकपप्रतिबन्ध-कसद्भावेऽपि तत्कार्थे भवत्येवेत्यर्थः। एवमत्र प्रदानवत्सूत्रोक्तसर्वा-त्मभावस्वरूपं सफलं श्रुत्या विवेचितं बोध्यम् । हिराद्धसूचितमर्थ-माहु:। \* यिछिङ्गत्यादि \*। \* सूचित इति \* निश्चयार्थकिहराद्ध-प्रयोगेण सुचितः। सूत्ररोषमवतारयन्ति । \* ज्ञानमार्गीयेत्यादि \* आत्मादेशे आत्मैवेदं सर्वमिति सर्वस्यात्मत्वेन भानं श्रावितम् । त-था सति खात्मनयापि तद्मेदो भास्यत्येव। भाते च तस्मिन् विरह-भावप्रतिबन्धादुक्तरूपः सर्वात्मभावो ज्ञानमार्गीयज्ञानप्रतिबद्धो नो-देष्यतीति राद्भायामाहेत्यर्थः। समाधि व्याकुर्वन्ति अन्तरेत्यादि \* पूर्व भजनान्दरूपफलदित्सायां सत्यां हि भगवता विरहभावः स-म्पाद्यत इति तत्प्रतिबन्धकं न क्रियत इति तस्मिक्षधिकरण एवोप-पादितमिति सा शहुन तद्नुसन्धानेनैव निवार्येत्यर्थः॥ ४४॥ पूर्वविकल्पः प्रकरणात् स्यात् कियामानसवत् ॥ पूर्वोक्तमर्थे

तत्राह । नात्र वरणिलङ्गभूयस्त्वं निष्ण्यते, किन्त्वात्मज्ञानप्रकारिवशेष एव । तथाहि । पूर्वप्रपाठक आत्मना सहाभेदः सर्वस्य
निष्किपतः श्वेतकेतूपाख्यानेन । अमिग्रे च, सोऽहं भगवो मन्त्रविदेवास्मि नाऽत्मिविदिखादिना नारदस्यात्माजिज्ञासैवोक्ता । एवं
सत्युक्तरमिप तद्विषयकमेव भवितुमर्हत्यत आत्मप्रकरणत्वादुभयोः
प्रपाठकयोः पूर्वास्मन् यद्भेद उक्तस्तस्यव स्वष्क्पमात्मन एवेद्रः
सर्विमियन्तेनोक्तमिति पूर्वोक्तप्रकारादन्येन प्रकारेणात्माभेद एव
सर्वस्योक्तः। तदेवाह। पूर्वस्य पूर्वप्रपाठकोक्तात्माभेदज्ञानस्य विकल्पः
प्रकारभेद एवाऽग्रेऽपि निष्क्ष्यते । तत्रोपपिक्तमाह । प्रकरणादिति । एतक्तूपपादितम् । अत्र सिद्धान्तिसम्मतं दृष्टान्तमाह । तद्दृद्यसंवादार्थम् । क्रियामानसवदिति। यथा पूजनप्रकरणे बाह्य
तात्क्रयाष्क्षपमुच्यते, आन्तरं तु मनोच्यापारक्षपमुच्यते । न ह्येतावताऽन्यतरस्य ताद्कन्नत्वं वक्तुं शक्यम् । प्रकरणभेदाक्तथहापीसर्थः ॥ ४५ ॥

### अतिदेशाच ॥ ४६॥

नामक्पात्मकं हि जगत्, तत् पूर्वं सर्वशब्दनानृद्य तस्मिन्

हडीकर्नं सूत्रद्वयेनाराङ्कते इत्यारायेनावतारयन्ति । क्षतत्राहेत्यादिक \* उक्त इत्यन्तम् \* । \* तत्राहेति \* उक्तंऽर्थे पूर्वपक्षी चोदयति । \* निरूपित इति \* ऐतदात्म्यमिदं सर्वमिति महावाक्ये निरूपितः । \* उत्तरमिति \* सनत्कुमारोक्तं प्रत्युत्तरम् । व्याकुर्वन्ति । \* तदे-चाहत्यादि \* अमेऽपीति । नवमेऽस्मिन् प्रपाठके । \* उपपादितमि-ति \* अवतारणग्रन्थ उपपादितम् । \* बाह्यं तदिति \* बाह्यं पूजन-म् । \* तद्धिन्नत्विमिति \* पूजनभिन्नत्वम् ॥ ४५ ॥

अतिदेशाच्च ॥ व्याकुर्वन्ति । \* नामेत्यादि \* नामरूपात्मकं हि जगत्, तत्, पूर्वे पूर्वस्मिन् प्रपाठके, एतदात्म्यमिदं सर्वमिति बद्धाभेदो निक्षिपतोऽग्रे तु ऋगादिविद्या अनुद्य नामात्मकब्रह्मत्वं तत्रातिदिश्यते । नामैवैतन्नामापास्वेति । इतोऽपि हेतोर्क्कानमकार-भेद एवाग्रे निक्ष्पत इसर्थः ॥ ४६ ॥

# विद्येव तु निर्द्धारणात् ॥ ४७ ॥

तुशब्दः पूर्वपक्षं व्यावर्त्तयति । यदुक्तं सनत्कुमारनारदसं-बाद आत्मज्ञानप्रकारविशेष एव निरूप्यत इति तन्न, किन्तु विद्येव निरूप्यत इति । अत्रेदमाकूतम् । नायमात्मेति श्रुतिरितरसाधन-निषेषपूर्वकं वरणस्य साधनत्वमुक्तवा द्यत्रुभ्यत्वे हेतुत्वं वदन् वरण-

सर्वपदेनान् च तिस्मन् ब्रह्माभेद पेतदात्म्यपदेन निरूपितः। अग्रे अस्मिन् प्रपाठके तु, यद्वै किञ्चाध्यगीष्ठा इत्यादिना नारदोक्ता ऋगादिविद्या अनु च नामात्मकब्रह्मत्वं तत्रातिदिश्यते । तथैव मनःप्रभृतिरूपात्मकं जगत्तत्त्वच्छव्देनान् च तत्तदात्मकब्रह्मत्वं तत्रादिश्यते ।
अतो यथा कौण्डपायिनां सत्रे मासमग्निहोत्रं जुहोतीत्यग्निहोत्रनामना
प्रकृताग्निहोत्रधमीस्तत्रादिश्यन्ते तथात्र, नामोपास्त्रोति स यो नाम
ब्रह्मत्युपास्त इत्यादिवाक्येनीमादी अगद्भपानन् च नामादिशब्देस्तत्तदात्मकब्रह्मत्वं तेष्वतिदिश्यत इत्यतिदेशाद्पि हेतोश्चीनप्रकारिवशेष
प्रवाग्नेऽस्मिन् प्रपाठके निरूप्यत इत्यर्थः॥ ४६॥

विद्येव तु निर्द्धारणात् ॥ उक्तं पूर्वपक्षं सूत्रव्याख्यानेन निर-स्यन्ति। \* तुशब्द इत्यादि \* नतु विद्याशब्दो ज्ञानसामान्ये प्रसि-द्यः। सर्वात्मभावस्वरूपे ज्ञानविशेषे कथं नियम्यत इत्याकाङ्कायां तदुपपादनाय वरणादिश्रुत्येकवाक्यतया प्रकृतश्चिततात्पर्यं वक्तुं पूर्वे वरणश्चितं व्याकुर्वन्ति। \* अत्रत्यादि \* अस्याम उक्तायां श्चृतौ वरणश्चित्रद्वं तात्पर्यं तस्माद्धरणश्चत्यर्थं उच्यत इत्यर्थः । वरणश्चित्तु—नायमातमा प्रवचनेन लक्ष्यो न मेधया न बहुना श्चृतेन। यमेवेष वृणुतं तेन लक्ष्यस्तस्येष आत्मा वृणुतं तनुं खामिति मुण्डके कठवल्वयां चास्ति। विवृणुत इति पाठान्तरं चास्ति। \* उक्तवेति \*

विषयमण्याह । तस्येष आत्मा रुणते तनुं स्वामिति । तस्य ष्टत-स्यात्मन एष भगवानात्माऽत एव तत्तनुरूपः स जीवात्मा । त-द्वरणस्यावश्यकत्वज्ञापनाय स्वामिति । सर्वो हि स्वकीयां तनु-मात्मीयत्वेनात्मत्वेन च रुणुने । तद्विशिष्ट एव भोगान भुङ्को ।

पादत्रयेणोक्तवा। \* अत एवेति \* भगवतो वृतात्मत्वादेव। तथाच तस्येष आत्मा सन्नर्थात्तं स्वां तनुं वृणुत इत्यन्वयः । ननु माध्यन्दि-नानामन्तर्यामिब्राह्मणे यस्यात्मा शरीरमिति सामान्यत आत्ममात्रस्य ब्रह्मशरीरत्वश्रावणात् कथं वृतस्येव तत्तन्रूरूपत्वमित्याकाङ्कायामा-हुः। \* तद्वरणस्येत्यादि \* तथाच यद्यपि तत्र सामान्यते आत्म-मात्रस्य रारीरत्वं श्रावितं, तथापि य आत्मानमन्तरो यमयतीति नि-यन्तव्यत्वायेव साधारण्येनेव श्रावितं, न तु स्वकीयत्वकथनपूर्वक-म् । अतः सर्वेषु शरीरत्वं साधारणर्रापं यं स्वीयत्वंनाले चितवाँस्त-मेव बृणुत इत्यर्थः । विवृणुते इति पांठऽपि विशेषण बृणुत इत्यर्थः । मनु विवरणपदस्य प्रकाशनार्थकत्वाद्विवृणुत इति पांठऽयमथीं न लप्स्यते, किन्तु यं वृणुते तस्य स्वां तनुं प्रकाशयतीत्यवार्थी लप्स्यत इतिचेन्मैवम् । तस्मिन्नपि पक्षे तनुविवरणिळङ्गेनोक्तस्यार्थस्य छा-भात् । तथाहि । सर्वेषां जीवानां तीरुयेऽप्यत्र यं वृणुत इति विशे-षकथनाद्वरणीये कश्चिद्धिशेषो विवक्षितः। सोऽपि न जीवे साधार-णशास्त्रीयसाधनजनमा । पूर्वाद्धांसङ्गत्यापत्तेः । नापि साधनाभाव-जन्मा । पामरपशुकोटमात्रेषु नदापत्तेः । माधनशास्त्रवैयर्थ्यापत्ते-श्च । अतोऽन्यथानुपपस्या भगवदालोचनजन्मव वाच्यः।सोऽपि, न श्वानिभक्तमाधारगः। भावभेदानुपपत्तेः। स्वं विवृगुतः इत्येतावतैव चारिताथ्येन तनुपद्येयथ्यापत्तेश्च । अतस्तनुपदानुरोधात् साका-रस्येव प्रकाशो वक्तव्यः। स तु प्रायो भक्तानामेवेति वरणविषयतया सुखेनैव भक्तो लप्स्यते । यत्तु केचिद्दस्मिन् मन्त्रे, यमेव परमात्मान-मेप विद्वान् वृणुतं प्राप्तुमिच्छति तन वरणेन एप परमातमा लक्ष्यो. नान्येन साधनान्तरेण। नित्योपलब्धस्वभावत्वात्। कीहरोोऽसावा-रमलाभ इति, उच्यते । तस्य एष आत्माऽविद्यासंछन्नः स्वां परां

अत एव तैत्तिरीयकोपनिषत्स्वापे ब्रह्मविदाम्नोति परिमिति सामान्यतो ब्रह्मविदः परब्रह्मपाप्तिमुक्त्वाग्रिमर्चा विशेषतोऽवदत्। ससं
ज्ञानमनन्तं ब्रह्मित ब्रह्मस्वरूपमुक्त्वा यो वेद निहितं गुहायां परमे
व्योमन सोऽक्तुते सर्वान कामान सह ब्रह्मणा विपश्चितेत्युक्तम् ।
एतद् यथा तथाऽऽनन्दमयाधिकरणे प्रपश्चितमस्माभिः।

तनुमातमा तत्त्वस्वरूपं प्रकाशयति । प्रकाशे घटादिरिव विद्यायां सत्यामाविभवतीति मुण्डके व्याचकुः। यदपि काठके, यमेव स्व-मात्मानमेष साधको वृणुते प्रार्थयते तेनैवात्मना वरित्रा स्वयमात्मा लक्ष्यः ज्ञायते इत्येतत्। निष्कामश्चात्मानमेव प्रार्थयते। आत्मनेवात्म-लाभ इत्यर्थः। कथं लक्ष्यत इति । उच्यते । तस्यात्मकामस्यैष आ-त्मा विवृणुते प्रकाशयति पारमार्थिकी तनुं स्वां स्वकीयाम् । स्वं याथार्थ्यमित्यर्थ इति । तत्रापि तनुपद्वैयर्थ्यस्य दुर्वारत्वाद् वरणी-यवरित्रोरभेदाङ्गीकाराच व्याख्येयविरोधः स्फूट एव । किञ्च । गी-तायाम् । एवं सततयुक्ता य इत्यर्जुनप्रश्ने भगवता, मय्यावेश्य मनो ये मामित्युत्तरेण, चतुर्विधा भजन्ते मामिति भजनमुपक्रम्यैव, ज्ञानी त्वातमैव मे मतमिति ज्ञानिभक्तस्यैवातमकत्वकथनेन, तपिख्यपाऽधि-को योगीति सन्दर्भे शुष्कज्ञान्यपेक्षया योगिन उत्कर्षमुक्तवा, श्रद्धा-वान् भजते यो मां स मे युक्ततमा तम इति भक्तोत्कर्षकथने चा-समदुक्तार्थस्यवापोद्वलनाच्च तद्सङ्गतम् । अतो विवरणपद्स्य प्र-काशनार्थकत्वपक्षेऽपि तनुप्रकाशिक्षेत्रनः भक्तस्यैव वरणविषयःवं निश्चीयत इति तेष्वेव स्वीयत्वं सिद्ध्यतीति पूर्वोक्तप्रकारे न कश्चि-द्वोष इति हृदिकृत्योक्तार्थदाढ्याय श्रुत्यन्तरमाहुः । \* अतः एवेत्या-दि \*। तथाच यदि लाभपदार्थः प्रकाशनरूपः श्रुत्यभिवेतः स्यात्त-दाऽस्यामृचि प्राप्तिपदार्थः कामभोगरूपो नोच्यत । अतो न पूर्वोक्तं-ऽर्थे विप्रतिपत्तव्यमित्यर्थः । एतच्छुरुतावपि विप्रतिपत्तिश्चेत्तदा पू-र्घग्रन्थमवलोक्य स निरसनीयेत्याशयेन आहुः। \* एतदित्यादि \*। आनन्दमयाधिकरणे अक्षरादुत्तमस्य रसक्रपस्येव परशब्दार्थत्वेन निणीतत्वातं परमव्योमत्वेन चाक्षरस्य तद्धाम्नो निणीतत्वाद्वर्णेनै-

व तत्वातेरपि विचारितत्वात्तथेत्वर्थः । नतु वरणश्रुतिः काठके अ-न्यत्र धर्माद्रन्यत्राधर्माद्रन्यत्रास्मात्कृताकृतात्, अन्यत्र भूताच्च भ-व्याश्व यत्तत् पश्यसि तद्वदेति प्रश्ने, सर्वे वेदा यत्पद्मामनन्तीत्या-दिना, पतद्भेवाक्षरं ब्रह्मेति प्रकत्य पठिता । मुण्डकेऽपि, अथ परा यया तद्क्षरमधिगम्यते यत्तद्दश्यमप्राह्यमित्यक्षरमेषोपक्रम्य पठि-ता। एवं सति पुरुषोत्तमप्रसङ्गस्य कुत्राप्यदर्शनात्। कथमत्रैवं भ-गवत्परत्वेन व्याख्यायत इतिचेत् । अनवधाय वदिस । काठके सर्ववदवेद्यत्वं परस्यैवोच्यते । तच वाच्यवाचकाभेदविवक्षया प्र-णवे वक्तुमक्षरपदेन प्रणवं परामृष्य तत्र ब्रह्मत्वमुपासनासाधन-त्वाय विधीयते मन्त्रद्वयेन । ततो, न जायते, न म्रियते वेति मन्त्रद्व-येनोपासकस्वरूपमुक्ता, अणोरणीयान् महतो महीयानित्यःदिमन्त्र-व्रयेण तस्य परस्यात्मनो विरुद्धधर्माश्रयत्वादिकमुक्ता, तस्य श्रानं कथमित्याकाङ्कायां,नायमात्मेति पठ्यते।अतो न तद्गन्धः। मुण्डकेर्पप प्रथमे मुण्डके यत्तद्दश्यमग्राद्यमित्यादिना सर्वस्वरूपत्वेनाक्षरं प्र-स्तुतं, द्वितीयेऽपि, यथा सुदीप्तात् पावकाद्विस्फुलिङ्गा इति मन्त्रेण तस्मात् सजातीयसृष्टिमुका, दिव्यो ह्यमूर्तः पुरुषः स बाह्याभ्यन्तरो ह्यजः।अप्राणो ह्यमनाः शुभ्रां ह्यक्षरात्परतः पर इति मन्त्रे पूर्वोक्ताद-क्षरात् परतः परोऽतिरिक्त उक्तः। तृतीयेऽपि, द्वा सुपर्णेखनेनान्तर्या-मितया तमेव परामृष्य ततो जुष्टं यदा पश्यत्यन्यमीशमित्यादिना तद्दर्शनफलमुक्तवा, ततो ज्ञानप्रसादेनेत्यनेन निष्कलध्यानात्तद्दर्शनम्-क्का ततो ज्ञानप्रसादेऽपि न स्वसामर्थ्येन पश्यति किन्तु तत्समार्थ्येनै-वेत्याशयेन नायमात्मेत्यादिकं पठ्यते । तेनोभयत्रापिं पुरुषोत्तम एव प्रकृत इत्यनवद्यम् । एतदेव गीतायामुपबृहितम् । द्वाविमी पुरुषा लोक इत्यारभ्य, प्रथितः पुरुषोत्तम इत्यन्तेन । ननु तथापि शाखा-म्तरस्थस्य वाक्यस्य कथमेतच्छेषत्वमितिचेत् । ऐकार्थ्यादिति श्रमंः हानौ तूपायनोति स्त्रे, कुशाच्छन्दःस्तुत्युपगानइष्टान्तेषु भालुविनां कुशा वानस्पत्या स्थिता मापातेति निगमस्थवाष्यशेषत्वमीवुम्बर्यः कुशा इति शाट्यायनिवाक्ये सर्वेर्भाष्यकारेराइतम् । जैमिनिना च बाधलक्षणे । अपि तु वाक्यरोषः स्यादन्याय्यत्वाद् विकल्पस्य वि-धीनामेकदेशः स्यादिति सूत्रे। नानुयाजेष्विति वाष्यस्य, आश्राव-याऽस्तु श्रीषड् यज ये यजामहे वषडितिदूरस्थवाक्यशेषत्वमाहतम्।

किश्च पुरुषोत्तमलाभे हेतुभूतं तु भक्तिमार्गे यद्वरणं स्वीयत्वेनाङ्गीकारक्षं तदेव, न त्वन्यादृशमपीति द्वापनायाग्रे वद्ति, नायमात्मा
बलहीनेन लभ्य इति । बलकार्यं हि मभुवशीकरणम् । तच्च,
अहं भक्तपराधीनः, वशे कुर्वन्ति मां भक्सेत्य दिवाक्यैभेक्सैबेति
बलशब्देन भक्तिरुच्यते । अन्यथा पूर्ववाक्य एवेतरनिषेधस्य छ-

तस्मान्नात्र राद्भालेशः॥ ननु तथापि तेषु तेषु भक्तेषु वरणमपि त-त्तद् नुरूपमनेकविधामिति रसमागीयमेवात्र कथं प्रहीतुं शक्यत १-त्याकाङ्करयामाहुः \* किञ्चेत्यादि \* तथात्रिमश्रुत्या तथाश्रयणीयमित्य-र्थः । श्रुतिस्तु मुण्डके, नायमात्मा बलहीनेन लक्ष्यो न च प्रमादात्त-पसो वाप्यालिङ्गादिति । ननु श्रुतौ बुलशब्दो वर्शते, न तु भक्तिशब्द इति कथं तेन तिश्चिय इत्याकाङ्कायां बलशब्देन तत्प्राप्तिमुपपा-वयन्ति। \* बलकार्यमित्यादि \*। नच बलशब्दस्य शरीरसामध्ये प्रयोगद्रशनाद्धकौ तस्य लाक्षणिकत्वं स्यादिति राष्ट्राम् । वशीका-रके यस्य कस्यापि सामध्यें तत्प्रयोगद्दीनात् । तृतीयस्कन्धे कपि-लवाक्यं 'बलं मे पश्य मायायाः स्त्रीमय्या जियनो दिशाम् । या करोति पदाकान्ताव् अहविज्ञम्भेण केवलिमे ति अहविज्ञम्भसाम-र्थेऽपि तत्प्रयोगात् । अतः कार्यादिशब्दवत्सापेक्षवृत्तिकत्वात् सामर्थकपत्वमादाय तथा प्रयोग इति न लाक्षणिकत्वगन्धोऽपि । नचैते वाक्ये गुणावतारस्य विष्णोर्न तु भगवत इति कथमेता-इयां भक्ती पुरुषोत्तमवशीकारकत्वसिद्धिरिति श्राङ्क्यम । एकादश-स्कन्धीयचतुर्दशाध्याये 'न साधयति मां योगो न सांख्यं धर्म उद्ध-व। न खाध्यायस्तपस्त्यागो यथा मक्तिर्ममीर्जितोते' भगवद्वाक्येऽपि साधयतिना स्ववशीकारस्येव बोधनादस्येघार्थस्य सिद्धः। तद्वा-क्योपन्यासस्तु स्फुटार्थत्वाद् गुणावतारेऽपि मुलधर्मसमानधर्मता-बोधनार्थत्वाद्वेयः । ननु तथाप्यत्र भक्तिरूपमेव बलं विवक्षितं, ब इतरद् आत्मनिष्ठाजनितवीर्यादिकपमित्यत्र कि गमकमित्यत आहुः। अन्ययेत्यादि \*तथाच पूर्ववाष्योक्तानिषेधेनव साधनजनितवलस्या-भावे प्राप्तेऽपि, यः पुनर्वलाभावनिषेधस्तवन्यधानुपपत्तिरेवात्र भक्ते- तत्वाद पुनर्वलाभावनिषेषं न कुर्याद । वरणमात्रस्य हेतुत्वमुक्त्वा बलस्य तथात्वं च न बदेद । एतादृशस्य हृदि भगवत्माकट्यं भन्वतीसाह । एतेरुपार्ययतेत यस्तु विद्वांस्तस्येष आत्मा विशते ब्रह्म धामेति । अस्यार्थस्त्वेष आत्माऽऽत्मनोऽप्यात्मा पुरुषोत्तमो, ब्रह्म अक्षरब्रह्मात्मकं धाम विशते इति धामपदं पुरुषोत्तमस्याक्षरं ब्रह्म सहजं स्थानमिति ज्ञापनार्थमुक्तमन्यथा न वदेद । तेन त-दृहृद्ये स्वस्थानमाविभीवियत्वा स्वयं तत्र प्रकटीभवतीति ज्ञाप्यते । प्रकृते क्वेतकेतृपाख्याने परोक्षवादेन ब्रह्माभेदबोधनेन पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्वयोग्यता ज्ञाप्यते । अग्रे तु न ह्येतावतैवाधिष्ठाना-

र्विवक्षितत्वगमिकेत्यर्थः । ननु पूर्ववाक्ये प्रवचनादीनां त्रयाणामेव निषेधो, नेतरेपामिति तत्प्राप्त्यर्थमत्र बलाभावनिषेधान्न तद्युपप-त्तिरित्याकाङ्कायां तिन्नवारणाय हेत्वन्तरमाहुः । \* वरणेत्यादि \* तथाच तत्रोत्तराई पवकारेण वरणस्यैवात्मलाभहेतुतानिश्चायनात् पूर्वाक्रोंकानां प्रवचनादीनां जीवकृतयावत्साधनोपलक्षकत्वे सिद्धे बलाभावानुपपत्तितादयस्थ्येऽस्मिन् बलाभावनिषेधमुखेन बलहेतुता-बोधनात्तद्बलं लौकिकमायादिकबलाभ्यामितिरिक्तं भगवद्नुग्रहज-न्यं पुष्टिमार्गीयमेव प्राह्मम् । तश्चांकरीत्या भक्तिरूपमेवेत्यतः सैवा-त्र मृह्यते। बलपदस्य सामर्थ्यसामान्ये राक्तत्वेऽप्युक्तयुक्त्या तद्विरो-ष एवपर्यवसानादित्यर्थः । एवश्चैतद्रश्रेप्रमाद्स्यालिङ्गतपस्थ यो निषेधस्तेनाप्रमाद्स्य सलिङ्गतपसश्च सहकारिता बोध्यते । तत्राप्र-मादो भगवदिच्छानुरूपसेवाकरणादिरूपः । सिळङ्कतपश्च सर्वात्म-भावसहितविरहभावरूपं श्यम् । एतदुत्तराईमवतार्य व्याकुर्वन्ति । \* एताइशस्येत्यादि \*। \* तदृदय इति \* तस्यैवं यतमानस्य हृद-ये। ननु भवत्वेवं श्रुतिद्वयार्थस्यापि पूर्वसुत्राप्त्यां यद्स्यात्मप्रकर-णादिना जीवब्रह्माभेदपरत्वमाशाङ्कितं तस्य कथं परिहार इत्याका-ङ्कायां पूर्वस्यास्य च तात्पर्यमाहुः। \* प्रकृत इत्यादि \* प्रकृते छान्दो-ग्यस्य आत्मवाक्ये श्वेतकेतुपाख्याने । अन्याधमन्यकथनकपो यः

स्मका ऽक्षराविर्भावो भवति, पुरुषोत्तमस्य वा । तथा सित कानिनां सर्वेषां परमाप्तिः स्यान्नत्वेवं, भन्त्याहमेकया प्राह्य इत्यादिवान्यैः, किन्तु भगवदनुप्रहेण भक्तसङ्गेन च भक्तो सत्यामिति
कापनाय भक्त एव तद्बोधाधिकारीस्यपि कापियतुं भक्तस्य नारदस्य भगवदावेशयुक्तस्य सनत्कुमारस्य च संवाद उक्तः । तत्रात्मशब्देन पुरुषोत्तम उच्यते । भक्तिमार्गे तु निरुपिधस्नेहिवषयः
स एव यतः । स तु सर्वात्मभावेकसमाधिगम्य इति सर्वात्मभाव
एव विद्याशब्देनोच्यते । परमकाष्टापत्रं यद्वस्तु तदेव हि वेदान्तेषु
मुख्यत्वेत प्रतिपाद्यम् । अक्षरत्रह्मादिकं तु तद्विभूतिक्वपत्वेन
तदुपयोगित्वेन मध्यमाधिकारिकलत्वेन च प्रतिपाद्यते । तेन तत्र
विद्याशब्दप्रयोग औपचारिकः, सर्वात्मभाव एव मुख्यः । युक्तं
चैततः । अक्षरविषयिण्या विद्यायाः सकाशात्तत उत्तमाविपयिण्यास्तस्या उत्तमत्वम् । एवं सित पूर्वप्रपाटकस्याक्षरप्रकरणत्वा-

परोक्षवाद सेन जीवस्याक्षरब्रह्मा भेद्बोधनेन पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्वयोन्यता क्षाप्यते। अग्रे तद्यिमप्रपाठके तु, न ह्यतावतत्युक्तरीत्या योन्यतामात्रणं न सः, किन्तु भगवद् नुप्रहभक्तसङ्गाश्यां जातायां भक्ती सं इति क्षापियतुं तयोः संवाद उक्तस्तस्य च संवादस्य भक्तिमागीय-लिङ्गवत्तया तथात्वात् तत्रत्यात्मश्चेन तन्मार्गे निरूपिधप्रीतिविष्यः पुरुषोत्तम प्वोच्यते, न जीवात्मा, नाष्यक्षरब्रह्म। पुरुषोत्तमस्तु सर्वात्मभावैकप्राप्य इति स एव सर्वात्मभावो विद्याश्चेत्ते। किञ्चापरमकाष्ठापन्नमित्याद्यक्तरीत्या वेदान्तस्यापि पुरुषोत्तम एव तात्ययम् । यद्यपि मुण्डकं, अथ परा यया तद्वस्मिधगम्यत इत्यक्षरिविद्यायाः पर्विद्यात्वमुक्तम् । तथाऽष्यप्रे, अक्षरात् परतः पर इति पुरुषस्य ततः परत्वश्चावणात्तिद्यायामेव पर्विद्यात्वं विश्वाम्यतीन्त्यक्षरिवद्यायां नान्तरीयकत्या विद्याश्चर्योगः परत्वोपचारादेवेनित सर्वात्मभाव एव विद्यापद्प्रयोगं मुख्यः। तस्य एव च विद्याया

दुत्तरस्य पुरुषोत्तममकरणत्वात्त्वदेत्विसिद्धिश्वात उक्तन्यायेन वि-दैवाप्रिममपाठके निरूप्यते, न तु पूर्वोक्तात्मझानमकारिवशेषः । अत्र हेतुमाह । निर्द्धारणादिति । सुखं त्वेव विजिज्ञासितव्यमि-त्युक्त्वा सुखस्वरूपमाह । यो वै भूमा तत्सुखं नाल्पे सुखमित्त भूभैव सुखं भूमा त्वेव विजिज्ञासितव्य इति । अक्षरपर्यन्तं गणि-तानन्दत्वाद पुरुषोत्तमस्यैवानन्दमयत्वेन निर्वाधसुखात्मकत्वाद स एव भूमा तस्यैव विजिज्ञासितव्यत्वेन निर्द्धारणादिसर्थः । भूमनो लक्षणमग्रे उच्यते । यत्र नान्यद पश्यतीसादिना । यस्मिन् सति नान्यद पश्यतीसर्थः । तथा सति सर्वात्मभाववतः मभु-

उत्तमत्वम्। एवं सत्युभयत्र प्रतिपाद्यभेदेन प्रकरणभेदात्त्वदुक्तस्य प्रकरणैक्यस्वरूपस्य भवद्भिमतात्मविद्याप्रकारविशेषतासाधकस्य हेतोरसिद्धिरित्यस्मद्मिप्रेतमेवात्रीच्यते, न तु त्वदुक्तमित्यर्थः । एवं प्रकरणभेदे सत्यतिदेशोऽप्याकिश्चित्कर एव । अतिदेशमात्रेण तदवा-न्तरभेदत्वस्य काप्यसिद्धत्वादिति । हेतुं व्याकुर्वान्त । \* सुखं त्वेवे-त्यादि \* तथाच पूर्वत्र सदेव सीम्येति सद्रूपमातमानं प्रकृत्य तद्भे-दशानमुपदिष्टम् । इह तु निरवध्यानन्दरूपं जिक्षास्यत्वेन निर्द्धारय-ति। यद्यत्र पूर्वप्रकृत आत्मा बोधनीयः स्यात्तदात्रापूर्वे भूमशब्दं न षद्त्। घदति तु भूमपदम् । अतः शब्दान्तरेण पूर्वस्मादात्मनः स-काशाद् भूमपदोक्तस्य भेदे सिद्धे विषयभेदाशात्र पूर्वोक्तं श्रानमुच्य-ते। किन्तु मुख्या सर्वात्मभावरूपैव विद्योच्यते। यद्यपि, सत्यं ज्ञान-मनन्तं ब्रह्मेत्यादिश्रवणात्त्रयाणामविनाभावस्तथापि सावधिनिरवधि-त्वाभ्यामानन्दस्य भेदात् पूर्वत्र गणनापरिच्छिन्नस्यैव तस्य सिद्धिर्न तु निरबधेः । अतो भूमपदेनात्र तस्यैव निर्द्धारणात् तथेत्यर्थः । ननु भूमाऽत्र जिह्नास्यत्वेमोच्यते, तावता सर्वोत्मभावः कथं लक्ष्यत इत्या-काङ्कायामाद्यः। भूमन इत्यादि । तथाच भूमलक्षणस्यन् यत्रेति पदेन पूर्वोक्तरीत्या भूमज्ञानसत्तासुचनात्तज्ज्ञानकपत्य सर्वातमभावत्य लाभ इत्यर्थः । ननु भूमलक्षणे तदितरदर्शनं निषिद्ध्यते । सर्वात्मभाववतां तु तद् रइयते इति कथं तेन तल्लाभ इत्यत आहुः। \* तथा सतीत्या-

दर्शने ससिप छीछोपयोगिवस्तुदर्शनादिकमनुपपन्नमिति शङ्का तु, तस्य ह वा एतस्यवं पश्यत एवं मन्वानस्यवं विजानत आत्मनः माणा इसादिना निरस्ता वेदितव्या । तैः सह छीछां चिकीषतः मभुत एव सर्व सम्पद्यते, न तु भक्तसामर्थ्यनेति भावेन तदुक्तेः ॥ ४७ ॥

### दर्शनाच्च ॥ ४८ ॥

द्यते च सर्वात्मभाववतां भक्तानां व्रजसीमन्तिनीपभृतीनां पूर्विमतर्विस्मृतिभगवत्स्पर्शादिनाग्रे सर्वसामध्यीमिति व्यासः स्वान्तुभवं प्रमाणत्वेनाह । उक्तश्च श्रीभागवते, ताभिरेव, चित्तं सुखेन भवताऽपहृतं यहेषु पन्निर्विशत्युत कराविष यहाकृत्वे, पादौ पदं न चलत इसादिना । तेन ज्ञानशक्तिकियाशक्तितरोधान- मुक्तं भवति । अग्रे तदाविभीवादिकं स्फुटमेव ॥ ४८ ॥

ननु सनत्कुमारनारदसंवादात्मकमेकं वाक्यम् । तत्रोपक्रमे मन्त्रविदेवास्मि नात्मविच्छ्रुरुतः होवं ते भगवद्दशेभ्यस्तरित शोक-मात्मविदिति, सोऽहं भगवः शोचामीसादिना स्वात्मक्षानस्यैवोपक-मादुपसंहारोऽपि तमादायैवोचितः । अग्रेचेद् आत्मपदानामीश्वर-

दि \*। \* तथा सतीति \* सर्वत्र भूमदर्शने सित। \* तैः सहिति \*
प्राणादिभिश्रंमैंः सह। तथाच ताहरालीलोपयोगिपदार्थदर्शनं प्रभुसामर्थकारितम। भगवदिच्छाया एव तथात्वातः। न तु खक्तमतस्तेषां भगवदेकद्रष्टृत्वं निर्वाधमतः सुखेन तल्लक्षणात्सर्वारमभावलाभ इत्यर्थः॥ ४७॥

दर्शनाच ॥ राव्यनान्यादर्शनं साधियत्वा प्रत्यक्षेणापि साध्यती-त्याशयेन व्याकुर्वन्ति । \* दश्यते इत्यादि \* । \* स्वानुभविभिति \* स्वयं समाधावनुभूतम् । रोषं निगद्दयाख्यातम् ॥ ४८॥

परत्वं स्वाद्वाक्यभेद जनकमित्रोधश्च स्याद तस्माद्वाक्यानुरोधाद पूर्वज्ञानप्रकारविशेष एवायमिति मन्तव्यमिसत उत्तरं पठति ॥

श्रुत्यादिबलीयस्त्वाच न बाधः ॥ ४९ ॥

नैवं वाक्यानुरोधाद्वरणेन सर्वात्मभाविष्ठङ्गभूयस्त्वं बाधित-व्यम् । वाक्यापेक्षया श्रुतिलिङ्गयोर्बलीयस्त्वाद । एतद्बलीयस्त्वं तु, श्रुतिलिङ्गवाक्यपमकरणस्थानसमाख्यानां समवाये पारदौर्बल्य-मिति जैमिनीयसूत्रे सिद्धम् । प्रकृत इतरसाधननिषेधपूर्वकं, य-मेबेष ष्टणुते तेन लभ्यस्तस्येष आत्मा ष्टणुते तनुं स्वामिति श्रुति-

श्चत्यादिषकीयस्त्याचा न वाधः । सूत्रमयतारयन्ति । \* न-म्बित्यादि \*। ननु मास्त्वस्य पूर्वप्रकरणशेषत्वम्, तथाप्यस्य प्रपा-ठकस्यान्तमेकवाक्यत्वं तु निःसन्दिग्धम् । विषयभेदाभावात् । तत्र चोपक्रमे सो १ हं भगव इत्यादिनात्मैव पृष्टः । उपक्रमश्चासञ्जाति -रोधत्वादुपसंहारात् प्रबल इति पूर्वमन्त्रे स्थितम् । अत उपसंहारोऽ-प्युपक्रममादायैव नेतुमुचित इति तत्रत्या आत्मशब्दास्तत्परा एव युक्ताः।अग्रे चेद्,अथात आत्मादेश इत्यादीनामात्मपदानामीश्वरपर-स्वं स्यात् तदा ऐकार्थ्याभावाद्थात आत्मादेश इत्यादिकं भिन्नं वा-क्यं स्थातुपक्रमविरोधश्च स्यादत उपक्रमगतात्मवाक्यानुरोधात् पू-र्घप्रकरणोक्तो ज्ञानस्य प्रकारकविशेष एवायमिति मन्तव्यम् । किश्च अत्र हि बरणिलङ्गं सर्वात्मभावी न भूमलक्षणवाष्यमात्रेण सिद्ध्य-ति, येन प्रकरणमनाइस्य स गृह्यते । किन्तु तदारभ्य, आत्मन एवंदं सर्वमित्यन्तेन।अतः सन्दर्भो यथा सर्वात्मभावबोधकमयान्तरप्रकर-णं, तथा प्रपाठकः सर्व आत्मबोधकं महाप्रकरणमतो भूमलक्षण-वाक्यस्य सन्दिग्धत्वात् प्रपाठकरूपं महाप्रकरणमेवानुसर्त्रव्यमि-श्यत उत्तरं सूत्रं पठतीत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* नैषमित्यादि \* । # भूयस्त्वमिति । परमात्कर्षः । तत्र कि श्रुत्यादिकमित्यपेक्षायां पूर्व श्रुतंरकत्वात्तां स्मारयन्तो लिङ्गं स्फुटीकुर्वन्ति। \* प्रकृते इत्यादि \*। अयमर्थः । सत्यमिदमात्मबोधकमान्तमेकं वाक्यम् । उपक्रमश्च बली- र्वरणमात्रलभ्यत्वमाद्द। एतदम्रे च नायमात्मा बल्हीनेन लभ्य इत्यु-पक्रम्येतेरुपायेर्यतते यस्तु विद्वास्तरयेष आत्मा विश्वते ब्रह्मधा-मेति श्रुतिः पञ्चते । एतच्च, विद्येव तु निर्द्धारणादिसत्र निष्क-पितम् । अपरश्च, नात्मियत् तरित शोकमात्मविदितिनारदवा-ष्यानुवादयोरात्मपदमुत्तमभद्यनात्मकेन लिक्केन पुरुषोत्तमपरिमिति

यान्, तथापि स नाश्वप्रतिमहेष्टिवाक्य इव निःसन्दिग्धः। तत्रत्या-त्मपदस्य जीवाक्षरपुरुषोत्तमसाधारण्यात्। तथा सति तत्र को वा प्राह्य इद्वि विमर्शे नारदस्य शोकतारकात्मन्नानार्थे प्रष्टुं प्रवृत्तत्वेन तादश एबात्मा प्राह्यः।स च निरवधिसुखरूपत्वात् पुरुषोत्तम एव। न जीवो, नाष्यक्षरम् । आद्यस्य दुःखित्वाद्रन्यस्य गणितानन्द्त्वात् । अतो निरवधिसुखरूपात्मामिधायिका या भूमश्रुतिः सा वाक्याद् बळीयसी । बुभुित्सतात्मखरूपनिर्णायकत्वात् । किञ्च । आत्मलाभा-भ परं विद्यत इतिश्रुत्यन्तरे आत्मलाभस्य परमलाभत्वश्रावणाच्छोक-सारकोऽप्यात्मा लक्ष्यमान एव शोकं तारयति, न त्वलक्ष्यमानः । लामश्च न ज्ञानमात्रम् । किन्तु स्वाधीनतापुरस्कृतम् । प्रकृते ख यदा वै सुखं लभत इत्यादिकथनालुभ्यमानस्यैव निरवधिसुखकप-स्य भूमनः शोकतारकत्वमभिसंहितम्। तस्य च, इतरनिषंधेत्याद्य-क्तरीत्या बरणश्रुतिस्तनमात्रलभ्यत्वमाह । एतद्रंत्रं च नायमात्मेति भक्तिलक्ष्यत्वबाधिका श्रुतिः पठवते । अत आत्मकानस्य कायमान-स्यात्मनो वा शोकतारकत्वसम्पादिका, लभत इति लामश्रुतीश्च ता-हशी। तथा, यमेवैष इति श्रुतिवरणमात्रलभ्यत्वमात्मन आह। तह-ग्रिमा च भक्त्यादिलभ्यत्वम् । तानि च वरणस्यैव व्यापारभूतानि एतद्त्रे पुरुषोत्तमस्य छिद्भम। पुरुषः स परः पार्थ भक्त्या लक्ष्यस्त्वन-न्ययेतिगीतावाक्यात् । एताञ्चिद्धं, चकाराद् भूमादिश्वतिः। उभयक्षि, विद्येवेति सूत्रे निक्रवितम । अत श्रुतिबोधको प्रनथः प्रायस्बुटित इति प्रतिमाति । पूर्वोत्तरस्य लिङ्गस्य श्रुत्यन्तरस्थत्वात् प्रकृतसन्दर्भसं लिक् दर्शयन्ति \* अवरश्रेति \*। \* नारद्वाक्यानुवाद्योरिति \*। नारद्वाक्ये तद्युकादे च । \* उच्चस्रश्नात्मकेनेति \* अस्ति सग्वो क्वायते । स हि सर्वेभ्य उत्तमोऽतो ब्रह्मेत् पास्यत्वन सन्द्राधीन क्वमतिह्यं ततस्ततो भृयोऽस्तित्यप्रच्छत् । अन्ते सर्वाधिकत्वेन सुखात्मकत्वेन भृमानं श्रुत्था तथा नाप्रच्छत् किन्तु तत्माप्त्यर्थम् । असार्का कस्मिन् मतिष्ठित इसप्रच्छत् । तदा सर्वात्मभाववत्स्वेव मतिष्ठित इसारायेन सर्वात्मभाविष्ठङ्गात्मकं भावं, स प्वाधस्ताद् इसादिनोक्तवान् ॥ ४९॥

नन्वतया श्रुखा न सर्वात्मभाविष्ठङ्गात्मको भाव उच्यते, किन्तु न्यापकत्वेन सर्वरूपत्वेन स्वभिन्नाधिकरणा<u>शद्यस्य</u>ः -प्रतिष्ठितत्वमेवोच्यत इसत उत्तरं पठति ।

> अनुबन्धादिभ्यः प्रज्ञान्तरपृक्तववद् दृष्टश्च तदुक्तम् ॥ ५० ॥

मानो भूय इत्यादि रूपाधिक्यप्रश्नात्मकेन । पतदेव विभाजन्ते ।

\* स हीत्यादि \* । स पुरुषोत्तमो हि निश्चयेन । स उत्तमः पुरुष इति श्रुतेरतोऽस्मि लोके वेदे चेति स्मृतेः सर्वेभ्यो नामादिप्राणपर्यनतेभ्योऽश्वराच्चोत्तमः। अतो नामाद्याऽऽशान्तेषु ब्रह्मेत्युपास्यत्वेन कथनात् । सनत्कुमारोक्तप्रतिरूपं = सनत्कुमारेण, नाम्नो वा व भूयोऽस्तीत्याद्युक्ते तन्मे भवितु भगवानित्येवं तल्लक्षितरूपम् । ततस्ततो
भूयोऽस्तिति ब्रात्वा अपृच्छत्। अन्ते पश्चात् सर्वाधिकं भूमानं श्रुत्वा,
तथा, अस्ति तत्तोऽपि भूय १ इत्येवं नापृच्छत्, किन्तु तद्धिष्ठानमपृच्छत्। तथाचितत्प्रइनद्वयसामर्थ्येनाप्युपक्रमगतमात्मपदं पुरुषोत्तमपरमिति निश्चीयते । वाक्यालिङ्गस्यापि बलीयस्त्वादित्यथेः ।
नन्वस्त्वात्मपदं पुरुषोत्तमपरं, तथापि विवक्षितसर्वात्मभावबोधकस्यात्रादर्शनात् कथं न तङ्गयस्त्ववाध इत्यत्त आहुः \* तदेत्यादि \*
तथाच द्वितीयप्रइनोत्तरे सर्वात्मभावलिङ्गस्य दर्शनाम् तद्वाध इत्यर्थः । यतेनावइयकोपपत्तिरत्र वाक्यतात्पर्यनिर्णायिकेत्युक्तम्॥४२॥
अञ्चक्थादिभ्यः प्रक्षान्तरपृथक्तववद् इष्टम्भ तदुक्तम् ॥ सूत्र-

मवतारयन्ति । \* नन्धित्याि \* । तथाच पूर्वमुपकमगतवाचय-

भूमस्वरूपं श्रुत्वा स भगवः किस्मन् प्रतिष्ठित इति प्रक्ते स्वे मिहम्नीत्युत्तरम् । तदर्थस्तु स्वीयत्वेन वते भक्ते यो मिहम-रूपः सर्वात्मभावस्तिस्मिन्निति स्वरूपात्मके मिहम्नीति वा । भग-वदात्मकत्वाद सर्वात्मभावस्य । तदितरस्य साक्षात्पुरुषोत्तमाशा-पकत्वादस्यैव तत्नापकत्वाद परमकाष्ठापन्नमिहत्वरूपोऽयमेव भाव इति मिहमशब्देनोच्यते । स तु विश्योगभावोदये सस्येव सम्यग् ज्ञातो भवति व्यभिचारिभावैः । ते त्वनियतस्वभावा इति ज्ञाप-

ष्ठेन प्रत्यवस्थाने तस्य वाक्यस्य सन्दिग्धार्थत्वादुपसंहारगतत्वेप्यसन्दिग्धाभ्यां ततः प्रबलाभ्यां श्रुतिलिङ्गाभ्यामेतद्वाक्यार्थनिर्णयेनात्र ताभ्यामात्मपदस्य पुरुषोत्तमपरत्वेप्येतया द्वितीयप्रइनश्रुत्या
यत् सर्वात्मभावसमर्थनं तन्न युक्तम् । तदुत्तरश्रुतौ पुरुषात्तमस्य
स्वप्रतिष्ठताया एव सिद्ध्या भवदुक्तसर्वात्मभाववद्धकस्याधिकरणताया असिद्धौ सर्वात्मभावस्यात्र प्रतिपत्तुमशक्यत्वादित्याशङ्कायामिदं सूत्रं पठतीत्यर्थः । उक्ताशङ्कानिवारकं सौत्रं हेतुमुक्तश्रातविचारमुखेन व्याकुर्वन्ति । \* भूमेत्यादि । \* यदुक्तमत्र सर्वात्मभाघलिङ्गात्मको भावो नोच्यत इति । तन्न । यतोऽत्र भूमस्वरूपश्रवणानन्तरं तदाधारप्रदने सनत्कुमारेण स्व महिम्नीत्युत्तरमुक्तम् ।

तत्र स्वपदस्यातमीयवाचकत्वे स्वीयत्वेन वृतो यो मकल्लिष्ठो यो महिमा सर्वातमभावरूप उत्कर्षस्तिसमित्रत्यर्थो भबति। यदि च स्वपदमात्मवाचकं, तदा स्वरूपात्मके महिम्नीत्यर्थो
भवति। स च महिमा सर्वातमभाव प्वेत्युभयथापि तत्य महिम्नो
भगवत्स्वरूपात्मकत्वात्स्वपदेन विरुद्ध्यते। नच तत्य स्वरूपात्मकत्वे
कथं महिमरूपत्वमिति शङ्कानीयम् । सेतुत्ववदुपपत्तः तदितरस्य
पुरुषोत्तमभित्रस्य तत्प्रापकत्वाभावादस्य तदात्मकभावस्येव तत्प्रापकत्वाद्यमेव सर्वोत्रुष्ट इत्ययमेव महिमपदेनोच्यते। स तु विप्रयोगभावोद्ये सत्येव सम्यक् परमत्वेन रूपेण व्यभिचारिभावर्श्वातो
भवति। ते त्वनियतस्वभावा इति क्षापयितुं, त्रिविधाः, तदादेशाऽहदुनरादेशात्मादेशरूपास्तिस्रो विधास्तस्य मावस्य क्षापकाः प्रकारास्तां-

ियतुं त्रिविधाः । स एवाधस्तादिसादिना, आत्मैवेद् स् सर्विमसन्तेन निकण्य भूममतिष्ठाधिकरणमक्ते यदुत्तरितं स्वे महिस्रीति
तमेवानुवध्नाति, स वा एष इसनेन तच्छव्दस्य पूर्वपरामिशित्वात । एवं सित त्वदुक्तमन्यत्रामितिष्ठितत्वं चेदिइ मितिषाद्यं स्याद
तदोक्तरीसाऽनुबन्धं न कुर्यादहङ्कारादेशादिकं च न कुर्यादुक्तमक्नोत्तरं स्वाऽन्यवस्त्वभावास क्वापीसेव वदेत । तस्मादस्मदुक्त

स्रीन् प्रकारान् स एवाधम्तादित्यारभ्यात्मैवेदं सर्वमित्यन्तेन निरूप्य भूमप्रतिष्ठाप्रश्रे यदुत्तरितं महिम्नीति तं महिमपदोक्तं भावमेवानुब-ध्नाति, स एव एप इति तच्छद्धस्योक्तमहिमपरामार्शित्वाद् तस्मन् भक्ते एवं पश्यिक्षत्यादिना तत्कर्मकदर्शनादिकर्भताबोधनेन तद्भाव-वैशिष्टचं बोधयँस्तमेव भावं महिमपदे 5 तुपञ्जयति । तथाच, अनुब-ध्नातीत्यनुषन्धः पचाद्यच् । पूर्वे स्वपदेनार्थषलेन घा उक्तं भावम-नुलक्षीकृत्य बध्नाति नियमयतीत्यनुबन्धः, स एव एवं पदयिति-बाक्यस्थः। स इति पूर्वपरामर्शः। आदिपदेन त्रिविधभावबोधकाः प-इयदादयो धर्माः। स च तदादयश्चेत्यनुबन्धादयः । इन्द्रः। ते प्यो-5 तुबन्धादि भयश्चतुभर्यो हेतुभयः सर्वात्मभाव एव इद्वीकियत इति तस्य न बाध इति सूत्रे योजना । न बाध इति पूर्वसूत्रस्थमत्राप्यनु-षज्जते, वस्तुतस्त्वत्र,प्रज्ञान्तरपृथक्त्ववदिति द्रष्टान्तबोधितं भावपृथ-क्रवमेव साध्यम् । तथाच प्रज्ञान्तरस्य यथा पृथक्त्वमस्ति तथा-ऽस्य भावस्यापि पृथक्त्वम् । यदि हि स्वे महिम्नीत्यत्रान्यत्राप्रतिष्ठि-तत्वादिकमभित्रतं स्याद्, न भावपृथक्तवं तदानुबन्धादिकं ब कुर्या-त्। करोति च तदतस्तथेत्यर्थः । पृथक्त्वप्रकारश्चात्रे भाष्य एव मु-मुक्षमक्तस्यत्यादिकपे तिव्ववरणं स्फुटः। एवं स्वोक्तं व्यवस्थाण्य प-रोक्तं दूषयन्ति। \* एवं सतीत्यादि \*। \* एवं सतीति \* अनुष-न्धादिस्वरूपविचारेणोक्तरीत्या श्रुतेः सामञ्जस्ये सति। एवं सती-त्यस्य तस्मादित्यनेन सम्बन्धः । तथाचैतं श्रुतिसामअस्ये सति त स्मात् । अनुबन्धकरणाहङ्कारादेशादिकरण-नक्वापीत्यवदनकपादे-तुत्रयात् तथेत्यर्थः। नन्कहेतुत्रयाद् यद्यपि पूर्वपश्यामिमतं बाध्यः ते, तथापि त्रिविधमावैः सिद्धान्त्यसिमतं कथं सिध्यतीत्याकाक्का-

प्त मार्गे अतुस्तिव्यः । आदिपदात त्रिविधा ये भावा उक्तास्तेवामिप स्वरूपमेवं पश्यन्नेवं मन्त्रान एवं विज्ञानिन्निति क्रमेण यसिरूपितं तदुच्यते । पूर्व हातिविगाहभावेन तदितरास्फूर्स्या तमेव
सर्वत्र पश्यति । एतदेवोक्तमेवं पश्यिमस्योनन । ततः किञ्चिद्वाह्यानुसन्थानेऽहङ्कारादेशो भवति । स त्वहमेव सर्वतः स्वकृतिसामध्येन तं प्रकटीकरिष्य इति मनुते । करोति च तथा। अत एवान्वेपणगुणगाने कृते ताभिः । एतदेवोक्तमेवं मन्त्रान इसनेन । ततो
निरूपियस्नेहविषयः पुरुषोत्तम आत्मशब्देनोच्यते इति तदादेशो
भवति । तदो पूर्वकृतस्वसाधनवैक्षल्यक्कानेनातिदैन्ययुक्तसहजस्नेहजविविधभाववात भवति । तदेतदुक्तमेवं विज्ञानिन्नसनेन । अत
प्रवोपसर्ग उक्तः । ततोऽतिदैन्येनाविभीवे सति या अवस्थास्ता
निरूपिता आत्मरतिरिसादिना । अत्रात्मशब्दाः पुरुषोत्तमत्राचका क्रेयाः । अन्यथीपचारिकत्वं स्यात् । मुख्ये सम्भवति तस्यायुक्तत्वात् । ननु सर्वात्मभावस्यापि मुक्तौ पर्यवसानमृत नेति

यामादिपदोक्तानां स्वरूपं व्याख्यातुं प्रतिजानते । \* आदीत्यादि \*

\* तदुच्यत इति \* तद् व्याख्यायते । व्याकुर्वन्ति । \* पूर्वमित्यादि \*

\* पतदेवेति \* पतादशं दर्शनमेव । \* स त्विति \* अहद्भारादेशवास्तु । तथाचाहद्भारादेशोक्तरीत्या स्वभाने स्वस्मिन् सामर्थ्यविशेषमानादहमेव सर्वैः प्रकारैः स्वसामर्थ्येन तं प्रकशिकरिष्य इति

मनुत इत्यादिकयाऽनया फिक्किकयाऽहद्भारादेशफलमुक्तं प्रामाणिकस्वाय परिचायितं च । ततो निरुपधीत्यादिना चातमादेशभानफलमुक्तम् । पवं विधात्रयोक्तानां स्वरूपं व्याख्यायाप्रिमप्रमथं योजयकित । \* ततोऽतिदैन्य इत्यादि \* स्वांशमवतारयन्ति । \* नन्विस्वादि \* नमूक्तयुक्तिभिरत्र मवतु सर्वात्मभावस्तथाप्यत्र फलस्वेन

सर्वप्रस्थिभविमोक्षस्यैवोक्तत्यात्रस्य च, मिद्यते इद्यप्रस्थिति श्रु-

संशयिनरासाय दृष्टान्तमाह, प्रज्ञान्तरपृथक्तवविति। मुमुक्कुभक्तस्य स्वेष्ट्रातृत्वेन भगविद्विषयिणी या प्रज्ञा सा सर्वात्मभाववद्धक्तप्रज्ञान्तः मज्ञान्तरिमत्युच्यते । तच्च कर्मज्ञानं तिद्तरभक्तप्रज्ञाः पार्थन्वयेन तिद्विष्टेमेव साध्यति । तथा सर्वात्मभाववतो भक्तस्य यत्प्र-कारिका भगविद्विषयिणी प्रज्ञा तमेव प्रकारं स भावः साध्यति नान्यमिति न मुक्तौ पर्यवसानमित्रर्थः । अत्र व्यासः स्वानुभवं प्रमाणत्वेनाह । दृष्टश्चेति। उक्तभाववतो भक्तस्य प्रभुस्तक्तपदर्शनाच्चितिरिक्तफलाभावोऽस्माभिरेव दृष्ट इत्यर्थः । एतादृशा अनेके दृष्टा इति नैकस्य नाम गृहीतम् । अत्र शब्दमपि प्रमाणमाह । तदुक्तिमिति । भगवतिति शेषः। श्रीभागवते दुर्वाससं प्रति, अहं भक्त-पराधीन इत्युपक्रम्य, वशे कुर्वन्ति मां भक्तया सत्स्त्रियः सत्पति यथेति । यो हि यद्वशिकृतः स तिद्च्छानुक्रपमेव करोत्यतो न

स्यन्तरम्वारस्येन परावरद्र्शनस्य यन्फलं तस्यैवात्र प्राद्यत्वात्तस्य च, तमेत्रं विद्वानमृत इह भवतीत्यादिश्रुत्यन्तरेषु मुक्तिक्षपस्यैव सि-इत्वादस्य भावस्यापि मुक्तावेव पर्यवसार्गमिति फलतो न कश्चि-द्विशेषः। अथ, न, तद्रोक्तस्य फलवाक्यस्य विरोध इत्यस्यापि फल्खलेन पूर्वज्ञानविशेषत्वमेवाद्त्रेव्यमितिशङ्कानिरासाय इष्टान्त-माहत्यथः। इष्टान्तं व्याकुर्वान्त। \* मुमुश्चभक्तस्येत्यादि \* तथाच अन्या प्रज्ञा प्रज्ञान्तरं, तत्कृतं पृथक्तवं प्राज्ञान्तरपृथक्त्वम् । षष्ठ्यर्थे वितः। अतः प्राज्ञान्तरफलस्येवेतत्फलस्यापि पृथक्त्वमेवेति नैतस्य वाध इत्यर्थः। नच फलोंकांविरोधः। द्र्शनस्य प्रागेव जातत्वेन अविद्याकामकर्मजन्यदृद्यप्रन्थिभेदस्य प्रागेव जातत्वेन अविद्याकामकर्मजन्यदृद्यप्रन्थिभेदस्य प्रागेव जातत्वादत्र ततो र्द्तिरक्तस्य फलस्य सर्वेषाम् एकत्वपर्यन्ताशास्यत्वक्रपाणां प्रन्थीनां प्रकृष्टो विलक्षणो यो मोक्षः पुनस्तद्वुद्भवक्षपस्तस्यामिष्रेतन्त्वेनाविरोधात्। अप्रमशेषद्वयमवतारयन्ति। \* अत्र व्यास इत्यान्ति । \* । अत्र शब्दिसत्यादि च \* । ताइशां मुक्तिपर्यन्तानिङ्कः

सायुज्यादिदानं, किन्तु भजनानन्ददानमेव। तेषां मुत्तयानिच्छा तु, "मत्सेवया प्रतीतं च सालोक्यादिचतुष्ट्रयम् । नेच्छन्ति सेवया पूर्णाः कुतोऽन्यत् कालविष्लुतम् । स्वर्गापवर्गनरकेष्वपि तुल्यार्थ-दा्शानः । सालोक्यसार्ष्टिसामीष्यसारूप्यैकत्वमप्युत् । दीयमानं न यह्हिन्ति विना मत्सेवनं जना'इसादिवाक्यसहस्त्रिर्निणीयते ॥ ५०॥

### न सामान्यादप्युपलब्धेर्मृत्युवन्न हि लोकापत्तः॥ ५१॥

न्तु नान्यत पञ्यतीसारभ्य सर्वस्य प्रपाठकस्य सर्वात्मभाव-निरूपकत्वोक्तिरनुपपना । अत एवात्मपदानां पुरुषोत्तमपरत्वो-क्तिश्च । यतस्तस्य मुक्ताविष कामाभावः प्रतिपाद्यते। अत्र तु तस्य सर्वेषु छोकेषु कामचारो भवतीति श्रुतिः पठ्यते । एवं सति न तिन्द्रिणमत्रेति वा वाच्यं, तद्भाववतोऽप्यन्यकामवन्त्विमिति वा । द्वितीयस्योक्तप्रमाणपराहतत्वेनाद्यपक्ष एवाश्रयणीय इति पूर्वपक्षं निरस्यति । निति । तत्र हेतुमाह । सामान्यादप्युपछन्धेरिति । त-

निगमयितुमाहुः । \* तेषां मुक्त्वानिच्छित्यादि \* । तथाच ज्ञानमागीयभगवद्द्यने हृद्यग्रन्थिभेदनं नानाविधवृत्त्यगुद्यरूपम् । अत्र
तु सर्वग्रन्थीनां प्रविमोक्षो भगवद्विषकनानावृत्त्युद्येऽपि एकत्वपर्यनतानिच्छारूप इति दर्शनभेदात् फलभेदस्तत्कतुन्यायादप्युपन्न
इत्यर्थः ॥ ५०॥

न सामान्यादण्युपलब्धेमृत्युवन्न हि लोकापितः॥ सूत्रमव-तारयन्ति। \* नन्वित्यादि \* । \* प्रतिपाद्यत इति \* । श्रीभागवते किपलिद्याक्येः प्रतिपाद्यते। \* अत्र त्विति \* श्रीते सनत्कुमारवा-क्ये तु। \* एवं सतीति \* स्मृतिश्रुत्योर्विरोधे सति। \* उक्तप्रमा-णपराहतत्वेनेति \* । उक्तस्मृतिवाक्यपराहतत्वेन । व्याकुर्वन्ति । \* नेतीत्यादि \* । \* नेति \* । यदुक्तमत्र सर्वात्मभाषो नोच्यत त्समानधर्मयोगादिष तत्प्रयोगः श्रुतावुपलभ्यतेऽनेकशो यतः । प्रक्रतेऽिष विविधानां लोकानां विविधसुखप्रधानत्वाद्भगवत्सम्बन्धिषु सर्वेषु सुखेषु कामचारो भवतीति श्रुतेरथीं क्रेयः । नन् यथाश्रुत एवार्थोऽस्तु तत्राह । न हि लोकापित्तिति । सर्वात्मभाववत
इति प्रकरणाद्, नान्यत् पश्यतीत्यादिधमीविशिष्टस्यात्मनः प्राणादिसर्ववतो लोकसम्बन्धो युक्तिसहोऽिष नेति ज्ञापनाय हिशब्दः ।
किश्च । एतद्ये, न पश्यो मृत्युं पश्यतीति श्रुसा यथा
मृत्युनिषधः क्रियते तथात्मन एवेदः सर्वामितिश्रुसैवकारेणात्मातिरिक्तव्यवच्छेदः क्रियत इति मृत्युवल्लोकोऽिष न सम्बध्यत इसाह । मृत्युविदिति । तत्र रोगादीनामिष दर्शनिनिषेधे सस्राप मृत्योरेव यन्निदर्शनमुक्तं तेन भक्तानां लोकान्तरसम्बन्धस्तक्तृत्य इति
ज्ञाप्यतेऽत एव, नोत दुःखिमितिदुःखसामान्यिनिषेधोऽग्रेकृतः॥५१॥

इति, तम्न युक्तमित्यर्थः । हेतुं विवृण्वन्ति । \* तदित्यादि \* । \*अनेकरा इति \* । यथा, अजामेकामित्यत्र, सृष्टीरुपद्धातीत्यादौ च ।
तथाच यत एवम् अतः प्रकृते कामचारवाक्येर्राप विविधानां विविधसुखप्रधानत्वात्तेन साधम्येण भगवत्सम्बन्धिषु पूर्वोक्तेषु रितक्रीडादिषु सुखक्षपेषु पदार्थेषु लोकपदप्रयोग इति तेषु कामचारो
भवतीति श्रुतरर्थो बयो न नामादिलांकपरः । भगवत्सम्बन्धिनस्तु
सर्वात्मभाववत इष्टा, एताङ्क्ष्रास्तु मुक्तिपर्यन्त नेष्टा इति नेतेनात्र
सर्वात्मभावाभावः शक्यशङ्कः इत्यर्थः । यथाश्रुतार्थस्याप्रहणे युक्तिबोधनाय दृष्टान्तं व्याकुर्वन्ति । \* किञ्चेत्यादि \* । \* अतिरिक्तव्यविद्याद्व इति \* । प्रापञ्चिकसर्वव्यवच्छेदः । सूत्रे मृत्युवदिति पष्टययं वितः । तथाच मृत्यारिव लोकानामप्यापित्तर्नेत्यर्थः । अन्यद्विहायेतस्यैव कथनेन यत् सूच्यते तत्, तत्र गमकं चाहुः । \* तत्रेत्याद्व \* ॥ ५१॥

## परेण च शब्दस्य ताहिध्यं भूयस्त्वात्त्व-ऽनुबन्धः ५२॥

अत्र हेत्वन्तरमाहाऽस्मिन्नेव श्लोको, सर्वमामोति सर्वेश इति
परेण पदेन शब्दस्य श्रातिवाक्यस्यात्मन एवेदः सर्वमिति यद
पूर्वोक्तं श्रातिवाक्यं तिद्वधतैव प्रतीयते इति न लोकसम्बन्धो वक्तुं
शक्य इत्यर्थः । नन्वात्मन एवेदः सर्वमिति यद पूर्व श्रुतिवाक्यं
तेनैवैतदर्थलाभे पुनस्तदुक्तिनोंचितेसाशङ्कायां तत्र हेतुमाह । तुषाब्दः शुङ्कानिरासे । भूयस्त्वाद्धेतोः । उक्तेऽर्थे हेत्नां बाहुल्ये
तद्दादर्यं भवतीसाशयेनोक्तार्थस्यैव श्लोकेनानुबन्धः कृत इसर्थः ।
अथवा भूयःपदमाधिक्यार्थकम् । तथाच स्वकृतसाधनसाधितफलापेक्षया स्वयमुद्यम्य भगवता साधितफले निरवधिरुत्कर्ष इतिः

परेण च शब्दस्य ताब्विध्यं भूयस्त्वात्त्वनुबन्धः ॥ एतत्स्त्रप्रयोजनमाहुः । \* अत्रेत्यादि \* । लोकापत्त्यभावक्षपस्यार्थस्य प्राह्यत्वे, न पश्य इति स्रोकस्यं हत्वन्तरमाहेत्यर्थः । तमेव हेतुं स्त्रच्याख्यानेन व्याकुर्वन्ति । \* सर्विमित्यादि \* । एतच्छ्लोकस्येति परेण
तुरीयेण सर्वमामोति सर्वश इत्यनेन पादेन, शब्दस्य सर्वेषु लोकेषु
कामचारो भवतीत्यस्य. श्रुतिवाक्यस्य ताब्विध्यम्, आत्मन एवेद्दः
सर्वमित्येवं कपं यत् इलोकात् पूर्वं श्रुतिवाक्यं तिब्वधता तत्समानार्थकत्वमेव प्रतीयते।एतस्य पश्यक्षोकस्य तदेष स्रोक इत्यनेन पूर्वोक्तसर्वार्थसंग्राहकतयोक्तत्वात् पूर्वं चात्मन एव सर्वस्य निगमितत्वात्
सर्वैः प्रकारेरात्मन एव पूर्वोक्तं सर्वमामोतीत्यर्थस्य सिद्धेने प्रापश्चिकस्रोकसम्बन्धो वक्तुं शक्य इत्यर्थः । स्त्रशेषमवतायं व्याकुर्वन्ति ।
शब्द इत्यादि \* । \* अनुबन्धः कृत इति \* । अनु पूर्वोक्तं लक्ष्यीकृत्य बध्यते सम्बन्ध्यत इत्यनुबन्धः स कृतः।सामासव्याससाधारणस्य
लोके विदुषामिष्टत्वाद्वेन स्रोकेन कृत इत्यर्थः । उक्तरीत्या व्याख्याने अपुष्टांथत्वीमत्यक्व्यार्थान्तरमस्याद्वः । \* अथवेत्यादि \* ।

ब्रापनाय पुनः क्लोकेन तथेसर्यः ॥ ५२ ॥

एक आत्मनः शरीरे भावात् ॥ ५३ ॥

उक्ते ऽर्थे श्रुसन्तरसम्मितमप्याह । एके शाखिनस्तैत्तिरीयाः श्रीरे भक्तशरीरे हृदयाकाश इति यावद तत्रात्मनो भगवतो भा-वादाविभीवाद तेन सह सर्वकामोपभोगं वदन्तीं श्रुतिं पटन्ति । सस्रं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमन सो-श्रुते सर्वान्य कामान सह ब्रह्मणा विपश्चितेति । अत्रोपक्रमे ब्रह्म-विद् आप्नोति परमिति श्रुतिरक्षरब्रह्मविदः परब्रह्मापाप्ति, सामा-न्यत उक्त्वा विशेषतः कथनार्थ, तदेषाऽभ्युक्तेति वाक्यं तद् ब्रह्म

# तथोति \*। अनुबन्धः ॥ ५२ ॥

एक आत्मनः शरीरे भावात्॥सूत्रप्रयोजनमुक्ता व्याकुर्वन्ति । \* एके इत्यादि \*। भाष्यमत्र निगद्व्याख्यातम् । एवमनेनाधिकर-णेनाविंहितभक्तिरूपस्य सर्वात्मभावस्य खरूपं तस्य सर्वेश्यः सा-धनेश्य उत्कृष्टत्वं तत्फलं च निर्द्धारितम् ॥

शाद्धरे भास्करीये च भाष्ये इदं नवस्त्रमेकमधिकरणम् । तत्र चाग्निरहस्ये, नैव वा इदमग्रे सदासीदित्यस्मिन् ब्राह्मणे मनी-ऽधिकृत्य, षड्विंशतं सहस्राण्यपश्यदात्मनोऽग्नीनकोन्मनोमयान्मन-श्चित इति यद्वाक्यं तद्विचार्य तेषामग्नीनां न क्रियामयत्वं किन्तु वि-द्यामयत्वमेवंति सिद्धान्तितम् ॥ ५३॥

रामानुजाचार्यमते त्विद्मेकस्त्रम्। तत्र, तैत्तिरीयमहानारायणोपनिषत्सः, सहस्रशीर्षं देवमिति सर्वोऽनुवाको विषयवाक्यम्।
तत्र कि पूर्वानुवाके, दहरं विपापमिति यहहरोपासनं विहितं तद्विषयो निर्द्वार्थत उत सर्ववेदान्तोदितपरविद्योपासनानां विषय इति
संशये, दहरोपास्यविशेष पव निर्द्वार्थते प्रकरणात् । पूर्वस्मिन्ननुवाके दहरं परवेशमभूतं यत्पुण्डरीकं पुरमध्यसःस्थम्। तत्रापि दहरं
गगनं विशोकस्तस्मिन् यदन्तस्तदुपासितव्यमिति दहरविद्या प्रकृता । अस्मिश्चानुवाके, पद्मकोशप्रतीकाशं हृद्यं चाप्यधोमुस्तमि-

मितपाद्यत्वेनाभिमुखीकृत्येषा वक्ष्यमाणा ऋक् परब्रह्मविद्धिरुक्तेत्यु-क्त्वेव मुक्तवती ससं झानामिति । परब्रह्मस्वरूपमनुभवेकवेद्यं न शब्दादिभिवेद्यमिति ज्ञापनाय स्वयं तत्तत्त्वप्रतिपादिकाप्यन्यमुखेन उक्तवती । अत्र ब्रह्मणा सह सर्वकामोपभोग उक्त इसेतदेकवा-क्यतायै सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवतीति श्रुतेरप्युक्त एवार्थी मन्तव्यः ॥ ५३॥

त्यादिना हृदयपुण्डरीकाभिधानम् । एतस्य नारायणनुवाकस्य दहर-विद्योपास्यनिर्द्धारणार्थत्वमुपोद्वलयतीत्येवं प्राप्ते । लिङ्गभूयस्त्वादिति । अस्यानुवाकस्य निखिलपरविद्योपास्यविद्यो-षनिर्द्धारणार्थत्वे बहूनि लिङ्गानि हश्यन्ते । तथाहि । परविद्यासु अक्षरिशवशम्भुपरब्रह्मपरज्योतिः परतत्त्वपरमात्मादिशव्दनिर्दिष्रमुपा-स्यं वस्तिवहते रेव शब्दैरनूच तस्य नारायणत्वं विधीयते । भूयसीषु विद्यासु श्रुतावनूद्य नारायणाभिधानभूयस्त्वं नारायण एव सर्ववि-द्यासूपास्यमस्थूलत्वादिविशेषितानन्दगुणकं परं ब्रह्मेति विशेषनिर्णये भूयो बहुतरं लिङ्गं भवति । लिङ्गराब्दाश्चिह्नपर्यायः । चिह्नभूतं वाक्यं बहुतरमस्तीत्यर्थः । तद्धि प्रकरणाद् बळीय इति पूर्वतन्त्रे सिद्धम्। यत्पुनः, पद्मकोशप्रतीकाशमित्यादि वचनमस्य दहर्गवद्याशेषत्वमु-पोद्वलयतीत्युक्तम् । तन्न । लिङ्गात्मकेन बलीयसा प्रमाणेन सर्ववि-द्योपास्यनिद्धीरणार्थत्वेऽवधृते सति दहरविद्यायामपि तस्यैव ना-रायणस्योपास्यत्वमित्यर्थकतया तद्वचनोपपत्तेः । नच सहस्रशीर्ष-मित्यादिद्वितीयानिर्देशेन पूर्वानुकोदितोपासनासम्बन्धः शङ्कनीयः। तस्मिन् यदन्तस्तदुपासितव्यमित्युपासिगतेन कृत्यप्रत्ययेन उपासि-कर्मणोऽभिहितत्वात्तदुपास्ये द्वितीयानुपपत्तेः। विश्वमेवेदं पुरुषः, तस्वं नारायणः पर इत्यादि प्रथमानिर्देशाच प्रथमार्थे द्वितीया वे-दितव्या । अन्तबार्हिश्च तत् सर्वे व्याप्य नारायणः स्थितः । तस्याः शिखाया मध्ये परमात्मा व्यवस्थितः । स ब्रह्मा सशिवः स हरिः सेन्द्रः सोऽक्षरः परमः खराडिति निर्देशैः सर्वस्मात् परो नारायण

यव सर्वत्रोपास्य इति निर्णीयमानत्वाच प्रथमार्थे द्वितीयेति निश्ची-यत इत्युक्तम् ॥

मम त्वत्रान्यद्पि प्रतिभाति। सहस्रशीर्षादिषु त्रिषु मध्यम-मन्त्रे तुरीयपादे यद्, उपजीवतीति क्रियापदं तत्र कर्मत्वेन द्विती-यान्तपदान्यन्वयं प्राप्नुवन्ति। तन्मन्त्रारम्भे विश्वत इत्यनेन यज्ज-गद्भूपं विश्वमुक्तं तिद्दं विश्वमेव पुरुषः क्षरः परमं विश्वं नाराय-णं हरिमुपजीवतीत्येवं पदसम्बन्धे बाधाभावात्। पवमन्यान्यपि पदानि तत्रैव योजनीयानि। बाहुलकाश्रयापेक्षया व्यवहितान्वय-पक्षस्य लघुत्वादिति। अग्रे तु तैरष्टसु सुत्रेषु शङ्कराचार्याष्ट्रपन्यस्तैव विद्या विचारिता॥

तन्मतचौरः शैवस्तु, तद्वदेवैकसूत्रेऽस्मिन्नधिकरणे, महा-नारायणोपनिषत्स्थं, सर्वो वै रुद्रस्तस्मै रुद्राय नमो अस्तु। पुरुषो वै रुद्रः सन्महे। नमोनमः।विश्वं भूतं भुवनं चित्रं बहुधा जातं जाय-मानं च यत् । सर्वो होष रुद्रस्तसम रुद्राय नमा अस्तु इति मन्त्र-मुदाहृत्य तदित्रमं, कदुद्रायेति मन्त्रं त्यका. नमोहिरण्यबाहवे हि-रण्यपतयेऽम्बिकापतये उमापतये पशुपतये नमो नम इति मन्त्रं चाश्र उदाहृत्य, अत्र किं सर्वात्मत्वादिभिरुमापतित्वेन च श्रूयमाणं परं ब्रह्म पूर्वप्रकृते सावितृमण्डलविद्यामात्र उपास्यमुत सर्वासु परिव-द्यास्विति सन्देहे, प्रकरणाद्यप्राप्तिमुद्धाव्य पर्रावद्यालिङ्कसबन्धवा-क्यभूयस्त्वात् सर्वासु परविद्यास्वित सिद्धान्तियत्वा, सर्वो वै रुद्र इति वाक्ये सर्वे खिंवदं ब्रह्मेति शाण्डिल्यविद्योपास्यलिङ्गं, पुरुषो वै रुद्र इत्यत्र पुरुषसूक्तोपकोसलविद्याद्युपास्यलिङ्गं, सदित्यत्र स-ब्रियोपास्यस्य, मह इति तद् ब्रह्म अङ्गान्यन्या देवता इति व्याहति-विद्योपास्यस्यः कद्रद्रमन्त्रे शंतमः हदेति हृद्यद्योतनाइहरविद्योपा-स्यस्य हिरण्यबाहव इति हिरण्यरूपत्वं सावितृमण्डलोपास्यस्य,उमाप-तय इति सर्वविद्योपास्यस्येत्यूचिवान्। तन्मन्दम्। आद्यायां परविद्या-लक्षणाभावात्। अथ परा यया तद्धरमधिगम्यत इत्यक्षरप्रापकत्वस्य तद्गमकत्वस्य वा तल्लक्षणत्वात् । अस्यास्तु सर्वप्रतीकतया त-स्क्रतुन्यायात् क्षरप्रापकत्वेनाक्षराप्रापकत्वात् सर्वस्य ब्रह्मकारणक-त्वमात्रभावनेना इदयत्वादिलक्षणका क्षराज्ञापकत्वाच्च । द्वितीयेऽपि वाष्ये पुरुषशब्दस्य गौणत्वात् । 'भगवानिति शब्दोऽयं तथा पुरुष

# व्यतिरेकस्तद्भावाभावित्वान्न तूपलिब्धवत् ॥५४॥

ननु ब्रह्मविदाम्नोति परिमिति श्रुखाक्षरब्रह्मविदः परब्रह्मपाप्रिरुच्यते । तत्रेतरसाधनसापेक्षं ब्रह्मज्ञानं परं प्रापयत्युत तिन्नरपेक्षिमिति भवति संशयः । अत्र श्रुतौ तन्मात्रोक्तिरितरिनरपेक्षमेव
तत्त्रथेति पूर्वः पक्षः । सिद्धान्तरूवेवं सित ज्ञानमार्गीयाणामिप
परप्राप्तिः स्यात । सा त्वनेकप्रमाणवाधितेति पूर्वमवोचाम ।

इत्यपि । निरुपाधी च वर्त्तेते वासुदेवे सनातने इति विष्णुपुराण-वाक्येन । 'स एव वासुदेवोऽयं साक्षात्पुरुष उच्यते । स्त्रीप्रायमि-तरत् सर्वे जगद् ब्रह्मपुरः सरम् । स एव वासुदेवोऽयं पुरुषः प्रोच्यते बुधैः । प्रकृतिस्पर्शराहित्यात् स्वानन्त्रयाद्वैभवादपी ति नारसिंह-वाक्याभ्यां च पुरुषशब्दस्य भगवत्येव मुख्यवृत्तत्वेन तद्दिभमते शिवे तथात्वस्य बाधितत्वात् । अत एव तृतीयवाक्येऽपि सन्मह इत्येकं पदं सतो महस्तेजः सन्मह इति चैकपद्ये तद्र्यस्तेन तयोरपि पद्द-योः सिद्वद्याव्याहितिविद्योपास्यित्ज्ञत्वाभावाद्, हिरण्यबाह्व इत्यस्य सिवतृमण्डलोपास्यत्वगमकताप्यक्षिद्धित्विल्ङ्गविरुद्धेत्यस्य अस्यामिष् निसन्दिग्धायां पर्रावद्यायामदर्शनाच्व । इदं यथा तथा मया प्रह-साख्ये वाद् उपपादितत्वान्नात्र विशिष्योच्यते । दहरविद्योपास्यत्वं तु क्रममुक्तौ प्राप्यविभूतिमध्येऽपि शिवस्य सत्वादनुमोदामह इति दिक् ॥ ५३ ॥ १७ ॥

व्यतिरेकस्तद्भावाभांवित्वाम्न तूपलिब्धवत् ॥ पूर्वाधिकरणान्तिम-सूत्रे तैसिरीयश्रातिः सम्मतित्वेन प्रदर्शितित प्रसङ्गात्तद्यंविचारा-याधिकरणान्तरमारभत इत्यादायेन तद्धिषयादिकं वदन्तस्तद्वतारय-न्ति । \* ननु ब्रह्मेत्यादि \*। प्रकृते सहकार्यनुक्तिः केवलाक्षरविद्यां तदप्राप्तिदर्शनं च सन्देहबीजम् । पूर्वपक्षसिद्धान्तौ तु स्फुटौ । \*सा त्वनकेत्यादि \*। ज्ञानमार्गीयाणां परप्राप्तिस्तु, यमेवेष वृणुते, नाय-मात्मा बल्हीनेन, भक्त्या मामभिजानाति, भक्त्याहमेकया प्राह्म किश्व हानशेषभृत ब्रह्मापेक्षया फलात्मकस्य परस्य मुख्यत्वा त्देषाऽभ्युक्तेति श्रुतिस्तदेव मितपाद्यत्वेनाभिमुखीक्तस ऋगुक्तेसाह। तेन
तत्र ब्रह्मपदे पुरुषोत्तमपरे ज्ञायेते। तथाच गुहायां यद्याविर्भूतं परमं व्योम पुरुषोत्तमग्रहात्मकमक्षरात्मकं व्यापि वैकुण्ठं भवति
तदा तत्र भगवानाविर्भवतीति तत्याप्तिभवतीत्युच्यते। यो वेद
निहितं गुहायां परमे व्योमित्रस्यनेन। तथाच ज्ञानिनां गुहासु परमव्योम्नो व्यतिरेक एव तत्र हेतुमद्भावाभावित्वादिति। यमवैष
व्यणुत इति श्रुतेर्वरणाभावे भगवद्भावस्यासम्भवाज्ज्ञानिनां तथा
वरणाभावाद्भभगवद्भिषयको भावो न भावीति तथेसर्थः। नन् ज्ञानविषयत्ववदाविर्भावोऽप्यस्तु। किश्व। तदितिरिक्तमाविर्भावमीप न
पश्याम इस्राज्ञद्भायामाह। न त्युलिब्धवदिति। उपलब्धिर्ज्ञानं,
तद्भद्गुहायामाविर्भावो न भवतीसर्थः। यस्मै भक्ताय यल्लीला-

इत्यादिप्रमाणवाधितेति, इतः पूर्वाधिकरणेष्ववोचामेति नात्र सिद्धान्ते सन्देग्धव्यमित्यर्थः। ननु भवत्वेवं तथाष्ययमर्थः प्रकृतश्रुतेः
सूत्राच्च कथं लक्ष्यत इत्याकाङ्कायां पूर्व श्रुतेस्तल्लाभमाडुः। \* किश्रेत्यादि \*। \* तेन तत्रेति \* तेनास्पामृचि। \* झायेते इति \*। आन्दमयाधिकरणद्वितीयवर्णकस्थेन, अथवा अक्षरे ब्रह्मण्यानन्दात्मके इत्यादिव्याख्यानान्तरेण झायेते। ऋचि, परमं व्योमेति पदद्वयं झानदाषभृतब्रह्मपरीमत्यादायेन ऋक्षिसद्धमर्थमाडुः। \* तथाचेत्यादि \*। \* उच्यत इति \* अस्याम ऋच्युच्यते। तथाचास्यां
श्रुती गुहायां परमे व्योमिन परप्राप्तिरुक्ता। परमव्योमाविभावस्तु
न झानमार्गीयगुहायाम्। अतः परमव्योमपदादत्र सोऽर्थो लक्ष्यत
इत्यर्थः। सूत्रात्तद्विवृण्वन्ति। \* तथाचेत्यादि \*। \* व्यतिरेक इति
\* अभावः। सूत्रदेषमवतारयन्ति। \* ननु झानत्यादि \*। \* झानविषयत्ववदिति \* अक्षरस्य झानविषयत्ववत्। \* तद्तिरिक्तमिति
\* झानविषयत्वातिरिक्तम्। \* व्याकुर्वन्ति \*। \* उपलब्धिरित्यादि \*-। अनाविभावे हेतुं स्फुटीकुर्वन्तिः। \* यस्मा इत्यादि \*।

### वनारससंस्कृतसीरीजनाम्नी वाराणसेयसंस्कृतपुस्तकावली ।

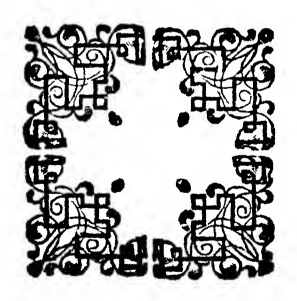
इयं पुलकावली खण्डशो मुद्रिता भवति । अत्यां संस्कृतभाषानिवद्धा बहवः प्राचीना दुलभा उत्तमोत्तमाः केचिदङ्गलभाषानुवादस्तहिताश्च प्रन्था मुद्रिता भवन्ति । तांश्च ग्रन्थान् काशिकराजकीयसंस्कृतपाठशालीयपण्डिता अन्ये ऽपि विद्वांसः शोधयन्ति । यैर्ग्राहकमहाशयैरियं पुलकावला नियमनाविच्छेदेन संग्राह्या तैस्तदेकेकस्य खण्डस्य ॥ ) मृत्यं प्रापणव्ययश्च = ) देयः । अन्यैर्महाशयैर्यैः कानिचित् खण्डानि संग्राह्याणि तेश्च प्रत्येकं खण्डानां
१ ) मृत्यं प्रापणव्ययश्च = ) देय इति ॥

#### तत्र मुद्रिता ग्रन्थाः।

| सिद्धान्ततत्त्वविवेकः खण्डानि ५                             | 4   | 0 |
|-------------------------------------------------------------|-----|---|
| अर्थसङ्ग्रह अंग्रजीभाषानुवादसहितः                           | १   | ٥ |
| तन्त्रवार्त्तिकम् खण्डानि १३                                | १३  | 0 |
| कात्यायनमहार्षेप्रणीतं शुक्कयज्ञःप्रातिशाख्यम् सभाष्यं ख० ह | Ę   | 0 |
| सांख्यकारिका चन्द्रिकारीकागीडपादभाष्यमहिता                  | 8   | 0 |
| वाक्यपदीयम् खण्डानि ५ (प्रथमभागः प्रथमद्वितीयकाण्डे         |     |   |
| पुण्यराजरीकामहित खण्ड ३। द्वितीयभागः तृतीयाका-              |     |   |
| ण्डम् हेलाराजर्शकासहित खण्ड २)                              | 4   | 0 |
| रसगङ्गाधरः खण्डानि ९                                        | ९   | 0 |
| परिभाषावृत्तिः खण्डे २                                      | 3   | 0 |
| वैशेषिकदर्शनं किरणावळीटीकासंवळितप्रशस्तपादप्रणीत-           |     |   |
| भाष्यसहितम् खण्डे २                                         | ર   | 9 |
| शिक्षासङ्ग्रहः खण्डानि ५                                    | 4   | 0 |
| नैष्कर्भ्यसिद्धिः खण्डानि ४                                 | ષ્ઠ | 0 |
| महर्षिकात्यायनप्रणीतं शुक्कयज्जस्सर्वानुकमसूत्रम सभाष्यम्   | 3   | • |
| ऋग्वेदीयशौनकप्रातिशाख्यं सभाष्यम् खण्डानि ४                 | ષ્ઠ | • |
| (बृहत्) वैयाकरणभूषणम् पदार्थदीपिकासहितम् खण्डानि ४          | 8   | 0 |
| विवरणोपन्यांसः सटीकवाक्यसुधासहितः खण्डे २                   | ર   | 0 |
| तत्त्वद्दीपनम् (पञ्चपादिकाविवरणस्य व्याख्यानम् ) ख०८        | <   | 0 |
| वेदान्तदीपः (श्रीभगवद्रामानुजाचार्यविरचितः) खण्डानि ३       | 3   | 0 |
| दुप्टीका खण्डानि ४                                          | ક   | 0 |
|                                                             |     |   |

पातञ्जलदशनम्।श्रीरामानंन्दयतिकृतमणिप्रभाऽऽख्यवृत्तिं म०१ व्याकरणमिताक्षरा । श्रीमदन्नभट्टप्रणीता खण्डानि रसमञ्जरी । व्यङ्गचार्थकीमुद्या प्रकाशेन च सहिता ख० ३ ३ भेद्धिकारः व्याख्यासहितः श्रीमद्प्यदीक्षितकृत उपक्रमप-राक्रमसहितः खगडे २ बोधसारो नरहारिकृतः तच्छिष्यदिवाकरकृतटीकया म० ख० १० ब्रह्मसूत्रदीपिका श्रीमच्छङ्करानन्दभगवद्विराचिता खण्डे २ दैवज्ञकामधेनुः अर्थात् प्राचीनस्योतिषग्रन्थः खण्डानि ३ श्रीमद्युभाष्यम् । श्रीश्रीवल्लभाचार्यविरचितम् । गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजी महाराजीवरचितभाष्यप्रकाशाख्य-व्याख्या समेतम् खण्डानि १२ १२ तस्वशेखरः । श्रीभगवल्लोकाचार्यप्रणीतः । तथा-तस्वत्रयचुलुकः संग्रहः । कुमारवेदान्ताचार्यश्रीमद्वरदगुरुविरचितः । श्रीभाष्यवार्तिकम्। श्रीमद्रामानुजाचार्यविशिष्टाहैतिसिद्धान्तप्र-तिपादनपरम्।

> व्रजभूषणा दास और कम्पनी चांदनीचीक के उत्तर नई सड़क बनारस



# BENARES SANSKRIT SERIES;

COLLECTION OF SANSKRIT WORKS
EDITED BY THE

PANDITS OF THE BENARES SANSKRIT COLLEGE,

UNDER THE SUPERINTENDENCE OF R. T. H. GRIFFITH, M. A., C. I. E.

G. THIBAUT, Ph. D.

# श्रीमदणुभाष्यम्।

श्रीश्रीवल्लभाचार्यविरचितम् । गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजीमहाराजविरचितभाष्य-प्रकाशाख्यच्याख्याममतम् । श्रीमदाचार्यश्रीवल्लभाधीश्वरशुद्धाद्वैतसंप्रदायविदुषा रक्षगोपालभट्टेन संशोधितम् । ANU BHASHYA,

On Brahmasutra by Ŝrî Vallabhâchâryâ,
With the Commentary called Bhâshya Prakâsa,
By Goswâmi Ŝrî Purushottamjee Mahârâj.
Edited by Ratna Gopâl Bhatta.
Fasciculus XIII

#### BENARES:

Published by the Proprietors Messrs. Braj B. Das & Co., and Sold by H. D. Gupta,
Secretary, Chowkhamba Sanskrit Book Depot.

Printed at the Vidya Vilas Press, Benares.





# सूचीपत्रम्।

| गणपाठः                                           | 0   | R  | 0          |
|--------------------------------------------------|-----|----|------------|
| गालप्रकाशः                                       | ž   | <  | 0          |
| गगालहरी                                          | C   | 8  | 0          |
| गुरसारणी                                         | 0   | 8  | 0          |
| जातक्तस्यम्                                      | 0   | १२ | 0          |
| तस्वदीप                                          | 0   | 8  | •          |
| तकसंग्रहः                                        | 0   | 8  | Ę          |
| दत्तकमीमांसा                                     | 0   | <  | ٥          |
| धम्मंशास्त्रसं प्रहः                             | 0   | १  | Ę          |
| धातुपाठः ् ( शिला -৴ )                           | ٥   | २  | 0          |
| धातुरूपावली                                      | 0   | २  | 0          |
| नेषध चरित नारायग्री टीका टाइप                    | 8   | 0  | 0          |
| परिभाषापाठः                                      | , 0 | 8  | 0          |
| पाणिनीयशिक्षा भाष्यसहिता                         | ٥   | २  | 0          |
| प्रथम परीक्षा                                    | 0   | ર  | 0          |
| प्रथमपुस्तक हिन्दी                               | 0   | 8  | 0          |
| प्रश्नभूपणम् (प्रश्न विचार का बहुत उत्तम प्रन्थ) | 0   | 8  | 0          |
| षाजगाणितस् (म० म० पं० सुधाकरकतिरेपणीसहित)        | 8   | 6  | 0          |
| मनोरमा शब्दरत्नसहिता (टाइप)                      | ९   | 0  | 0          |
| लघुक्रीमुदी दिष्पणीसहिता                         | 0   | 8  | 0          |
| लघुकी मुद्री भाषा टीका                           | 8   | 0  | •          |
| लक्षणावली                                        | ٥   | २  | ٥          |
| लीलावती (म॰म॰ पं॰ सुधाकरकर्ताटपणीसहित)           | 8   | 0  | 0          |
| र्घासष्ठांसद्धान्तः                              | 0   | 8  | Ę          |
| विष्णु सहस्रनाम                                  | 0   | 8  | ٥          |
| शब्दरूपावली                                      | 0   | 8  | Ę          |
| श्रुङ्गार सप्तराती                               | 8   | 6  | 0          |
| समासचकम्                                         | 0   | 8  | <b>9</b> . |
| समास्चिन्द्रिका                                  | 0   | 8  | •          |
| सरखतीकण्डाभरणम                                   | 3   | 0  | 0          |
| साङ्ग्यचन्द्रका टिप्पणीसहिता                     | 0   | <  | 0          |
| साङ्गचतत्त्वकोमुदी                               |     | Ę  | •          |
| सिद्धान्तको मुदी                                 | \$  | ٥  | 0          |
| सिजान्तमुक्तावली दिनकरीटिपणासहिता                | 3   | 0  | 0          |
| उपसर्गवृत्ति                                     | 0   | 8  | •          |
| सत्रकोमुदी                                       | 0   | έ  | 0          |
| क्षेत्रसंहिता                                    | ?   | 0  | 0          |

विशिष्टं स्वरूपमनुभावियतां प्रभुभवित तद्गुहायां तस्लीलाश्रयभूतमक्षरस्वरूपं वैकुण्ठलोकवदाविभीवयतीति नोक्तशङ्कालेशोऽपि ।
यत्र पुरुषोत्तमस्य चाश्चुषत्वं तत्र ततोऽधःकक्षस्य तस्य तथात्वे
का शङ्का नाम । एतदुपपादितं पूर्वं, विद्वन्मण्डने च । ननु ज्ञानिज्ञानविषयभक्तगुहाविर्भूताक्षरयोभेदि।ऽस्ति, न वा। नाद्यः । मानाभावादेकत्वेनैव सर्वत्राक्तेः । न द्वितीयः । निरवयवस्य क्वचिस्लोकरूपत्वातदूपत्वाभ्यामेकत्वानुपत्तिरितं चेन्मवम् । लोकरूपत्वस्य पश्चाद्धावित्वे हीयमनुपपत्तिर्नत्वेवं, किन्त्वक्षरस्वरूपमेव तथेति
श्वातिराहं, अम्भस्यपारं भुवनस्य मध्य इत्युपक्रम्य तदेव भूतं तदु भव्यमा इदं तदक्षरे परमे व्योमन् । एतद्ग्रे च, यमन्तः समुद्रे

लोकवदिति \* लोकयुक्तम् । तथाच श्वानमार्गीयान् प्रति ताष्ट्रशतद्वनु-भावनेच्छाया अभावाम परमध्योमात्मकाक्षरस्वरूपस्याविभीवः। स चाविर्भावो दर्शनविषयत्वयाग्यतारूपो, न तु झानविषयत्वमात्रम्। अतो भगवतस्तथेच्छाभावेन केवलाक्षरज्ञानिनो वरणात्मकसहकारि-• श्रून्यत्वास परप्राप्तिरिति ज्ञानिभक्तस्यापि वरणात्मकसहकारिसापे-क्षमेव शानं परप्राप्तिजनकमिति सिद्धान्तो निर्विचिकित्स इत्यर्थः। नतु श्रुतावक्षरस्याद्वरपत्वादिगुणकत्वस्योक्तत्वात् समन्वयाध्याये त-था निर्णितत्वाच नेदं साधीय इति राङ्कायामाद्यः। \* यत्रेत्यादि \* तथाच वरणेन पुरुषोत्तमखरूपस्य चाक्षुषत्वं वरणश्रुतौ, भक्त्या त्व-नन्ययेति गीतास्मृती चोक्तम् । अक्षरस्यापि कश्चिद्धीरं इति श्रुताबु-क्तम् । तच्च पुरुषोत्तमादधःकक्षमतः साधनविशेषसम्पत्तौ केमु-तिकन्यायावतारात् सर्वो इयतायामपि इश्यत्वे विरोधाभावान स-न्देह इत्यर्थः। अत्राक्षरस्वरूपविचारेण चोदयति। \* नन्वित्यादि \* तथाच शब्दांपश्चयार्थस्य बलिष्ठत्वादर्थस्वरूपविचारे पूर्वोक्तमनुप-पन्नमित्यर्थः । तत्र समाद्धते । \* मैवमित्यादि \* । \* निर्गातिमि-त्यन्तेन \*। \* इयमिति \* उक्तविकरूपरूपा। \* न त्वेवमिति \* न त कपभेदः। शेषमुत्तानार्थमः। तथाच स्वकपस्योक्तकपत्वाद् भग-

कवयो वयन्ति यदक्षरे परमे प्रजा इसादिरूपा। स्पृतिरपि, "पर-स्तरमात्तु भावोऽन्योऽन्यक्तो न्यक्ताव सनातनः। यः स सर्वेषु भूतेषु नश्यत्मु न विनश्यति । अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तमाहुः पर-मां गतिम । यं पाप्य न निंवर्त्तन्ते तद्धाम परमं मम"इसादि तु गीतासु । श्रीभागवतेऽपि, "दर्शयामास लोकं स्वं गोपानां तमसः परम् । ससं ज्ञानमनन्तं यद् ब्रह्म ज्योतिः सनातनम् । यद्धि पश्यन्ति मुनयो गुणापाये समाहिता" इति दशमे। द्वितीये च, तस्मै खलोकं भगवान समाहितः सन्दर्शयामासेत्युपक्रम्य काल-त्रिगुणमायासम्बन्धराहित्यमुक्त्वा भगवत्पार्षदानुक्त्वा विर्मानप्रम-दा उक्त्वा श्रीरुक्ता ।तथाच श्रुतिस्पृसेकवाक्यतायां तादक्स्वरू-पमेवाक्षरमिति निर्णयो भवति । एवं सति सच्चिदानन्दत्वदेश-कालापरिच्छेदस्वयम्प्रकाशत्वगुणातीतत्वादिधर्मवत्त्वेनैव ज्ञानिना-मक्षरविज्ञानम् । भक्तानामेव पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्वेन तथेति ज्ञेयम् । मल्लानामशनिरिति वलाकोक्तरीया पुरुषोत्तमस्येव। प्रभुणा ये यथा विचारिताः सन्ति ते तथा भवन्तीति तद्विचार एव सर्वेषा-मधिकाररूप इति कुतमयत्नापेक्षस्तित्वत्यत्र निर्णीतम् ॥ ५४ ॥

अस्मिन्नर्थे कैमुतिकन्यायकथनार्थं निद्रशनत्वेनोत्तरं पठित ॥

अङ्गावबद्धास्तु न शाखासु हि प्रतिवेदम् ॥५५॥

यागे तत्तदृत्वङ्गियतकर्त्तव्यान्यन्वाधानाद्गन्यक्रानि । त-वावबद्धाः सर्व एवर्त्विजो यजमानेन । अवबन्धनं नामाध्वर्धु त्वां

विक्रियाधिकारमेदेन तस्य तस्य तथा भानाक काऽप्यनुपपत्तिरि-

हणे होतारं त्वां हण उद्गातारं त्वां हण इसादिक्षं वरणमेबान्यथा सर्वकर्मविदुषां तत्क्वतिपदूनामेकत्राधिकारो, नान्यन्नेति नियमो न स्याद । तस्य तस्य तथा वरणे तु यजमानेच्छेव हेतुः ।
ते च तदा न सर्वाध्व शाखासु विहितान्यक्वानि कर्चुं सर्वेऽिष शक्ताः, किन्तु यजमानवरणनियमिता एव तथा । तत्र हेतुमाह ।
हि यतः कारणाद मितवेदं नियमितान्यक्वानि, होत्रमुचाऽऽध्वर्यवादि यजुषौद्गात्रं साम्नेति । तथाचालौिकके वैदिके कर्मणि जीबेच्छापि नियामिका भवति यत्र तत्र किमु बाच्यं मितरोमकूषं
सावकाशमितव्रह्माण्डिस्थितिमतस्तदीशितुरिच्छेव नियामिका तत्तत्साधनफलसम्पत्ताविति ॥ ५५ ॥

### मन्त्रादिवद्वाऽविरोधः ॥ ५६ ॥

ननु पूर्व कर्मज्ञाननिष्ठानामि पुंसामग्रे भक्तिमार्गीयत्वं यत्र भवति तत्र तथैव भगवद्वरणिमिति हि सिद्धान्तः । ऋत्विजस्त्वेक-स्मिन् याग एकत्र दृतस्य नापरत्रापि तथेति विरुद्धो दृष्टान्त इ-त्यरुच्या निदर्शनान्तरमाह । यथैक एव कश्चिन्मन्त्रो बहुषु कर्मसु

इत्यादिकपवरणिमिति \*तत्तत्कर्मकतृंतानियममक्षपं सम्भजनं, विभाग इति यावत् । शेषं स्फुटम् । तथाचाक्षरस्य तत्सर्वकपत्वेप्रिप शानिषु तथानाविभावे भक्तद्वयं च तथाविभावे उक्तरीत्या कैमुतिकस्याया-ज्ञगवतस्तेषां तेषां तादकतादक्फलदित्सैव नियामिकेत्यर्थः ॥ ५५ ॥

मन्त्रादिवद्वार्धिरोधः ॥ स्त्रमवतारयन्ति । ॥ नन्धियादि ॥
तथैव भगवद्वरणमिति । तत्तद्नन्तरमेतं भक्तिमार्गे प्रवेशियण्यामीस्थेवं विचारितत्वात्तत्वन्तरमेत्र भगवद्वरणम् । ऋग्यित इति ॥
वष्ठी । ॥ नापरत्रापि तथेति ॥ नान्यकार्यो विनियोगः । स्त्रं व्याकुवन्ति । ॥ यथैक प्रवेत्यादि ॥ उदाहरणं त्वाद्यस्य । देवस्य स्वा
सवितः प्रसव इत्यादिरनुषङ्गमात्रः । द्वितीयस्य स्योपस्थाने मन्दे-

सम्बध्यते कश्चिद् द्वयोः कश्चिदेकत्रैव तथैव विधानात तथात्रापीसर्थः । आदिपदात कर्मोच्यते । यत्र काम्येनैव निसकर्मनिर्वाहस्तत्र कामितार्थसाधकत्वे प्रस्रवायपरिहारेऽप्येकमेव तदुपयुज्यते । यथाच सर्वतोमुखेऽनेकहोतृप्रवरेऽध्वर्युप्रवरे च युग्रामाणे, देवाः पितर इत्यादिना यजमानकर्त्काऽनुमन्त्रणमेकमेव
सर्वत्र सम्बद्ध्यते, तथैव विधेस्तथात्रापि तावद्विधं यदेकमेव वरणं
तेन तत्ताक्षष्ठाऽनन्तरं भिक्तिनिष्ठेति न दृष्टान्तिवरोध इसर्थः। अथवा
ॐमित्युदाहस्तेव मन्त्राणामुच्चारणान्मन्त्रादिरोङ्कारः । स यथा
ब्रह्मात्मकत्वेनैक एव सर्वमन्त्रेषु सम्बद्ध्यते। तथा वरणमपीति तथेत्यर्थः। यद्यपीतरिनष्ठानन्तरभूतभिक्तिनिष्ठावतोऽपि वरणं तथाभूतमेकमेवेति नोक्तदोषस्तथाऽप्युत्कृष्टमार्गे दृतस्यनीचकक्षापादनमनुचितिमिति मत्वा पक्षान्तरमुक्तम् । वस्तुतस्तु साधनमर्यादया यत्र
भक्तिर्दित्सता तत्र तथेति नानुपपत्तिः काचित् ॥ ५६ ॥

हादिनियारणे च गायत्रीमन्त्रः। तृतीयस्य तेजस्वीभूयासिमिति। ए-वमन्यदिप द्रष्टव्यम्। कर्मोदाहरणं, ज्योतिष्टोमादि, जयन्तीव्रतादि च द्रष्टव्यम्। कर्मोदाहरणमन्यद्प्याहुः। \* यथाचेत्यादि \* सर्वतो-मुखः कश्चिद्यागिवदोषः। \* ताविद्वधिमिति \* क्रिमकतत्त्त्प्रकार-कम्। मन्त्रादिपदं तद्गुणसंविज्ञानबहुवीहिणा व्याख्याय षष्टीसमा-सपक्षेण प्रकारान्तरमाहुः। \* अथवेत्यादि \* ननु प्रवव्याख्याने को दोषो येन व्याख्यानान्तरमत्रोक्तामित्याकाङ्कायां तदुक्तमङ्गीकृत्य स-ममावितं दोषमाहुः। \* यद्यपीत्यादि \*। \* तथाभूतिमिति \* याद-शं केवलभक्तिमागीयस्य तादशम्। \* पक्षान्तरिमिति \* ॐकारिन-दर्शनपक्षः। तथाच ब्रह्मात्मकत्वेनोत्कृष्टस्याप्योद्कृतरस्य तत्तन्मन्त्र-साङ्गत्वाय तत्तत्सम्बन्धो न दोषावहस्तथा वृतस्यापि तत्सम्बन्धो मयोदामागरक्षार्थत्वास्त दोषावह इत्यर्थः। युक्त्या समाधाय सिद्धा-न्तेन समाधानमादुः। \* वस्तुत इत्यादि \* तथाच भगविद्ख्कािव- भूम्नः क्रतुवज्ज्यायस्त्वं तथाहि दर्शयति ॥५७॥

ननु मुखस्बरूपिजिज्ञासायां यो वै भूमा तद मुखिमत्युक्तं भुमस्बरूपिजिज्ञासायां, यत्र नान्यद पश्यतीयादिना तद्यिश्रद्धितं
तत्सर्वात्मभावस्बरूपिमिति यदुक्तं तन्नोपपद्यते । भूमनो हि मुखदूपतोच्यते । सर्वात्मभावे तु विरहमावे दुःसहदुःखानुभवः श्रूयते ।
तेन मोक्षमुखमेव यो वै भूमेखादिनोच्यते । यो वै भूमा तदमृतमिति वाक्याच्च । अग्रे च, स वा एप एवं पश्यित्याद्युक्त्वा
तस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवतीति फलमुच्यते । तच्च मोक्षानन्तरमसम्भव्यतः स भावो, मोक्षो वात्रोच्यत इति संशयः । तत्र
कामचारोक्तेर्मुक्तिपूर्वदशायां तन्माहात्म्यनिद्धपणार्थत्वादमृतशबदाच मुक्तिरेव भूमपदेनोच्यत इति पूर्वपक्षः । तत्र भूमशब्देन स

चारादेवानुपपत्तिपरिहारो, निद्दानं तु वादिनिग्रहायेति सूत्रकारा-शय इत्यर्थः ॥ ५६ ॥ १८ ॥

भूमनः क्रतुवज्ज्यायस्त्वं तथाहि दर्शयति ॥ प्रासिक्कं विचार्य पुनः प्रकृतरोषमेव विचारयतीत्याशयेनाधिकरणमवतारयन्तः
संशयं व्युत्पादयन्ति \* निवत्यादि \* । \* तद्यदिति \* भूमस्वरूपम् । \* श्रूयते इति \* पुराणवाक्येश्यः श्रूयते । \* तेनेति \* सुखस्य
दुःखविलक्षणत्वेन । \* यो वै भूमा तदमृतिमिति वाक्याच्चेति \* इदमिष तश्रोपपद्यत इत्यत्र मोक्षाङ्गीकारे च हेत्वन्तरम् । तत्रानन्तरं
दुःखसद्भावेन सुखस्यामृतत्वाभावाद्, मोक्षे चानन्तरं दुःखाभावेन
सुखस्याञ्मृतत्वादिति। एवं मोक्षकोटिव्युत्पादिता । अग्रे चेत्यादिना
असम्भवीत्यन्तेन सर्वातमाभावकोटिव्युत्पादिता । अग्रे चेत्यादिना
असम्भवीत्यन्तेन सर्वातमाभावकोटिव्युत्पादिता । अग्रे चेत्यादिना
असम्भवीत्यन्तेन सर्वातमाभावकोटिव्युत्पादनम् । अत उभयबीजसद्भावादेवं संशय इत्यर्थः । पूर्वपक्षमाद्यः । \* तत्रत्यादि \* कामचारोक्तेरितिषष्ठी । सिद्धान्तमाद्यः । \* तत्र भूमेत्यादि \* सम्प्रसादाऽधिकरणे भूमशब्देन परमात्मनो निर्णीतत्वाल्लिङ्गभूयस्त्वाधिकरणे
सर्वात्मभावस्यापि निर्णीतत्वादत्र भूमलक्षणवाक्ये भूमपदेन स

भाव एवोच्यत इति सिद्धान्तस्तत्र दुःलद्र्यानानुपपस्या सर्वाधिकत्वछक्षणं भूमत्वमनुपपन्निमिति शङ्कां परिहरति । भूम्नः सर्वात्मभावस्य ज्यायस्त्वं सर्वस्मान्मन्तच्यम् । तत्रोक्तानुपपित्तपरिहारार्थं दृष्टान्तमाह । क्रतुविद्वित । द्र्शपूर्णमासमकरणे तैत्तिरीयके पठयते परमेष्ठिनो वा एप यज्ञोऽग्र आसीत्तेन स परमां काष्ठामगच्छिदित्युपकम्य, य एवं विद्वान द्र्शपूर्णमासौयजते परमामेव काष्ठां
गच्छतीति । यथा व्रतादिदुःखात्मकत्वेऽपि परमकाष्ठाछक्षणफलगमकत्वेन द्र्भपूर्णमासयोः सर्वक्रतुभ्योऽधिकत्वं वक्तुमग्रआसीदिति श्रूयते । तथा दुःखहेतुत्वेऽप्यनन्यलभ्यसाक्षात्पुरुषोत्तमानन्द्रमाप्तिहेतुत्वेन सुखक्षपत्त्रमुच्यत इस्रन्यभ्यः सर्वभ्यो ज्यायस्त्वं
मन्तव्यमिसर्थः । अत्रोपपित्तमाह । तथाहि द्र्शयति ।श्रुतिस्तु स
एवाधस्तादिसायुक्त्वाथाहङ्कारादेश इसायुक्त्वाऽथात्मादेश इसायुक्तवस्रश्रे चेतादशस्यात्मन एव प्राणाशास्मरादिसर्वमिति

भावः सर्वोत्मभावसहित एव परमात्मोच्यते । यथा घटेन जलमाइरेत्यादी घटादिपदेन छिद्रेतरत्वादिसहितो घटादिसद्वदिति सिद्धान्त इत्यर्थः । एवं सिद्धान्तं सामान्यत उक्त्वा तं ब्युत्पादियतुं
सूत्रमवतारयन्ति । \* तत्र दुःखेत्यादि \* व्याकुर्वान्ति । \* भूम्न इत्यादि \* सर्वात्मभावस्येति । इदं षष्ठचर्थस्य विवरणम् । भूमसम्बविधनः सर्वात्मभावस्येत्यर्थः। अत्र लौकिकतिन्नरासायैव कथनमिति
बोध्यम् । \* तत्रेति \* ज्यायस्त्वप्रतिन्नायाम् । \* दर्शपूर्णमासप्रकरण इति \* संहिताप्रथमाष्टकषष्ठप्रपाठकनवमानुवाके । \* अप्र आसीदिति \* परमेष्ठिनो वा एष यन्नोऽप्र आसीत् । \* उच्यत इति \*
भाविस्वक्रपमादायोज्यते । तथाच परमकाष्ठाप्रापकत्वाक्ययेत्यर्थः ।
नमु भाविस्वक्रपमादायेवोच्यते, न विद्यमानं स्वक्रपमादायेत्यत्र कि
गमकमित्वाकाङ्कायामाद्वः । \* अत्रोप्रपत्तीत्यारभ्य, न वदेदित्यन्त-

च दर्शयित । एतत्सर्वात्मभाववसेव सर्वमुपपद्यते, न मुक्तस्य । इतिभदाभावाद प्राणाद्यभावाच । जीवन्मुक्तिद्दशायां प्राचीनानाभेव सत्त्वादात्मनः प्राणा इत्यादि न वदेत । यद्वा, ननु लोके-ऽपि श्रङ्गाररसभाववति पुंसि नार्या च त्वदुक्तभावसम्बन्धिन्यभिन्वारिभावाः श्रूयन्ते । सैव सर्वत्र, स एव सर्वत्रेति । एवं सित लोकिकसध्मवत्वाक त्वदुक्तभावस्यालोकिकज्ञानादिभ्य आधिक्यं वक्तुं शक्यमलोकिकविषयत्वाल्लोकिकत्वमपि न तथेति भवति संशयः । तत्र मनुजत्वरिपुत्वादिज्ञानानामिव कामादिभावेन स्नेह-भावस्थाप सम्भवान्नास्यालोकिकत्वमिति पूर्वः पक्षः । सिद्धान्तस्त्वस्य लोकिकभ्यो ज्यायस्त्वं मन्तन्यम् । ननुक्तं लोकसाधार-ण्यं वाधकमिति शङ्कानिरासाय निद्र्शनमाह । क्रतुवदिति ।

म \*। तथाच भूमपदेन यदि मोक्षावस्थामभिप्रेयात् तदैवं त्रिविधा वृत्तीनं वदेत्। प्राणादीनां नामान्तानां तत्र सम्बन्धं च न वदेत्। तदानीं तदुभयाभावादतस्तदन्यथानुपपत्या भूमलक्षणे सर्वातम-भावभाविस्वरूपमेवोच्यत इति सर्वात्मभावसहित एव भूमा, न तु मोक्षावस्था। नापि जीवन्मुक्तावस्थेति युक्तम्। तां चेदभिष्रेयात् तदा आतमनः प्राण इत्यादि न वदेत् । तस्यामवस्थायां प्रारब्धवशादेव पूर्वप्राणादीनां सत्तायाः सत्त्वात् । अतो द्विविधस्यापि मोक्षस्यात्रा-दातुमशक्यत्वात् सर्वातमभावोऽत्र ग्राह्य इत्यर्थः । एतस्यार्थस्य पूर्वा-धिकरणस्थेन सामान्यसूत्रार्थविचारेणापि सिद्धप्रायत्वमित्यरुच्या वर्णकान्तरेण सूत्रं व्याकुर्वन्ति \* यद्वेत्यादि \*\* श्रूयन्त इति \* सा-हित्यप्रन्थेषु भरतसूत्रादी चोच्यन्ते । \* अलीकिकज्ञानादिभ्य इति \*। लोकविलक्षणे भ्योऽक्षरज्ञानमुक्तिजीवन्मुक्तिभयः। \* न तथे-ति भवति संशय इति। \* न वक्तुं शक्य इति लौकिकसजातीयध-र्भवस्वालीकिकविषयत्वाभ्यां हेतुभ्यां भवति संशय इत्यर्थः । पूर्वप-क्षमाडुः। \* तत्रेत्यादि \*। \* तत्रेति। \* भगवति। सिद्धान्तं ध-दन्तः सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* सिद्धान्त इत्यादि । \* प्रतिश्वायां हेतुं

यया दर्शादिषु दोहनाधिश्रयणातश्चनबीह्यवघातादिपुरोडाशभक्षणादीनां लौकिकिकियातुल्यत्वेन दर्शनेऽपि न लौकिकत्वम् ।
लौकिकप्रमाणाप्राप्तत्वादलौकिकतत्प्राप्तत्वात्तथोक्तप्रमाणक्ष्पवरणलभ्यत्वेन श्रुत्युक्तत्वात्र लौकिकत्वमस्य भावस्येति दिक् ॥

बस्तुतस्तु ग्रामिंहस्य सिंहस्वरूपत्वेऽपि न ताद्रूप्यं वक्तुं शक्यम् । तथा लौकिकपुंसि नार्यो वा तदाभासा रसशास्त्रे निरूप्यते । तद्दृष्टान्तेन भगवद्भाववद्भक्तरीतिभावनार्थं, न तु

वक्तुं, नन्वित्यादिना वाधकमाशङ्का दृष्टान्तं व्युत्पादयन्ति । \* यथे-त्यादि । \* उक्तप्रमाणरूपवरणलभ्यत्वेनात \* । अलैक्किप्रमाण-रूपतल्लभ्यत्वेन। तथाच सर्वातमभावो लीकिकसहशत्वेऽपि न ली-किकः । अलैकिकप्रमाणप्राप्तत्वात् । लैकिकप्रमाणाप्राप्तत्वाच्य । यागीयदोहनाधिश्रयणादिवत्।यन्नैवं तन्नैवम् । लौकिकतद्वदिति हेतुसिद्धा न प्रतिक्षायां दोष इत्यर्थः । एता इय्यश्च साहद्यदर्शन-जाः शद्भुग अविचारकस्यैवोद्यन्ति, न तु विचारकस्येत्याशयेनाहुः। \* वस्तुत इत्यादि \* तथाच विचारकस्तु लोकेऽपि तथा तदभावं पइयन्नेवं राद्भुत इत्यर्थः । ननु यदि न सादृश्यंन ताद्रुप्यं तदा ऋषि-भिभरतादिभिरलौकिकभावधर्मसाद्दयं लौकिके रसे कुतो निरूप्य-ते अतस्तद्दर्शनाद्विचारकस्यापि राद्भा त्र्देत्येवत्याकाङ्कायामृषीणां त-था तिक्रक्रपणस्य तात्पर्यमाहुः। \* तथा लौकिकेत्यादि \*। \* भग-वद्भाववद्भक्तरीतिभावनार्थामिति \* भगवति विगाढभाववान् यो म-क्तसद्गीतिभावनार्थम् । ननु ऋषीणां तथैव तात्पर्यमित्यत्र किं गम-कमत आहुः। \* न त्वित्यादि \* तदुक्तं कामसूत्रसमाप्ती वात्स्याय-नेन। "तदेतद् ब्रह्मचर्येण परमेण समाधिना। विहितं लोकयात्रार्थ न रागार्थोऽस्य संविधिः। रक्षन् धर्मार्थकामाँस्त्रीन् सम्पर्यन् लोक-वर्सनीम् । अस्य शास्त्रस्य तत्त्वश्रो भवत्येव जितेन्द्रिय" इति। तथाच यदि लीकिके तात्पर्ये स्याद् एतच्छास्रतत्त्वशस्य जितेन्द्रियभवनक्षं फलं न बदेत्। एवं भरतोक्ते सङ्गीतशास्त्रेऽपि ज्ञातव्यम् । उपवेद- भर्मीणां छौिकके तात्पर्यं भिवतुमहित । अत्रोपपित्तमाह । तथा-हीसादि । पूर्वोक्तभाववत आत्मनः प्राणादिकं सर्वं दर्शयित श्रु-तिः । तस्य ह वा एतस्यैवं पश्यत इसादिना। इतः, पूर्वमिप स वा एष एवं पश्यित्वत्युपक्रम्यात्मरितरात्मक्रीड आत्मिमेथुन आत्मा-नन्दः स स्वराइ भवति सर्वेषु छोकेषु कामचारो भवतीति श्रु-तिश्च । न हि छोक एवं सम्भवसात्मपदानां भगवद्राचकत्वादिति सर्वोत्तमिवषयकभावस्यैव तथात्वं युक्तिमिति चोपपित्तिर्हिशब्देन सूच्यते ॥ ५७ ॥

#### नाना शब्दादिभेदात् ॥ ५८॥

पूर्वाधिकरणैः सर्वात्मभावस्वरूपादिनिर्णयं कृतवात् । अथ

त्वात्। अतः पूर्वोक्त एव निश्चयः। सूत्रशेषमवतारयन्ति । \* अत्रे-त्यादि \* उक्तस्यार्थस्य प्रकृतश्रुत्याभिष्रेतत्वे उपपत्तिमाहेत्यर्थः। उप-पत्त्यन्तरं बोधियतुं हिशब्दार्थमाहुः। \* सर्वोत्तमेत्यादि \*। \* तथा-त्वमिति \* सर्वसाधनज्यायस्त्वम्।

अत्रान्ये, वैश्वानरिवद्यामुदाहृत्य किमिहोभयथाऽण्युपासनं स्याद् व्यस्तस्य समस्तस्य चोत समस्तस्येव वेति सन्देहे, व्यस्तस्यापि वि-हितत्वात् फलस्यापि कथनावुभयथेति प्राप्ते, समस्तस्येव न्याय्यम्। आन्तमेकवाक्यत्वात्। यथा वैश्वानरं द्वादशकपालं निर्वपंत् पुत्रे जात इत्यत्र। मुद्धां तं व्यपतिष्यन्मां नागमिष्य इत्याद्यनर्थस्य व्यस्तो-पासने दर्शितत्वाच्चेत्याहुः। तन्नास्माकं रोचते। पूर्वकाण्डे उद्व-सानीयाख्ये कर्मणि अपवैसोमेनेजानादेवताश्च यक्षश्च क्रामन्तीत्या-दिना देवतायज्ञावरोधार्थे पूर्व पञ्चकपालं विधाय, ततो, गायत्रो वा अग्निरित्यादिना तदोषदर्शनेन दूर्णयत्वाऽप्राक्षपालमाग्नेयं पुरोडाशं पञ्चसंख्याके याज्यानुवाक्ये चोपसंहारे विहिते इति पूर्वविधानस्या-ऽनिभित्रतत्वबुद्धेः शीव्रमुद्येन न पूर्वप्रकारकरणञ्चद्भोदयस्तथात्रापि शङ्काया एव पराहत्यानुदयेन पूर्वपक्षानुदयादिति॥ ५७॥ १९॥

नानाशद्धादिभेदात्॥ सङ्गति बोधयन्तोऽधिकरणमवतारय-न्ति। \* पूर्वेत्यादि \*। प्रदानवदित्यादिभिः पूर्वाधिकरणेर्मुख्याधि- मत्स्यादिष्णणां भगवद्वतारत्वमिविशिष्टिमिति सर्वेषां समस्योपा-सना कार्येत पार्थक्येनेति विचारयति । अत्रोपास्याभेदेऽपि रूप-भेदादेकत्रोपासकस्यान्यत्रानुपासनलक्षणावज्ञासम्भवादस्या अप्य-सिद्धियम्भवादिप समस्यवं सा कार्येति प्राप्ते सिद्धान्तमाह । सर्वेष्ववतारेषु नानेवापासना कार्या । तत्र हेतुः, शब्दादिभेदादि-ति । तत्तत्स्वरूपवाचकशब्दानां मन्त्रःणां चादिपदादाकारकर्मणां च भेदादिसर्थः । एतनेव मिथोविरुद्धानामाकारकर्मणामेकत्र भावनस्याशक्यत्वमयुक्तत्वं चेति भावः सूचितः॥ ५८ ॥

कारिणामर्थे सर्वात्मभावस्वरूपस्य तदुत्कर्पस्य तत्फलस्य तद्धि-कारिणां च निर्णयं कृतवान् । अथ तद्नन्तरं पुराणोक्तानां मत्स्याद्य-पासनानामपि नित्यानुमेयवेदमुलत्वादिदानीमपि केपाञ्चिद् वामन-हयश्रीवाद्यपासकानां द्रानात् ताहशानामर्थे उपासनान्तरानिर्णय-स्यावर्यकत्वात् । मत्स्यादिक्षपाणां भगवद्वतारत्वर्मावशिष्टम् । यथा सुतेजः प्रभृतीनां वेश्वानरावयवत्वमिति तेषां सर्वेषां समस्य भ-गवतैकी कृत्योपासना कार्या ? उत खुनेजः प्रभृतीनां व्यस्तोपासने दो-पश्चवणवद् च दोपस्याश्रवणाद् व्यस्ततया कार्यित राङ्कायां प्रसङ्गा-द्विचायतीत्यर्थः। पूर्वपक्षमादुः। \* अत्रेत्यादि \* । \* अस्या अप्य-सिद्धिसम्भवादिति \*। रूपान्तरावज्ञारूपापराधकृतप्रतिवन्धेन अ-सम्भवात्। तथाचात्र दोषाश्रवणेऽप्युक्तरीत्या दोषसम्भवान्न का-र्येत्यर्थः । सिद्धान्तं बोर्घायतुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* सर्वेष्वित्यादि \* । नर्हावज्ञादोषस्य कथं निवृत्तिरित्यत आहुः। \* एतेनेत्यादि \*। \* ए-तेनेवात \*उपासनभद्स्थापनेनैव । \*अयुक्तत्वमिति \*विरुद्धत्वाद्यु-क्तत्वम् । तथाच राक्यस्य युक्तस्याकरणे ह्यपराधो, न त्वशक्यस्या-ऽयुक्तस्याकरणे । अतांऽनुपासनस्य तत्रापराधाप्रसञ्जकत्वन प्रतिवन्धा-भावान्नासिद्धिरित्यर्थः। एतेन यत् पूर्वे, न भेदादितिसूत्रेऽधिकगुणोपसं-हारीचित्यमुक्तं तत्प्रकारोऽत्र दर्शितः। तत्तद्रपप्राधान्येन ब्रह्मोपास-कस्याधिका अपि गुणा अविरुद्धा पवीपसंहार्या, न त्वन्येऽपीति ।

### विकल्पोऽविशिष्टफलत्वात् ॥ ५९ ॥

पार्थक्येनोपासनानि कर्त्तव्यानीति स्थिते विचायते । कि-मग्निहोत्रदर्शपूर्णमासादिवदेषां समुचय उत फलविकल्प इति ।

तस्मात्तेषां व्यस्तोपासनमेव कर्त्तव्यमिति सिद्धम् ॥

अन्ये तु, अत्र यासु यासु विद्यासु श्रुतिनानात्वेऽप्यर्थेक्याह्रेद्येक्यं, यथा मनोमयः प्राणदारीरः, कं ब्रह्म, सत्यकामः मृत्यसंकल्प
इत्याक्त्रे।यथा च, प्राणा वा व संवर्गः, प्राणो वा व उयेष्टः श्रेष्ठः, प्राणो
ह पिता प्राणो मातेत्यादो च। तत्र श्रुतिनानात्वस्य गुणान्तरपरत्वादू, वेद्यामदेन विद्येक्याच्च स्वपरशाखांक्तं गुणजातं विद्याकात्स्न्यांधमुपसंहायमिति पूर्वपक्षे, शब्दादिमदाद्विद्यामदे सिद्धान्तयन्ति ।
पूर्वतन्त्रे शब्दान्तरादीनां कर्मभदकत्वन सिद्धत्वात् प्रकृते च, वेद,
उपासीत, क्रतुं कुर्वतित्यादिशब्दमदात् । आदिपदेन यथासम्भवं
गुणादीनामपि भदस्य संग्रहाच्च। नच शब्दभदेऽपि, यजति जुहोतीत्यादिवद् वेदोपासितित्यादावर्थभदाभावान्न भद् इति वाच्यम् ।
तथाऽप्येकस्मिन्नेव वेद्य प्रतिकरणमितरेतरव्यावृत्तगुणोपदेशक्षपाजुवन्धभदेन तस्यां तस्यां विद्यायां ताहकाहग्गुणविशिष्टस्यैवोपास्यतया विद्याभदे।पपत्तेः । एवं स्थितेऽपि सर्ववेदान्तप्रत्ययेत्यादि
द्रष्टव्यमिति चाहुः।

तदसङ्गतम् । सर्ववेदान्तप्रत्ययसूत्रोक्तचोदनाद्यविशेषक्रप-हेत्वभावादेवेक्तस्थलेषु विद्याभेदस्य सिद्धत्वेनेतत्सूत्रारम्भवैयर्थ्यप्र-सङ्गात् । नचोपसंहारनिवृत्त्यर्थत्वान्नानर्थक्यमित्यपि युक्तम् । एक्यहे-त्वभावादेव सिद्धे विद्याभेदे उपसंहारप्राप्तरेवाभावात् । विद्यासूच-कनानापदविरोधाच्चेति ॥ ५८ ॥ २० ॥

विकल्पोऽविशिष्टफल्त्वात् ॥ अधिकरणमवतारयन्ति । \* पा-र्थक्येनेत्यादि \* । \* विचार्यत इति \* । उपोद्धातसङ्गत्या विचा-र्यते । संशयमादुः । \* किमित्यादि \* । तथाच विधिसामान्यात् क्रमेण कार्याणीत्येवं समुच्चय? उत फल्तोल्याद्विकल्प इत्यर्थः।पूंच - तत्र विधिफलयोः समानत्वात समुच्चय इति प्राप्ते निर्णयमाह ॥ जपासनानां विकल्प एव । तत्र हेतुरविशिष्टफलत्वात ।

मुक्तिफलकत्वं हि सर्वेषामुपासनानामिविशिष्टम् । एवं ससेकेनैव तिसद्धावपरस्याऽप्रयोजकत्वादग्निहोत्रादिवान्नसताबोधकश्रुसभा-वात्तदर्थिनो विकल्प एव ॥ ५९ ॥

> काम्यास्तु यथाकामं समुचीयेरन्न वा पूर्वहेत्वभावात् ॥ ६०॥

येषु तूपासनेषु भिन्नानि भिन्नानि फलान्युच्यन्ते, तह त्व-

पक्षमाहुः। \* तत्रेत्यादि \*। विधिः फलं च सर्वत्र तुल्यम् । यथाऽग्निहोत्रादीनाम्। तथा सित यदेव न क्रियते तत्फलाभावेन न्यूनतापत्तिर्विकल्पस्य प्राप्तप्रामाण्यपरित्यागादिदोषवत्तया तदादरे ततसंसर्गाच समुच्य पव ज्यायानित्यर्थः । सिद्धान्तमाहुः। \* उपासनानामित्यादि \* तथाचाग्निहोत्रादितौल्यस्याभावाधित्रोद्धिदादिंतौल्यस्य सत्त्वाद्धिकल्पस्यादुष्टत्वेन स्वर्गादिवद्धिश्वमायानिद्वत्तिकपायां तत्तद्वतारसायुज्यक्षपायां च मुक्तौ विशेषाभावेन च फलस्याविशिष्टत्वात् समुच्यये अप्रयोजकत्वदोषापत्तेश्च विकल्प एव ज्यायानित्यर्थः। पत्तेनैव फलप्राप्तिफलानां सद्विद्याद्वर्शिवद्योपकोसलिवद्याशाण्डिल्यविद्याऽक्षरिवद्यादीनामेकफलानां प्राणादिविद्यानां च
विकल्पोऽवगन्तव्य इत्यपि बोधितम्।अत्र सर्वेऽप्येवमेवाहुः॥५९॥२१

काम्यास्तु यथाकामं समुश्चीयरत् न वा पूर्वहेत्वभावात्॥ अविशिष्टफलत्वादित्यस्य विकल्पहेतोः प्रत्युदाहरणमिद्मः । एवं मु-क्तिफलिका उपासना विचार्य काम्यासु पक्षद्वयस्य सम्भवात् ताः पृथग् विचारयतीत्याशयेन सूत्रं पिठत्वा व्याकुर्वन्तस्तत्र तत्तत्फलानां काम्यत्वाद्यपासनानां समुच्चयपक्षं व्याकुर्वन्ति । \* येष्वित्यादि \* येषु स यो नाम ब्रह्मोत्युपास्ते यावन्नाम्नो गतं तत्रास्य कामचारो भनवति, सर्वे वै तेष्ट्रमाप्नुवन्ति येष्ठां ब्रह्मोपास्त इत्यादिषु तथेत्य-

नेकफलिंथनस्ततः ककोपासनानि समुच्चीयेर आविशिष्टफलत्वा-भावाद । यत्र त्वेकस्यवोपासनस्य स्वकामितानेकफलकत्वं श्रूय-यते तत्र तथेव चेदुपासनं करोति तदा न समुच्चीयेरत्रिष । स्व-कामितेष्वेकतरस्य तदन्यफलवैशिष्ट्येनाविशिष्टफलत्वाभावादिति पूर्वहेत्वभावादिति किल्प्टमयोगाभित्रायेणोक्तिमिति क्रेयम् । अथवा कामैक्ये नियतफलकानि तानि न समुच्चीयेरन् । अत्र हेतुः स्पष्टः ॥ ६० ॥

र्थः। एवं समुच्चयपक्षं व्याख्याय, न वा इति पदाभ्यामुक्तमसमुच-यपक्षं व्याकुर्वन्ति \*यत्र त्वित्यादि \* \* श्रूयते इति \*यथा भागव्यां विद्यायां, य एवं वेद प्रतितिष्ठति, अन्नवान्ननादो भवति महान् भ-वति प्रजया पशुभिर्बद्धावर्चसेन महान् की त्येति श्रूयते। तत्र तथैव चेत् । ततुक्तस्वकामितसकलफलसाधकतया चेत्ततुपासनंकरोति तदा तत्फलकान्यन्यानि तत्प्रतिष्ठेत्युपासीत तन्मह इत्युपासीतत्यादी-नि तत्तद्गुणकान्युपासनानि न समुचीयेरन्नपि। अत्नापि हेतुः पूर्व-हेत्वभावादिति। तं विवृण्वन्ति \* स्वकामितेष्वित्यादि \* स्वकामित-फलेष्वेकतरस्य फलस्य तदन्यफलवैशिष्ट्येन अविशिष्टफलत्वाभा-वादिति । तथाच समुश्चये अविशिष्टत्वाभावोऽनेकफलत्वात् । समु-च्चयाभावे त्वविशिष्टफलत्वाभावस्तत्फलस्यान्यफलविशिष्टत्वाविति भेदेऽपि, पूर्वहेत्वभावादिति यत्सूत्र उक्तं तत्तर्थत्यर्थः।अत्र व्याख्यान-क्रोशात् पक्षान्तरमाहुः । \* अथवेत्यादि \* । \* कामैक्ये इति \* एकमात्रविषयत्वेन तदैक्ये। अत्र हेतुः \* स्पष्ट इति \* अस्मिन् पक्षे तेषां फलभेदेन विशिष्टफलतया अविशिष्टफलत्वाभावरूपः पूर्वहे-त्वभावः स्फुट इत्यर्थः । अत्रापि माध्वाचार्यभिक्षुव्यतिरिक्तानां स-र्वेषामैकमत्यम् । अस्माकं त्वेतावान् विशेषः । अत्र सूत्रे काम्यपदा-बुद्रीथाद्यपासना अपि संग्रहीतुं राक्यन्ते। तास्वपि यदेव विद्यया करोतीत्यादिभिः फलश्रवणात् । कामपदाभावेऽपि रात्रिसत्रन्यायन काम्यत्वस्य शक्यत्वादिति ॥ ६० ॥ २२ ॥

### अङ्गेषु यथाश्रयभावः ॥ ६१ ॥

प्रवानेषु निर्णयमुक्त्वाङ्गेषु तमाह । एकार्थसाधकानामुपास-नानां भेदेनाङ्गभेदेऽप्येकतरोपासने फलैक्यादङ्गानि तत्र समुच्ची-येरन्न वेति संशये निर्णयमाह । उपासनाङ्गानां तदेवाश्रयस्तथाच यदङ्गं यदुपासनाश्रितं तत्रैव तस्य भाव इस्रर्थः ॥ ६१ ॥

अत्र हेतुमाह ॥

अङ्गेषु यथाश्रयभावः॥ कर्माङ्गत्वेऽपि स्वव्यापारेण फलाताध-ने उपासनान्तरानपेक्षत्वात् प्रधानानामुद्रीथाद्यपासनानामपि काम्य-त्वेन यथाकामसमुच्चयविकल्पयोः पूर्वसूत्रेणैव सिद्धत्वाद्त्र विषया-न्तरं बोधयन्ते। १धिकरणमवतारयन्ति । प्रधानेत्यादि । अन्यानपेक्ष-तया खब्यापारद्वारा फलजनकानि प्रधानानि तेषु समुच्चयादि-निर्णयमुक्तवा अन्यापेक्षतया तथा फलजनके वङ्गेषु निर्णवमाहेत्य-र्थः। ननु कि प्रयोजनं येन पृथगारम्भ इत्यत आहुः। \* एकार्थेत्या-दि \* एकोऽर्थ एकं फलम् । तत्साधकानामनेकेपामुपासनानां रूपा-दिभेदेन भेदेऽपि तेषां मध्य एकतरोपासनेऽन्येषामस्य च फलैक्यात् तत्फलार्थं यान्यङ्गानि तत्र तत्रोक्तानि तान्येकस्मिन्नुपासने समुची-येरन्नवेति संशये उपसंहारसूत्रेऽर्थाभेदपदस्य फलाभेदवाचकत्वे फ-कैक्यात् समुच्चयप्राप्तौ वश्यमाणहेतुभ्यां निर्णयमाहेत्यर्थः। सूत्रं ब्याकुर्वन्ति। \* उपासनाङ्गानामित्यादि \*। \* तदेवेति \* उपासन-मेव । तथाच आश्रयमनतिक्रम्य यथाश्रयभावः भावो यथाश्रयभाव इति सूत्रयोजना । उदाहरणं तु छाग्दोग्ये मनो-हिद्भारो वाक्प्रस्ताव इत्यादिभिद्शाभिर्वाक्यैगीयत्ररथन्तरवामदेव्य-बृहद्वैरूपवैराजराक्षयंरैवत्ययज्ञायज्ञीयराजननाभग्रहणपूर्वकं विहि-तानि द्रा सामोपासनानि । तेषु होकमेकमसाधारणं फलमुक्त्वा तदुत्तरं सर्वमायुरेति ज्योग्जीवति महान् प्रजया पशुभिभवति महान् की त्येंति सर्वीपासनेषु साधारणं फलमुक्तवा क्रमेण महामनाः स्यात् तद् वतं,न प्रत्ययङङ्गिनमाचामेश्व छीवेत् तद् वतम्, एवं न काञ्चन

### शिष्टेश्र ॥ ६२ ॥

तत्तदुपासनं तत्तदङ्गविशिष्टमेव वेदे शिष्यत इति तथेसर्थः । चकारादतिरिक्तकरणे प्रायश्चित्तोक्तिरपि वाधिकेति सुच्यते॥६२

#### समाहारात् ॥ ६३॥

कर्ममार्गीयोपासने निर्णयमुक्त्वा ज्ञानमार्गीयोपासने तमा-ह । अथर्वोपनिपत्सु नृसिंहोपासनादिषु मत्स्यकूर्मादिरूपत्वेनापि स्तुतिः श्रुयते । श्रीभागवते च, नमस्तेरचुवर्यायेखादिरूपा स्तुति-

परिहरेत्, न तपन्तं निन्देत्, न वर्षन्तं निन्देत्, नर्जृक्षिन्देत्, न पश्चक्रिन्देत्, संवत्सरमञ्जो नाश्चीयात्, ब्राह्मणान्न निन्देद् इति तत्तदुपासनाङ्गभृतानि व्रतान्युक्तानि । तथाच तस्य व्रतस्य तत्तदुपासन एव
सम्बन्धो, नान्यत्रेति बाध्यम् । एवञ्जातीयमन्यद्पि । न्यायस्य साधारणत्वात् । यथा भार्गव्या आनन्द्विद्याया अङ्गभृतेषु त्रिष्वन्नप्रतिष्ठितत्वोपासनेषु प्रतिष्ठादीनां फळानामेक्यं तत्तदुपासनाङ्गभूतानाम् । अन्नं न निन्द्यात् तद्वतम्, अन्नं न परिचक्षीत तद् व्रतम्,
अन्नं बहु कुर्वीत तद् व्रतमिति तत्तद्वतानां भेद इति ॥६१॥

शिष्टेश्च ॥ अत्र भाष्यं स्फुटम् ॥ ६२ ॥ २३ ॥

समाहारात् ॥ सूत्रप्रयोजनमाद्यः । \* कर्ममागीयेत्यादि \*
कर्माङ्गतया कर्ममागीयेषु सामाद्यपासनेषु अङ्गानिर्णयमुक्तवा ज्ञानाऽङ्गतया ज्ञानमागीयेषु तेष्वङ्गनिर्णयमाहत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्तो
विषयमाद्यः । \* अथवेत्यादि \* अत्र मत्स्यकुर्मादिपदात् पूर्वं ब्रह्मविष्णवादीति पदस्य त्रुटिर्बोध्या । तथाच नृसिंहोपासनायां यो वै
नृसिंहो देवो भगवान् यश्च ब्रह्मा तस्मै वै नमी नम इति, श्रीरामीपासनायां च यां वै रामचन्द्रो भगवान् ये च मत्स्यकुर्माद्यवतारास्तस्मै
वै नमी नम इत्येवंविभागेन स्तुतिः श्रूयत इत्यर्थः । द्वितीयं पौराणीदाहरणम् । एवं विषय उक्तः । तत्र तत्सर्वक्रपत्वेनोपासना कार्या ?
उत तेषां क्रपाणां विरुद्धधमेवत्त्वात् तथा न कार्येति संशये शब्दादिभेदेन नानोपासनस्य पूर्वमुक्तत्वात् सर्वक्रपत्वेनोपासने च तिद्वरी-

र्वजनाथे। एवं सित रूपभेदेऽपि भगवदवतारत्वस्याविशिष्टत्वा-देकस्मिन रूपे रूपान्तरसमाहारो दृश्यत इति सर्वरूपत्वेनैकत्रोपा-सनमपि साध्विसर्थः॥ ६३॥

### गुणसाधारण्यश्रुतेश्च ॥ ६४ ॥

ऐश्वर्यवीर्यादिगुणानां सर्वेष्ववतारेषु साधारण्यं श्रूयते । तेन धर्मिधर्माणामैक्याद पूर्वोक्तं साध्विसर्थः ॥ ६४ ॥

न वा तत्सहमावाश्वतेः ॥ ६५ ॥

नन्वेवमुपासनं निसमुत वैकल्पिकमिति संशय उक्तरीसा

भाक्षकार्येति प्राप्तम् । तत्र सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं न्याकुर्वन्ति । \* एवं सतीत्यादि \* अत्राङ्गेषु यथाश्रयभाव इत्यनुवर्त्तते । \* समाहार इति \* एकीभावः । तथाच ज्ञानमार्गीयोपासनाङ्गेष्विप यथाश्रयभावे सित, रूपभेदेऽपीत्यादिनोक्तरीत्या समाहारदर्शनात् तथेत्यर्थः। एतदेवाभिष्रेत्य, भेदान्नेतिचेदिति सूत्रे उपासनाविषयेष्वत्यादिना-ऽवतारेष्विप सर्वगुणोपासंहारौचित्यमुक्तम् ॥ ६३॥

अत्र हेत्वन्तरं सूत्रान्तरेणाह।

गुणसाधारण्यश्रुतेश्च ॥ अत्र चकारोऽधिकरणपूर्णत्वद्योतकः । देशवं प्रकटार्थम् । तथाच भगवत्त्वप्राधान्योपासने एवं सर्वकपत्वेनो-पासनं कार्यम् । तत्तद्रूपप्राधान्येनोपासने तथा न कार्यमिति विभाग्गानं कोऽपि विरोध इत्यर्थः ॥ ६४ ॥ २४ ॥

न वा तत्सहभावाश्रुतेः ॥ अधिकरणमवतारयन्ति । \* नन्वि-त्यादि \* । सर्वे कपत्वेनकावतारोपासनं नित्याग्निहोत्रदर्शपूर्णमा-सादिवत् क्रमेण समुखेतव्यमुतैकमेव यावज्जीवं कर्त्तव्यमित्येवं वै-किएकमिति संशये उक्तरीत्या सर्वेषां सर्वे कपत्वेनेश्वर्यादिगुणसा-धारण्येन च क्रमिकसमुखये प्राप्ते तस्य समुच्चयस्य निषेधमाहेत्य-

निसत्वे पाप्ते तिक्षेषमाह । नेति । किन्तु वा विकल्प एवैवमुपा-सन ऐच्छिकस्तत्र हेतुमाह । सहभावाश्चितिरिति।नियमतस्तेषां रूपाणां सहभावश्चवणं चेत्स्यात्तदा स्यात्तथोपासनस्य निसता, न त्वेबमतो विकल्प एवेसर्थः ॥ ६५ ॥

### दर्शनाच ॥ ६६ ॥

योऽपि रूपान्तरसमाहारपूर्वकमुपास्तं सोऽप्येकं रूपमुपास्यत्वेन मत्वा तत्त्रथोपास्त इति फलं तस्यैकस्यैव रूपस्य दर्शनं
भवतिः न तु सर्वेषामितोऽपि हेतोर्विकल्प एवेसर्थः । एतद्दृष्टान्तेन यस्मिन रूपे याद्यप्यमिति श्रायते ताद्यप्यमिविशिष्टमेवैकं
रूपमुपास्यमिति व्यासद्वदयमिति शायते । उपासनानिर्णयान्ते
दर्शनात्मकहेत्क्सा सर्वोपासनानां भगवत्साक्षात्कारः फलमिति
ध्वन्यते । माहात्म्यशापनार्थम् । परं सर्वावतार्रूपत्वं यथार्थमेव

र्थः। ब्याकुर्वन्ति। \* नेतीत्यादि \*। \* चेत्स्यादिति \*। द्र्रापूर्ण-मासाभ्यामिष्टा सोमेन यजेतेत्यादिवच्चेत् स्यात्। शेषं स्फुटम्॥ एतमेव विकल्पमिसन्धाय स्वाध्यायस्तत्रेतिसर्वहष्टान्तब्याख्यानी-सरं प्रकृतेऽपीत्यादिना तत्तद्वपे तत्तदसाधारणधर्मीपसंहारो ब्यव-स्थापितः॥ ६५॥

दर्शनाच्च ॥ पूर्वसूत्रात्तत्पद्मत्रानुवर्तत इत्याशयेन सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* योऽपीत्यादि \* । \* तत्त्योपास्त इति \* । तद् ए-कमवतारक्षपं सर्वकपवत्तयोपास्ते । \* पतद्दष्टान्तेनेति \* । दर्शन-ष्टान्तेन । पतेन पूर्वाधिकरणोक्तपक्षस्य गौणता सूचिता । तथा दर्शनाभावादिति । सर्वनिकपणान्ते एवं कथनस्य तात्पर्यमादुः \*उ-पासनेत्यादि \* । ननु यद्येकस्यैव कपस्य दर्शनं तदा सर्वकपोपसं-ष्टारवेधनस्य कि प्रयोजनम् अत आहुः । \* माहात्म्येत्यादि \* । \*

# कैश्चिज्जाप्यते । यथार्थत्वात्तद्यविरोधीति ज्ञेयम् ॥ ६६ ॥ इति श्रीवेदव्यासमतवर्त्तिश्चीवल्लभाचार्यविरचिते च्याससूत्राणुभाष्ये तृतीयाध्यायस्य तृतीयः पादः समाप्तः ॥ ३ ॥ ३ ॥

कैश्चिदिति #। स्मृतिपुराणादिवाक्यैः। # तद्याति #। सर्वक्ष्योप-संहरणम् । तथाचैककपद्दानेऽपि सर्वक्ष्योपसंहारोऽप्येकदेशिनां न दुष्ठ इति भावः। अन्ये तु इदं षद्सूत्रमेवाधिकरणमङ्गीकृत्य कर्मा-ङ्गभूतेपूद्गीथादिषु य आश्चिता वेदत्रयविहिताः प्रत्ययास्ते समुद्यीये-रन्तुत यथाकामं स्युरिति सराये, प्रत्ययाश्चयभूताः स्तोत्राद्यो-यथा समुच्चीयन्त एवं तदाश्चिताः प्रत्यया अपि । तत्रानुशिष्टत्वादिश्यो हेतुश्यः समुच्चीयरित्रति पूर्वपक्षे, सहभावाश्चवणादिहेतुश्यां यथा-कामं स्युरिति सिद्धान्तयन्ति।

तन्नास्माकं रोचते। यथाकामसूत्रोक्तहेतुनैव ताहरानिर्णयसस्मवेनैतद्वेयर्थ्यात्। गुणसाधारण्यसूत्रे पूर्वपक्षसमाप्त्या शिष्टिसूत्रस्थचकारवैयर्थ्यापत्तेश्चेति। तस्मात् पूर्वोक्तमेव युक्तमिति दिक्॥

अत्रायं संग्रहः। सर्वे वेदा यत्पदमामनन्तीति श्रुतेः सर्वस्य वेदस्य ब्रह्मविद्यात्वम् । इतिहासपुराणं च वेदानां पश्चमं वेदमिति-श्रुतंवेदपदेन तयोरिप संग्रहासयोरिप तथात्वम् । द्वे विद्ये वेदित- व्यं इत्याद्यार्थवणश्रुतं ऋंग्वेदादि रूपा अपरा अक्षराधिगिमका परेति फलतो विभागः। परास्विप, ब्रह्मविद्याप्नोति परम्, अक्षरात् परतः पर इति श्रुतेः पुरुषोत्तमस्य तत आधिक्यं तिद्वद्यानां विषयफल्योर्बलादक्षरिवद्यातोऽप्याधिक्यम् । परास्वपरासु च तत्तद्वदोक्तासु सर्ववेदान्तप्रत्ययसूत्रोकहेतुना फलसंयोगरूपचोदनानामविशिष्टत्वे विद्येक्यनिणयः। तन्मध्यं अन्यतरस्यामावं तु विद्याभेदः। गुणोप-संहारस्तु प्रायशो रूपैक्यात् प्रयोजनैक्याद्वा, क्रवित्त्वर्थवादतील्या-दिव । स च स्वाध्यायसूत्रोक्तेनिरूपणप्रकारभेदाधिकारिभेदसम्बन्धिभेदैयोऽन्यथा सन्तिमिति वाक्योक्तदोषापत्त्या च कासुचिदा-स्मिवद्यासु बाध्यते। कर्मणि तु पूर्वोक्तेस्निभिन्यूनातिरिक्तप्रायश्चित्त-श्चराद्व बाध्यते। तद्भावे तु भवति । परिवद्या अपरिवद्याश्च

फलैक्ये विकल्पन्ते । फलभेदे तु यथाकामं समुच्चीयन्ते । किचिदे-कस्योपासनस्य खकामितानेकफलत्वे विकल्पन्ते च । कर्ममार्गीय-विद्याङ्गानि तु बहूनां विद्यानां फलैक्येऽपि यथाश्रयं तत्रैव व्यवति-छन्ते । ज्ञानमार्गीयविद्याङ्गानि तु यथाश्रयं कचित् समाहियन्ते, क-चित्तु यथाश्रयं व्यवतिष्ठन्ते।अवतारोपासनं च यथाकाममेव भवति । सर्वासां परविद्यानामुपास्यक्रपसाक्षात्कारः फलमिति च ॥६६ ॥ २५॥

इति श्रीमद्वलभाचार्यचरणनखचन्द्रनिरस्तहृदयध्वान्तस्य पुरुषोत्तमस्य कृती भाष्यप्रकाशे तृतीयाध्यायस्य तृतीयः पादः ॥ ३ ॥ ३ ॥

# नृतीयाध्यायस्य चतुर्थः पादः।

#### -000

# पुरुषार्थोऽतःशब्दादिति बादरायणः ॥ १ ॥

उपासनाभेदेऽप्युपास्याभेदाच्छाखान्तरोक्तधर्माणामप्युपसं-हारः कर्जुमुचित इति पूर्वपादे निक्षिपतिमिति तन्न्यायेनोत्तरका-ण्डमतिपाद्यब्रह्मफलकसर्वात्मभावेऽपि पूर्वकाण्डमतिपादितकर्मणा-

पुरुषार्थोऽतः शब्दादिति बादरायणः ॥ अथ तुरीयपादं विव-रिषवः सङ्गतिबोधनाय पूर्वपादार्थमनुवद्नत पतत्पादार्थमाहुः। \*उ-पासनेत्यादि \*। फलमत उपपत्तेरित्यत्र हेतुव्यपदेशेन जैमिनिमत-निरासपूर्वकं परमेश्वरस्यैव कारियतृत्वं फलदातृत्वं च समर्थाय-त्वा ततोऽनन्तरूपस्य भगवतस्तत्तत्तरुदानाय साक्षात्कारो यथा भवति तदर्थे तत्तवुपासनमुक्तम् । तेन तत्तवुपास्यरूपसाक्षात्कार-रूपविद्यासिद्धौ परमेश्वरात् फलं भवतीति सिद्धम् । तथा उपासनाः कथं कर्त्तब्या इत्यपेक्षायां तं तं मार्गे खखाधिकारं तत्तद्भगवद्भपं वानुरुध्यते । ते तत्तत्स्वरूपगुणास्तत्ततुपासनास्वरूपनिर्वाहकत्वाद्-न्तरङ्गा इत्यन्तरङ्गविचारेण तत्तद्गुणानां बुद्धौ विषयीकरणरूपो गुणोपसंहार उक्तः। तत्रोपसंहारोऽर्थाभेदादिति सूत्रेऽर्थपदस्य वस्तु-वाचकतामादाय उपासनाभेदेऽप्युपास्यवस्त्वभदाद्यथा शाखान्तरो-क्तधर्माणामप्युपसंहारः कर्त्ते युक्त इति निकपितं, तथा अस्मिन् पादे उपासनाया बहिरङ्गाणामाश्रमादीनां विचारे उपसंहारसूत्री-यार्थपदस्य प्रयोजनवाचकतामादायब्रह्मद्दर्शनरूपफलेक्यात् तन्न्या-येन उत्तरकाण्डोक्तब्रह्मफलकसर्वात्मभावेऽपि पूर्वकाण्डोक्तकर्भणा-मुपसंहारः। स च कर्मणां तत्ततुपासनोपकारकतया बुद्धौ विषयी-करणकपः करणार्थे प्राप्तोति 'यश्रो दानं तपः कर्म न त्याज्यं कार्यमेव सुपसंद्वारः प्राप्नोति न वेसधुना विचार्यते । विधिपसे तत्सदृकृत-स्यास्य फलसाधकत्वमिति सिद्ध्यति । निषेधपक्षे तु केवलस्येती-मिष्ठे पक्षं सिद्धान्तत्वेनाद्द । पुरुषार्थ इसादिना । सिद्धान्ते ज्ञा-ते तत्र पूर्वपक्षसम्भव इसादौ तमेवाद्द । अतः सर्वात्मभावादेव केवलात पुरुषार्थः सिद्ध्यति । कुतः । शब्दात । श्रुतेरिसर्थः । श्रुतिस्तु, नायमात्मा प्रवचनेनत्युपक्रम्य, यमेवैष दृणुत इसादिका ब्रह्मित्दाप्नोति परिमसादिका, तमेव विद्वानमृत इह भवतीति, सनत्कुमारनारदसंवादे यत्र नान्यत पञ्यनीत्याद्यात्मिका छान्दो ग्यश्रुत्थि । एतदादिश्रुतिषु पूर्वोक्तरीसा केवलस्यव भगवद्भावस्य फलसाधकत्वं श्रूयते इति तथा । अत्र, फलमत उपपचेरिसत्रेवो-पपित्तं हेतुत्वेनानुक्त्वा श्रुतिपदं चानुक्त्वा शब्दपदं यदुक्तवांस्तन श्रुतिस्मृसात्मकः सर्वोऽपि प्रमाणशब्दो हेतुत्वेन व्यासाभिमत

तत्। यश्नो दानं तपश्चेव पावनानि मनीपिणाम्। पतान्यपि तु कर्माणि सङ्गं त्यक्त्वा फलं तथा। कर्ज्ववानीति मे पार्थ निश्चितं मतमुक्तमम् इति गीतावाक्यात्। सहस्रसमे सन्ने हिरण्मयशकुनिकपन्नहादर्शनस्य तत्र श्रावणात्। नाभ्यादीनां यश्चेषु भगवत्प्रादुर्भाषस्य
श्रीभागवतेऽप्युक्तत्वाच्च। अथवा, यमेवैष वृणुते तेन लभ्यः. भक्ता त्वनन्यया शक्य इत्यादिषु साधनान्तरव्युदासान्न प्राप्नोतीति
सन्देहे अधुना प्रथमाधिकरणे विचार्यते। तथाच शेषिशेषभावः
सङ्गतिरित्यर्थः। नतु गुणानामिव कर्मणामुपासनास्वकपनिवाहकत्वामावेनानावश्यकत्वात् कि तिक्वचारेणेत्याकाङ्कायां विचारफलं
पादार्थे वदन्तः सूत्रमवतार्ये व्याकुर्वन्ति। \* विधीत्यादि \*। \* इमिनिते \*। निषेधपक्षम्। तथाच विद्यासामर्थ्यवेधमायाऽयं विचार
इत्यर्थः। सिद्धान्तेनाधिकरणं हेतुव्यपदेशादित्यत्र सिद्धान्तिनः
सूक्ष्मद्रशित्वस्यावधारितत्वाक्तथेत्येतद्र्थं तमेवाहेत्यश्रः। शब्दशब्दमयोगतात्पर्यमाद्वः। \* अत्रेत्यादि \*। संप्रहेण यत् सिद्धं तद्दाद्वः।

इति क्रायते। तेन "केवलेन हि भावन गोप्यो गावः खगा मृगाः। येऽन्ये मृद्विषयो नागाः सिद्धा मामीयुरञ्जसा । यन्न योगन सांख्येन दानव्रततपोऽध्वरैः। व्याख्यास्वाध्यायसन्न्यासैः प्राप्तु-याद् यत्नवानिप"इसादिक्षा स्मृतिरिष संगृह्यते। एतेन श्रुसादि-प्रमाणवादिनामिदमेवाभिमतं, तिद्वरुद्धवादिनामितोऽन्यदिति तेषा-मप्राणिकत्वं क्राप्यते । अत एव स्वनाम गृहीतम् । स्वस्य वेद्व्यासकर्तृत्वेन तत्रैव यतो भरः। अपरं च वैदिकसिद्धान्ते भगन्वत्स्वरूपस्येव स्वतन्त्रपुरुषार्थत्वाद प्राप्ततत्स्वरूपाणां मुक्सिन-च्छाकथनान्मुक्तोपस्य्यव्यपदेशाच्च मुक्तरपरमपुरुषार्थत्वाद सान्यतु नामाऽन्यः साधनैः। वस्तुतः परमपुरुषार्थत्वाद सान्यतु नामाऽन्यः साधनैः। वस्तुतः परमपुरुषार्थत्वाद सान्यतु नामाऽन्यः साधनैः। वस्तुतः परमपुरुषार्थां य उक्तरूपः स तु सर्वात्मभावनैविति क्षापनाय फलपदमनुक्त्वा पुरुषार्थपद-मुक्तम्। एवं ससस्य सूत्रस्यार्थान्तरमिष व्यासाभिमतमिति क्षायन्ते। तथा सस्यं विल्लाः परोगः। तथाहि। पुरुषार्थो भगवानेव। कुतः। अतःशब्दात् । अतःपदिविश्वष्ठित्राव्यादिसर्थः।

<sup>#</sup> एतेनेत्यादि \* | \* अभिमतमिति \* | तात्पर्यगोचरम् | \* तद्वि-रुद्धवादिनामिति \* | तत्तात्पर्यविरुद्धवादिनाम् | \* अप्रामाणिक-त्वमिति \* | प्रमाणतात्पर्यानभिन्नत्वम् | बाद्रायणपदोक्तितात्प-यमाद्वः | \* अत एवेत्यादि \* | \* तत्रैवेति \* | प्रमाणभूते राब्दे | पुरुषार्थपद्तात्पर्यमाद्वः | \* अपरं चेत्यादि \* | \* अन्यैः साधनैरि-ति \* | मर्यादामार्गायैः कर्मन्नानविहितभक्तिरुपैः साधनैः । एतेन भास्कराचार्याद्वज्ञीकृतो न्नानकर्मसमुरुचयः पूर्वकन्नाविष्णान्त इति बोधितम् | पुरुषार्थपदेन सूचितमर्थान्तरमाद्वः \* एवं सतीत्यादि \* अस्यां अतौ तमसः परस्तादित्यनेनानुपाधित्वबोधनात् स्वतो वि-रुद्धधर्माधारत्वं बोध्यते । परात् परमित्यनेनान्नराद्वत्तमत्वम् । तथा-चाक्षरात् परो यः स एव परमपुरुषार्थं इति सिद्धाति । एवं स्था-

तैसिरीयोषनिषत्मु पठ्यते । अतः परं नान्यदणीयसः हि पराद परं यन्महतो महान्तं, यदेकमञ्यक्तमनन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परस्तादिति ॥ १ ॥

अथात्र प्रस्वतिष्ठते ।

शेषत्वात् पुरुषार्थवादो यथाऽन्येष्विति जैमिनिः॥२॥

विष्णोरिज्यत्वेन कर्मशेवत्वात् तत्स्वरूपज्ञानपूर्वको यागः फलातिशयहेतुरिति तन्माहात्म्यमुच्यत इसर्थवाद्रूपं तत् । अत्र दृष्टान्तमाह । यथान्येष्विति अन्येषु द्रव्यसंस्कारकर्मसु, यस्य पर्ण-मयि जुहूर्भवति न पाप इलोक शृणोति यदाङ्के चक्षुरेव भ्रा-तृव्यस्य दृङ्के यत्प्रयाजानुयाजा इज्यन्ते वर्म वा एतद् यज्ञस्य-क्रियते वर्म यजमानस्य भ्रातृव्याभिभूसा इसेनजातीयिका फल-श्रुतिर्थवादस्तद्रदिसर्थः ॥ २ ॥

ख्यानद्वयेन केवलविद्याया एव पुरुषार्थपर्यवसायित्वम् । पुरुषोत्तम-स्यैव च परमपुरुषार्थत्वं बोधितम् ॥ १॥

रोषत्वात पुरुषार्थवादे। यथान्येष्विति जैमिनिः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । अथ्यत्यादि ॥ सिद्धान्तसूत्रे सर्वात्मभावस्य स्वतम्त्रतया पुरुषार्थपयंवसायित्वे परब्रह्मण एव च परमपुरुषार्थत्वे दशितेऽपि हेतुव्यपदेशविषयश्रुतौ फलिदित्सया कारियतृत्वस्योक्तत्वात क्रिययैव फलम । छान्देग्यं कर्माङ्गोपासनानामेव पूर्वमुपक्रान्तत्वादन्यासामपि कर्मशेषत्वेन फलत्वम् । ईश्वरस्य च तच्छेपतयैव
फलदत्विमत्याशयेन पूर्वमीमांसक उक्तर्थे प्रातेकूलतयाऽविस्तिौ
भवतीत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । अविष्णोरित्यादि अ। अयमर्थः ।
पूर्वपादं कर्माङ्गोपासनानां निर्णये तुन पूर्वकाण्डविरोधः। यत्पुनरात्मक्षानांदः सर्वात्मभावस्य च स्वातन्त्रयेण पुरुषार्थपर्यवसायित्वं परब्रह्मणः परमपुरुषार्थत्वं चेत्युक्तम् । तन्न युक्तम् । कृतः । रोषत्वात् ।
रोषलक्षणे पुरुषः कर्मार्थत्वादिति पुरुषस्य कर्मार्थत्वमुक्तम् । तन्न
चोदनाविचारे कर्नृतया सिद्ध्यतीत्यात्मञ्चापकानि वाक्यानि कर्तृ-

ननु तमेव विदित्वा मुनिर्भवसेतमेव प्रश्नाजिनो लोकपीप्स-न्तः प्रव्रजान्त । एतद्रेषे च ते ह स्म पुत्रेषणायाश्च वित्तेषणाया-श्च लोकेषणायाश्च न्युत्थायाथ भिक्षाचर्य चरन्तीति श्रुतिर्भगवज्ज्ञान-वतः सर्वसागं वदतीति न त्वदुक्तं साधीय इसत उत्तरं पठति ॥

# आचारदर्शनात् ॥ ३ ॥

ब्रह्मविदामिष् विशिष्ठादीनामिष्निहोत्रादिकरणं जैमिनिः प-इयतीति तदाचारं प्रामाणिकमिति च मनुत इति तन्मतमनुवद-किममप्यनुक्तवान् व्यासः । ब्रह्मविदां सागावश्यकत्वे गार्ह्रम्थ्य-मेतेषां न स्यादिति भावः । उक्तश्रुतिस्तु कर्मण्यशक्तानां तेषां

स्वक्षपबे। धकानि । पवं ब्रह्मवाक्यानि ब्रह्मणोऽनन्तक्षपैरिज्यत्वात् यो देवानां नामधा एक पवेत्यादिमन्त्रवर्णेन तत्तन्नामकत्वाच कर्मरोष-त्वं तस्मात् । तत्स्वक्षपञ्चांनत्यादिवक्ष्यमाणभाष्याक्तरीत्या तत्ताहरा-मतस्तत्र पुरुषार्थत्ववाद इत्यर्थः । विष्णोरिज्यत्वं ब्रह्मत्वं च रातद्-षणीकारोपन्यस्तात् संकर्षणकाण्डसमाप्तिस्थात्, स विष्णुराह हि, तद् ब्रह्मत्याचक्षते इति सूत्रद्वयात् सिद्ध्यतीति मुख्यतया तस्यैव रोषत्वमत्र व्याख्यातम् । अन्येषां च रोषत्वात् तत्फलस्यार्थवादत्वं जीमिनिना चतुर्थस्य तृतीयपादं उक्तम् । द्रव्यसंस्कारकर्मसु परार्थ-त्वात् फलश्चर्तिरर्थवादः स्यादिति । तदुद्राहरणं च, यस्य पर्णम-यीत्यादिनोक्तम् ॥ २ ॥

आचारदर्शनात्॥ सूत्रचतुष्टयमत्रतारयन्ति \* ननु तमित्या-दि \* । \* उत्तरं पठतीति \* उत्ताराङ्कायां विद्यायाः पुरुषार्थत्वं वारियतुमग्रिमसूत्राणि वक्तीत्यर्थः। सूत्रं व्याकुर्वन्तः प्रथमत आ-चारमेव कुतो वद्तीत्यत आहुः। \* ब्रह्मावदामित्यादि \* । \* प्रा-माणिकं च मनुत इति \* । यदेव विद्ययेतिश्रृत्युपोद्वलकत्वेन तथा मनुतं। तर्हि तमेव विदित्वेत्यादिश्रुतेः का गतिरित्यत आह। \* उत्ते-स्थादि \* । ननु प्रवाजश्रुतेरशक्ताधिकारकत्ववत् कर्मकरणश्रुते- सागमनुवदति। होकैषणायाश्च च्युथायेति श्रुतेर्लोकसंग्रहार्थे त-त्करणीमति न वक्तुं शक्यम् ॥ ३॥

# तच्छ्रतेः ॥ ४ ॥

ब्रह्मविदः कर्माचारनिरूपकश्चतेरियर्थः । सा च, जनको ह वैदेहो बहुदक्षिणेन यज्ञेनेज इसादिरूपा । तथाच ज्ञानेनैवार्थिसि-द्विश्चेत स्यात्तदा तद्वत आयाससाध्ये कर्मणि प्रदत्तिन स्यादिति भावः ॥ ४॥

#### समन्वारम्भणात् ॥ ५ ॥

तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते इति श्रुतिः फलारम्भे विद्याक-र्मणोः साहिसं दर्शयतीति न स्वातन्त्र्यं विद्यायाम् ॥ ५ ॥

#### तद्वतो विधानात् ॥ ६ ॥

ब्रह्मिष्ठो ब्रह्मा दर्शपूर्णमासयोस्तं दृणीत इति कल्पश्रुसा ब्र-ह्मविदो ब्रह्मत्वेन वरणं विधीयत इतिब्रह्मज्ञानस्यार्तिज्याधिकार-सम्पादकत्वात कर्मशेषत्वमेवेसर्थः ॥ ६ ॥

ननु यदहरेव विरजेव तदहरेव पत्रजेद्, गृहाद्वा पत्रजेद्वनाद्वे-

लेकसंग्रहाधित्वस्यापि शक्यवचनत्वान्नेदं साधीय इत्यत आह को केत्यादि कत्याच आचारदर्शनान्यथा नुपपत्या तथा कल्प्यत इत्य-र्थः । अन्ये त्वाचारदर्शनसूत्रे जनको ह वा इति श्रुतिं, ब्रितीये च यदेव विद्ययेत्युदाहरन्ति । तिच्चन्त्यम् । ब्रितीयसुत्रवैयर्थ्यापत्तेः॥३॥

> तच्छ्रतः ॥ ४॥ समन्वारम्भणात् ॥ ५॥ तद्वतों विधानात् ॥ एतद्भाष्यं सुगमम् ॥ ६॥

सादिश्वातिभ्यो विहितत्वाविशेषात् कर्मतत्त्यागयोरैच्छिको विक-स्पोऽङ्गीकार्योऽतो न शेषिशेषभाव इसत उत्तरं पठति ॥

#### नियमाच ॥ ७ ॥

आदिवनं धूम्रललामगलभेत यो दुर्नाह्मणः सोमं पिपासेत ऐन्द्राग्नंपुनरुत्सष्टमालभेत य आतृतीयात पुरुषात सोमं न पिवेद् विच्छिनो वा एतस्य सोमपीथो यो ब्राह्मणः सन्नाऽऽतृतीयात पुरुषात सोमं न पिवति। यावज्जीवमिन्नहोत्रं जहुयादिसादिश्चितिभ्यो यथा कर्मकरणे नियमः श्रूयते, न तथा तत्त्याग इति नोक्कपक्षः साधिरिसर्थः। चकाराद "नियतस्य तु संन्यासः कर्मणो नोपप- द्यते। मोहात तस्य परिसागस्ताममः परिकीर्त्ततत" इसादिष्ट- पा समृतिः समुच्चीयते। सागविधिरशक्तिवषय इत्युक्तामिति न्राप्ते॥ १॥

मतिवदीत ॥

नियमाध्य ॥ सूत्रमवतारयन्ति । क्ष निवत्यादि क्ष । व्याकु-र्वन्ति । क्ष आश्विनमित्यादि क्ष । अत्र दुर्वाद्यण इति विच्छिन्न इति पदाश्यामकरणे निन्दा बोध्यते । तेन च नियमेन नित्यत्वं कर्मणो व्यक्तीमवति । तथाग्रं यावज्ञीवाधिकरणं सूत्रपञ्चकोक्तं निगमय-न्ति । क्ष त्यागत्यादि क्ष । क्ष इति प्राप्तं इति क्ष । एवं प्रकारेण ब्र-द्याणस्तिद्विद्यायाः केमुतिकेन जीवविद्यापाश्च कर्मशेषत्वे प्राप्ते ।

अन्य तु, तच्छ्रितेरित्यत्र विद्यायाः कर्मशेषत्वाय, यदेव वि-द्येषेति श्रुतिमुदाहर्गन्त । तद्वतो विधानादित्यत्र, आचार्यकुलाद्वेदम-धीत्येति छान्दोग्यसमाप्तिस्थश्रुत्या वदार्थज्ञानवतः कर्माधिकारं व्या-कुर्वन्ति । नियमाच्चत्यत्र, कुर्वन्नेत्र हि कर्माणि जिजीविषेच्छतं समाः एवं त्विप नान्यथेतं। दिस्त न कर्म लिप्यते नर इतीशावास्यश्रु-ति, जरामयसत्रश्रुति चोदाहर्गन्त । तन्मते विद्यायाः कर्मशेषत्व-मिति पूर्वपक्षः ॥ ७॥

# अधिकोपदेशात्तु बादरायणस्यैवं तहरीनात् ॥ ८॥

तुशब्दः पूर्वपक्षं व्यवच्छिनित । यदुक्तं शेपत्वात पुरुषार्थवाद इति तन्नोपपद्यते । कुतः । अधिकोपदेशात । कर्मसाम्यमपि
न वक्तुं शक्यं यत्र तत्र तच्छेपत्वं दूरापास्तम् । यत ईश्वरः कर्मणः सकाशादिभिक उपदिश्यते । तथाहि । स वा अयमात्मा सर्वस्य वशी सर्वस्येशानः सर्वस्याधिपतिः सर्वभिदं मशास्ति यदिदं
किश्च। स न साधुना कर्मणा भूयान्नो एवासाधुना कनीयानित्युपक्रम्याऽग्रे पठचिते, तमेतं वेदानुवचनेन विविदिपन्ति ब्रह्मचर्येण
तपसा श्रद्धया यज्ञेनानाशकेन चेतमेव विदित्वा मुनिर्भवसेतमेव
मत्राजिनो लोकमभीष्यन्तः मत्रजन्तिसादि।एवं सित यज्ज्ञानसाधनत्वं यज्ञे तस्य यज्ञशेपत्वं कयं स्यात्।किन्तु यज्ञस्य तद्वेदनशेपत्वम।
एतेनेज्यत्वेन तच्छेपत्वं मत्युक्तं वेदितव्यम् । तज्ज्ञानस्य यागपूर्वाङ्ग-

 त्वाद तिद्विशिष्टस्य तस्य ब्राह्मह्माध्यनत्वात् । नच पूर्व सामान्यत इज्यज्ञानमासीद यज्ञेन विशेषतो ज्ञाने सित पुनर्यज्ञकरणे पूर्णं कर्मफलं भवतीति न तद्शेषत्विमित वाच्यम् । तमेव विदित्वा मुनिर्भवसेतमेव प्रवाजिनो लोकमभीप्सन्तः प्रव्रजन्तीति श्रुतेलाद्वेदन्तस्य गाईस्थ्यविरोधित्वेन तदसम्भवाद् । यश्च साध्वसाधुकमफल-सम्बन्धरिहतस्तस्य कर्तृत्वेन तथात्वमनुपपन्नमतो जीवात्मन एव तथात्वं न तु परस्य । नचैतयोर्वास्तवाऽभेदान्नविमित वाच्यम् । वास्तवाभेदाज्जीवेऽप्युक्तश्रुतिभ्यस्तथात्वस्य स्वचत्वात् । वास्तवा-ऽभेदस्य पूर्वमेव निरस्तत्वात्तमादाय ये पूर्वपक्षास्त पूर्वपक्षा एवेस-

फलत्वेन यागशेषत्वानङ्गीकारात् । अतस्तदप्रयोजकमित्यर्थः । पुनः शेषत्वमाशङ्का निषेधन्ति अनचेत्यादि अ । पूर्वे गुरुमुखादध्ययने ततस्तरयावर्त्तनेन स्वाध्यायत्वसम्पादने ब्रह्मण इज्यत्वेन सामान्यतो शानमासीत्ततस्त बुद्देश्यकस्य ब्रह्मय इन्ययशस्य च करणे वि-शेषतो ज्ञाने सति पुनर्यज्ञकरणे यदेव विद्ययेति श्रुत्या यागस्य वी-र्यवत्तायां पूर्ण फलं भवतीति तात्पर्यात्, तमेतं वेदानुवचनेनेति श्चत्या न ब्रह्मणो यागदेापत्विनवृत्तिरित्येवं न वाच्यम् । एतमेवेत्या-दितद्ग्रिमश्रुतेस्तादग्ब्रह्मज्ञानस्य गार्हस्थ्यविरोधित्वन यश्वासम्भवा-त्। तदसम्भवे तथा फलोत्पत्यापादानस्यापि कर्त्तुमशक्यत्वाद् ब्रह्मणः कर्मशेषत्वं नापादयितुं शक्यमित्यर्थः । नन्वीश्वरस्य कर्तृ-त्वाद्विश्वसृड्न्यायेन यश्वकर्त्तृत्वे सुखेन तच्छेषत्वसम्भव इत्याशङ्का म्। एकदेशिप्रतिपन्नम्। जीवब्रह्मैक्यमादाय पुनः शेषत्वाशद्भायां तबुपगम्य परिहरन्ति । अन्वेतयोरित्यादि अ । अत्रथात्वस्ये-ति #। ईश्वरवत् कर्मशोषित्वस्य। ननु यदि जीवेश्वरयोर्वास्तवामे-द् उपगतस्तर्शेकतरपक्षपातस्य कर्त्तुमयुक्तत्वादुभयमप्यस्त्वित श-द्वायां सिद्धान्ते तद्वुपगमेनाहुः। \* वास्तवाभेदस्यत्यादि \*। जीव-ब्रह्मणोर्हि घटाकाशमहाकाशयोरिवोपाधितो भेदो,वस्तुतस्त्वभेदः।

लमुक्तवा। न कर्मणा न मजया धनेन लागनेके अमृतत्वमानशः।
परेण नाकं निहितं गुहायां विभ्राजते यद् यतयो विश्वन्तीति श्रुला कर्ममजाधनैमींक्षामाप्तिमुक्त्वा लागेन तत्याप्तिरुच्यते। लागविषय-स्यान्यस्यानुक्त्या सान्निध्यात् कर्मादीनामेन लागोऽभिनेतः। त-थाच मुक्तोपसृष्यत्वाद्भगवत उक्तसाधनेन मुक्ताः सन्तो नाकं पर्ण विद्यमानमपि भक्त्या गुहायां विभ्राजते, यद्, यस्मात् परं नापरमत्तीलादिनोपकान्तत्वात् पुरुषोत्तमस्बद्धपं यतयो विरहभावेन तदिना स्थातुमशक्तास्तत्पाप्त्यर्थं यतमाना विश्वन्तीति भक्तिमार्गी-याणीं फलमुक्तम्। अग्रे वेदान्तविज्ञानेत्यृचा ज्ञानमार्गीयाणां फलस्मक्तम्। अन्यथा पौनरुक्तयं स्यात्। एवं कर्मज्ञानाभ्यामधिको भक्तिमार्गस्तत्पाप्यः पुरुषोत्तमश्च श्रुतानुषदिक्यत इति तदेकप्रमाणवादिनो वादरायणस्य मतमप्येवं जामिनिमतादिधिकिमिलर्थः। एवं श्रुला परमतं निरस्य शिष्यविश्वासार्थं स्वानुभवमापे प्रमाण-यति। तद्दर्शनादिति। उक्ताधिक्यवच्चेनेव भगवतो भक्तिमार्गस्य

पताहशाभेदस्य द्वितीयाध्यायतृतीयपादे, अंशो नानेत्यश्रांशत्वव्यवस्थापनेन निरस्तत्वात् । तमादाय ये पूर्वपक्षास्ते जीवस्वसपाशानात्पूवेपक्षा पव न भवन्तीति तथेत्यर्थः । श्रुत्यन्तरेणापि कर्मशेषत्वं परिहरन्ति । \* न कर्मणेत्यादि \* । श्रुतिस्तु बृहश्वारायणे अणोरणीयानित्यनुवाकस्था । अत्रानुवाकारम्भमन्त्रे महिमानमीश इत्यनेनेशपद्वाव्यस्य शिवस्य विभूतित्वकथनाद्, यस्मात् परमिति मन्त्रस्य इवेतारश्वतरेऽपि श्रवणाव्छिवपरत्वभ्रमो भा भूदित्येतदर्थे भाष्ये पुरुषोत्तमस्वरूपपदमुक्तम् । पतस्यानुवाकस्य यथा पुरुषोत्तमपरत्वं तथा
प्रहृत्ताख्ये वादे मया सम्यगुपपादितमिति विशेषतो नोच्यते । अत्रतन्मन्त्रद्वयोक्तयोः प्रवेशपरिमोक्तयोर्भक्तिश्वानफलयोरनावृत्तिरूपत्वाद दुःखसाहंचर्याभावेन कर्मफलादाधिक्यं बोधितमिति तौ कर्ममा-

चानुभवादिसर्थः । श्रुतयोऽधिकमात्मानन्दर्शयन्तीति न व्याख्यानम् । उपदेशपदेन पौनरुक्तयापत्तेः । तन्मतमनिरस्य तस्माद स्वन्मत आधिक्यमात्रोक्सा निष्कामकर्मणश्चित्तशुद्धिहेतुत्वेन परम्परान्शानमार्गोपयोगाङ्गीकारोऽत्र सूच्यते । पुष्टिभक्तिमार्गे तु सोऽपि न । यत्र योगेनेति वाक्याद । एवं सति कव कर्मशेषत्वगन्धोऽपि ब्रह्मणीति भावः ॥ ८॥

# तुल्यं दर्शनम् ॥ ९ ॥

यदुक्तमाचारदर्शनाव कर्मशेपत्वं ब्रह्मण इति तदिष न्रसा-धीयः । तुल्यं यतो दर्शनम् । ब्रह्मविदां शुकतृतीयजनमवदार्प-भादीनां सागद्शनाव । एतेन यद्विदां कर्मसागस्तस्य कर्मशेपत्वं कथं शङ्कितुमपि शक्यमिति भावः सूच्यते । एतेन कर्मण्यशक्तान् प्रति सागविधिरिति निरस्तम् । शुकादीनामतथात्वाव ॥ ९ ॥

गींदुत्कृष्टाविति सिद्धम् । दर्शनव्याख्याने, भिक्तमार्गस्य चेति च-कारो ज्ञानमार्गसमुच्चायकः । श्रुतिसूत्रशेषयोव्याख्यानं तृत्ताना-र्थम् । मतान्तरीये पतद्व्याख्याने अयुक्तत्वं बोधयन्ति । \* श्रुतय इत्यादि \* शारीरादिधिकं परमात्मानं दर्शयतीति यद् व्याख्यानं त-त्पौनक्त्त्वापादकत्वादयुक्तमित्यर्थः । एवं स्वोक्तं व्याख्यानं समर्थ-यित्वा बादरायणपदेन स्वमतबोधनस्य तात्पर्यमाद्यः । \* तन्मतिन-त्यादि \* । \* तन्मतिमिति \* जैमिनीयं मतम् । अर्थस्तु स्फुटः । एवमेतेन स्त्रेण जैमिन्युक्तस्य शेपत्वस्य हेतोर्बाधितत्वं स्फुटी-कृतम् ॥ ८॥

एवं ब्रह्मणः कर्मशेषत्वं निराकृत्य विद्यायाः कर्मशेषत्वं वा-रयतीत्याशयेनाहुः॥

तुल्यन्दर्शनम् ॥ भाष्यमत्र प्रकटार्थम् । तथाच य आचारद-र्शन इति हेतुर्विद्यायाः कर्माङ्गत्व उक्तः सोऽपि साधारणत्वाद्धेत्वा- ननु जनको इ वैदेह इति श्रुतिसाहाय्यादाचारदर्शनं साग-दर्शनाद्धिकबछमिसत उत्तरं पठति ।

### असार्वत्रिकी ॥ १०॥

व्रहाविदां सर्वेपामेतदाचारं चे कि रूपये च्छ्रितिस्तदा त्वदुक्तं स्यान्न त्वेवम् । यत एतादृशी श्रुतिर्व्रह्मवित्सु सर्वेषु न श्रुयते । तथाहि । एतद्ध स्म वै तद्धिद्वांस आहुर्ऋपयः कावपेयाः । किमर्था वयमध्येष्यामहे किमर्था वयं यक्ष्यामहे । एतद्ध स्म वै तत्पूर्वे वि- ह्यांसोऽगिनहोत्रं न जुहुवाञ्चक्रिरं एतं वै तमात्मानं विदित्वा ब्रा- ह्याः पुत्रेषणायाश्च लोकेपणायाश्च व्युत्थायाथ भिक्षाचर्यं चरन्ति । एतावदरे खल्वऽमृतत्विमिति होक्त्वा याज्ञवल्क्यः प्रव- व्राजेसादिश्चतयो बह्वचस्तद्विदां कर्मसागमेत्रानुवदन्सतस्यागपक्ष एव वल्वान् ॥ १० ॥

ननु ब्रह्मवित्त्वाविशेषेऽप्येकेषां कर्मकृतिरेकेषां तत्त्याग इति विभागः कुत इसाशङ्का तत्र हेतुमाह ।

भास इति बोध्यते। ब्रह्मणः कर्माङ्गत्वं च कैमुतिकान्निरस्यते। जै-मिनीयकृता त्यागव्यवस्था च निरस्यत इति तत्र बोधितम्॥९॥

असार्वित्रकी ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* निवत्यादि \* सदा-चारस्य तुल्यत्वेऽपि केवलस्य परमुखनिरीक्षकत्वेन श्रत्युपष्टब्धसेव बलवत्त्वमतस्तुल्यत्वं न हेतोः साधारणत्वापादकमित्याशङ्कायां श्रु-तेरपि साधारण्यं बोधियतुं सूत्रान्तरं पठतीत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \*ब्रह्मविद्यामित्यादि \* अत्र प्रथमा श्रुतिर्वृहद्वारण्यके शारीरब्राह्मणे । क्वितीया मैत्रेयीब्राह्मणे । तथाच श्रुतरिष साधारणत्वात तद्बहुत्वा-जुगृहीतस्त्यागपक्ष पव बलवान्न तु तत्करणपक्ष इत्यर्थः । अन्य तु यदेव विद्ययेति श्रुतिरुद्रीथिवद्यापिठतेतितस्या एव कर्माङ्कतां बोधयतीति विद्यायाः कर्माङ्कता असार्वित्रकीत्यर्थमाहुः ॥१०॥

### विभागः शतवत्॥ ११॥

एतस्यवानन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्तीति श्रुतेर्मान्तुषानन्दमारभ्य ब्रह्मानन्दपर्यन्तं ये गणिता आनन्दास्ते सर्वे पुरुषोत्तमानन्दात्मका एव । एवं सित येषु यावानानन्दो दत्तोऽस्ति तावन्तं तं निक्षपयन्यधिकारतारतम्यन तद्दानिमिति ज्ञापनाय शतो-चरमानन्दं श्रुतिन्यक्षपयद । अत एव पुरुषायुःसंख्यासमानसंख्ययेवोत्कर्ष उक्तस्तेन पुरुषधर्मस्याधिकारस्यवोत्कर्षः सुच्यते । एवं प्रकृतेऽप्यन्यभावराहित्यतारतम्येन भगवद्भावतारतम्यमत्र त्वनुत्रक्षे प्रवाधिकारक्ष्य इति तदुत्कर्षे सागस्तदनुत्कर्षे नेसर्थः॥११॥ यच्चोक्तं तद्वतो विधानादिति तत्राह ।

विभागः शतवत् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \*। यदि वहुप्रमाणप्रमितत्वात् कर्मत्यागपक्ष एव ज्यायाँस्तदांकरूपो विभागः किंहेतुक इति वक्तव्यम् । तद्वचने तु ब्रह्मवित्स्वपि ये कर्मण्यधिकारश्चन्यास्तेषामेव कर्मत्यक्तृत्वं सेत्स्यतीति न विद्याया वेद्यस्य वा आधिक्यसिद्धिरित्याशङ्कायां कर्मत्यागात्यागविभागे हेन्तुमाहेत्यथः । \* एतस्येत्यादि \*। निरूपयन्तीति सुव्विभक्तिवींच्या । \* अत एवेति \*। अधिकाराभिप्रायादेव । \* प्रकृत इति । कर्मत्यागात्यागविभागे ब्रह्मविदाचारिवभागं वा। \* अत्र त्विति \*। भगवन्द्रावतारतम्ये तु , तथाच कर्मत्यागात्यागविभागे एवमुत्कर्षस्तद्भावश्च बीजं, न तु त्वदुक्तमित्यर्थः ॥

अन्ये तु इदं सूत्रं समन्वारम्भणसूत्रोत्तरत्वेनाङ्गीकृत्येवं व्याकुर्वन्ति।
यथा शतमाश्यां दीयतामित्युक्तेऽद्धमेकस्मा अर्द्धमन्यस्मे दीयते तथा।
विद्यान्यमारभते कर्मान्यमिति विभागो द्रष्टव्य इति । तिच्चन्त्यम् ।
तत्र उपसंहारे इति तु कामयमान इति कथनात् कर्माङ्गभूतिवद्याया एव विवक्षितत्वावगमेन समन्वारम्भणस्य हेतुत्वाशङ्काया भ्रानितमूलत्वेन तदुपेक्षाया एव युक्तत्वादिति ॥ ११ ॥

### अध्ययनमात्रवतः ॥ १२॥

यदुक्तं ब्रह्मिष्ठो ब्रह्मिसादि तत्र ब्रह्मशब्देन वेद एवोच्यते, न तु परस्तथाच तं ब्रह्मत्वेनाविकृतशब्दरूपत्वं ज्ञात्वा सततं तद-ध्ययनमात्रं यः करोति, न तु तेन किश्चित कामयते तस्याधि-कारो ब्रह्मत्वार्त्विज्य इत्युच्यत इति न ब्रह्मज्ञानस्य कर्मशेषत्वम् । प्रस्ययस्यातिशायनार्थकत्वाद्तिशयेन ब्रह्मरूपस्तदेव भवतीति युक्तं तस्य तद्तिवज्यमेवं सति ब्रह्मपदं ब्राह्मण्यपरमपि सङ्गच्छते ॥

अथवा वेदाध्ययनमात्रवतः कर्मण्यधिकारो, न तु ब्रह्मविदो-ऽपीसर्थः। नच तदन्तःपातित्वेन वेदान्तानामप्यध्ययनस्यावश्यकत्वे तत्प्रतिपाद्यब्रह्मज्ञानस्याप्यवर्ज्जनीयत्वात्तदत एव तत्राधिकार इति वाच्यम्। शाब्दपरोक्षज्ञानस्य ब्रह्मज्ञानत्वाभावाद । न हि, सिता मधुरेतिशाब्दज्ञानमात्रवांस्तन्माधुर्यज्ञो भवति। तथा सति पित्तो-

अध्ययनमात्रवतः ॥ सूत्रमवतारयनित । ॥ यश्चेत्यादि ॥ । व्याकुर्वनित । ॥ यदुक्तमित्यादि ॥ । इप्ठन्प्रत्ययमृचितमर्थमादुः । ॥ अत्ययस्येत्यादि ॥ । पतादद्यस्य दुर्लभत्वाद्दर्शपूर्णमासयोश्च प्रतिपक्षान्तं कर्त्तव्यत्वात् तादद्याभावं तल्लोपप्रसङ्ग इत्यरुच्या पक्षान्तरमादुः । ॥ अथवेत्यादि ॥ । आचार्यकुलाद्धदमधीत्य यथाविधानं गुरोः कर्मातिद्येषणाभिसमादृत्य गुचौ देशे स्वाध्यायमधीयान इति श्रुतावध्ययनमात्रश्रवणात्तावनमात्रवत एवति तथत्यथः । नन्वध्ययनस्याक्षरग्रहणकपत्वेऽविद्वत्वात् कर्मानधिकारप्रसक्तिरथार्थज्ञानस्याच्यपिक्षितत्वं तदा तु वेदान्तेश्यो ब्रह्मज्ञानस्यापि सम्भवाद् ब्रह्मिष्टन्यापि कर्मद्रोषत्वर्मानवार्यमित्यादाङ्कामनृद्य परिहर्रन्त । ॥ नचेन्त्यादि ॥ ॥ ब्रह्मज्ञानत्वाभावादिति ॥ अत्र शाब्दज्ञानस्य तथात्वेन त्यादि ॥ ॥ ब्रह्मज्ञानत्वाभावादिति ॥ अत्र शाब्दज्ञानस्य तथात्वेन विवक्षितत्वाभावात् । तदुपपाद्यन्ति । ॥ न हीत्यादि ॥ ॥ तथा सतीत्यादि ॥ । तावतेव तन्माधुर्यञ्चत्वे सति तस्यापरोक्षज्ञानस्य रासनकपत्वात् तत्कार्य स्थात् तत्तु न दश्यते । एवं प्रकृतेऽपि यदि रासनकपत्वात् तत्कार्य स्थात् तत्तु न दश्यते । एवं प्रकृतेऽपि यदि

पशमादिकं तत्कार्यमापे स्यान्न त्वेवम् । अत एव छान्दोग्ये सनत्कुमारेण, यद्गेत्थ तेन मोपसीदेत्युक्तो नारद ऋग्वेदमारभ्य सर्पदेवजनविद्यापर्यन्तं स्वाधीतमुक्त्वाह, सोऽहं मन्त्रविदेवास्मि नात्मविदिसतोऽपरोक्षत्रह्मज्ञानमेव ब्रह्मज्ञानमुच्यते । अत एव तैत्तिरीयोपनिपत्सु वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्था इति पठ्यते । विज्ञानमनुभव
एव, न तु ज्ञानमात्रमतो दूरापास्तं कर्मशेपत्वं ब्रह्मणः । तं
विद्याकर्मणी इसादिस्तु संसार्यात्मनः पूर्वदेहसागसामियकं दृतान्तं
निद्यप्यति, न तु ब्रह्मविद इति, समन्वारम्भणादिति सूत्रमुपेक्षितमाचार्येण ॥ १२ ॥

यच्चोक्तं नियमाचेति तत्राह।

तत् तथा स्यात्तदा शुकादिवदेव चरेन्न त्वार्त्विज्यं कुर्यादतस्तदि-वैतद्पि नापरोक्षमित्यर्थः। अत श्रुतिसम्मतिमाहुः। \* अत एवे-त्यादि \*। लिङ्गेन तस्यापरोक्षज्ञानत्वं निवार्य श्रुत्यापि वारणायाहुः। \* तैसिरीयेत्यादि \*। ननु भवत्ववं तथापि समन्वारम्भणस्यापरि-ष्ट्रतत्वाद् विद्यायाः कर्मसाहित्यनेव फलजनकताङ्गीकार्येति विद्या-याः कर्मशेषत्वं त्वनिवार्यमित्याशङ्कायामाहुः। \* तं विद्यत्यादि \*। यतः सा संसारिवृत्तान्तं शारीरब्रह्मणे निरूपयत्यतस्तत्र विद्यापदेन विद्वद्वाक्योक्ता कर्माङ्गभूतैव विद्या 5भिष्रेयते । अत एव तत्र विद्या-कर्मभ्यां देवं वा, पिञ्यं वा, गान्धर्व वेति ताइशशरीरमेव फल-त्वन वक्ति, न माक्षमतस्तिसम् वाक्ये ब्रह्मवित्सगस्याप्यभावात् तदुपेक्षितमतो न वेदान्तोदितविद्याया अपि कर्मशेषत्वीमत्यर्थः । एतेन यद्नयेरेव व्याख्यातम् । औपनिषद्मात्मन्नानं स्वातन्त्रयेणेव प्रयोजनवत् प्रतीयमानं न कर्माधिकारकारणतां प्रतिपद्यत इति प्र-तिपाद्याम इति । तत्र बीजिमद्मेव वक्तव्यं, न तु कत्वन्तरज्ञानं क-त्वन्तराधिकारणापेक्ष्यत इति हृष्टान्तबोधितमिति स्चितम् । तथा सत्यपि ब्रह्मिष्ठपद्बोधितशेषताया अनपायादिति ॥ १२ ॥

# नाविशेषात्॥ १३॥

आकित्रनिस्सादिश्चितिभ्यः कर्मकृतो यथा नियमः श्चयते, न तथा साग इति यदुक्तं, तन्न । कुतः । अविशेषातः । न कर्मणा न प्रजया धनेन सागेनैके अमृतत्वमानश्चिरिति श्चितिः कर्मादिना अमृतत्वापाप्तिमुक्त्वा तत्त्यागेन तां वदन्ती कर्मसागस्यावक्य-कत्वं वदतीति तस्मान्न विशेषो यत इसर्थः । तथाचाऽमृतत्वमान-श्चिरित पदानमुमुक्षोः कर्मसागनियमोऽमुमुक्षोस्तत्कृतिनियम इति-व्यवस्थेति भावः ॥

ेअथवा, ननु क्रमपाप्ते तुरीयाश्रमे हि कर्मसागो, द्वितीये तस्मिन् कर्मकरणनियमस्तत्र च कर्त्तुरङ्गत्वेन तत्स्वरूपज्ञानमाव-

नाविशेषात् ॥ अवतारयन्ति । \* यच्चोक्तमित्यादि \* । सीतं हेतुं व्याकुर्वन्ति। \* न कर्मणत्यादिं \*। तथाचः यथा कर्मश्रुताव-करणनिन्दादिना तदावश्यकतया कर्मकरणनियमोऽवगम्यते तथा त्यागश्चनावपि कर्मादिभिर्मीक्षाप्राप्तिकथनपूर्वकं त्यागेन तत्प्राप्त्यु-क्या तदावश्यकतया त्यागस्यापि नियमो १वगम्यत इति तथत्यर्थः । तेन सिद्धमाहुः। \* तथांचत्यादि \*। एवं ब्रह्मज्ञानस्य कर्माङ्गत्वा-ऽभावेऽपि जीवस्वरूपक्षानस्य कर्माङ्गत्वं न वारायतुं शक्यमित्पाशङ्का-ऽप्यनेनैव निरस्ता भवतीत्याशयंन पक्षान्तरमाहुः \* अथवंत्यादि \* \* तत्र चेति \*। कर्मणि च अविशेषपद्स्य व्याख्यानम्। आश्रम-विशेषे विशेषाभावादिति । अयमर्थः । भाट्टा हि अध्ययनविधिगृ-हीतानां वेदान्तानां वेदशेषत्वायैवमुपवर्णयन्ति । तथाहि । यत्तावद् अविनाशी वा अरे अयमात्मेत्यादिना जायमानं शरीराद्यतिरिक्तनि-त्यातमस्वरूपसद्भावनानं तत् पारलोकिकफलककर्मानुष्ठानौप्यक-त्वात् कर्मज्ञानवदेव सामर्थ्यतः क्रतुमंयोगात् कत्वर्थम् । यथाः ज्योतिष्टोमादिवाक्याध्ययनं दृष्टेनैव द्वारंणानुष्टानौपियकं ज्ञानं जन-यतीति तद्रथतयैवाध्ययनं विधीयते । तथा अविनाशीत्यादिवाक्या-नामप्यध्ययनविधिरेव कर्मानुष्ठानापयाग्यात्मज्ञानार्थतां विधसे । त-द्यदि प्रमाणान्तरेणात्मनः शरीरादिविवेको नैकान्ततः सिद्धाति ।

ततो इद्वविवेकप्रतिपादकानामुपनिषद्वाक्यानां विरूपष्टकानमेव फल-म्। तदुक्तम्। "इत्याह नास्तिक्यनिराकारष्णुरात्मास्तितां भाष्यक्त-दत्र युक्त्या। इढत्वमेव तद्विषयः प्रबोधः प्रयाति वेदान्तनिषेवणेन" इति। यदि च रारीरादिव्यतिरिक्तात्मज्ञानमन्यतोऽपि सिद्धाति ततो यथैवान्यतः ऋतुन्नानसम्भवेऽप्यध्ययनोपात्तवेदवाक्यावगतकर्मरूपा-णामेव पुंसां कर्मस्वधिकारस्तथैवाध्ययनोपात्तोपनिषद्वाक्यावगतातम-तत्त्वानामेवाधिकार इत्यध्ययनविधिबलादेव फल्प्यते । यत्त्वात्मस-द्भावप्रतिपादनोपक्रमे, आत्मा वा अरे द्रष्टव्य इत्यादिकं विधिरूपं वाक्यं तत्तु वश्यमाणार्थस्यातिगहनत्वान्महोपयोगित्वाच्चालस्यं निवायं श्रद्धाविद्यापण कृत्वा वक्ष्यमाणार्थप्रतिपत्तिमात्रार्थम् । त-स्मादेतज्ञानं रघोपयोगित्वात् ऋत्वर्थम् । यानि पुनरितिकर्त्तव्य-ताविशेषे उपासनात्मकानि ज्ञानानि विधीयन्ते तेषां कृती रहोपयो-गाभावाद्रप्रफलत्वम् । अर्ष्टं च फलं वाक्यराषाद् द्विविधं अभ्युद्-यरूपं निःश्रेयरूपं च । सर्वोश्च कामानाप्तोति, सोऽर्जुते सर्वान् कामानित्याद्यक्तमभ्युद्यफलम् । न स पुनरावर्त्तत इत्याद्युक्तं निः-श्रयसफलमिति विवेकः।

यत्तु, विश्वानघन एवेतेभ्यो भूतेभ्य समुत्थाय तान्येवानुविन्ययित, न प्रत्य संज्ञास्तीति ब्राह्मणेन भूतचैतन्यमुक्तमित्याशङ्क्यते तन्न । स्वयमेव ब्राह्मणेन, अत्रेवमा भगवनमृमुहं न प्रत्य संज्ञास्तीत्यनेन पूर्वोक्ताऽजराऽमृतत्वस्य विनाशित्वाभिधानतो वाधात् पूर्वेपक्षं चोद्याख्यमुत्थाप्य, न वा अरं मोहमहं ब्रवीम्यविनाशी वा अरंऽयमान्याऽनुच्छित्तिधमेत्युक्तामात्रासंसर्गस्त्वस्य भवतीति कथनेन मात्रा-द्याच्यानां भूतेन्द्रियधमीणां विकाराणां सम्बन्धबोधनात् विज्ञान-धनशब्दोक्तो ज्ञानशक्तिस्वभाव आत्मा एतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय व्यक्तो भूत्वा तान्येवानुविनश्यति । भूतिवनाशाद्विनष्ट इव भवति । भूतसंख्यो ह्यसो स्वयं प्रत्यक्षेण गृह्यते । परेश्च शारिचेष्टादिविङ्गका-उनुमानेन । मुक्तस्तु प्रमाणपथातिवर्त्तनाद्विनष्ट इव भवतीति प्रकारेण मात्राणामेव नाश उच्यते, नात्मन इत्यविरोधात् । तद्कम् । "अविनाशी स्वक्रपेण पुरुषो याति नाशिताम् । मात्राणां सविकाराणां भूतादीनामसंज्ञिते"ति । अत्र हि मुक्तस्य ज्ञानाभावो बोध्यते । भूते-निद्रयादिवियोगे करणाभावेन ज्ञानोपायाभावात् । तत्केन कं पृरुषे-

दित्यारभ्य विद्यातारमरे केन विजानीयादित्यन्तेन विद्यानामावोषपा -दनात् । वस्तुतस्तु प्रकरणार्थोपसंहारोऽयम् । यत एव पूर्वोक्तन्या-येन भूतचैतन्यं न सम्भवति तस्माद् भूतेन्द्रियाणामसंक्षित्वम् । अ-चैतन्यम् । अन्यस्तु तेश्यो नित्यश्चेतनस्य स्वर्गगमनसम्भवाश स्वर्ग लोकं यातीत्यस्य प्रत्यक्षस्य विरोध इत्येवं भट्टकारिकाया अर्थादि-ति पार्थसाराधिमिश्राः । तथाच यथा प्रोक्षणसंस्कृता एव बीहयो याग उपयुज्यन्त एवमीपनिषद्शानसंस्कृत एव कर्ता उपयुज्यत इति तत्स्वरूपनिरूपकत्वेन वेदशेषा वेदान्ता इत्याहुः । तत्र भाष्यो-क्तं दूषणं पश्चादं व्युत्पाद्यम् । पूर्वे तु तदुक्तेऽस्यातमवाक्यतात्पर्य प्रकाइयते। शरीरादिव्यतिरिक्तात्मसत्तामात्रसाधना-त्वासङ्गतिः याऽविनाशीत्यादिश्र्वातंरिंति यदुक्तम् । तन्मदम् । शाबरभाष्ये नै-यायिकाचुक्तयुक्तिभिरेव तत्सिद्ध्या तत एव नास्तिक्यानिराकरणसि-द्धावविनाशी वा अर इत्यादिश्रुतिसन्दर्भस्य तदर्थताया वक्तुमयुक्त-त्वात् । एतदुपक्रमे, येनाहं नामृतास्यां किमहं तेन कुर्यामिति मो-क्षार्थत्वस्य श्रावणान्निरुपधिप्रियत्वबाधनस्याप्यन्यत्र वैराग्योत्पादना-र्थेत्वेन संसारिलिङ्गत्वाभावात् । ब्रह्म तं परादाद्योऽन्यत्रात्मनो ब्र-ह्या वेदेत्यादिनिन्दाश्चत्या आत्मज्ञानेन सर्वज्ञानश्रावणस्यापि स्तुत्यर्थ-ताया वक्तुमशक्यत्वात् । अध्ययनवाक्ये तु न विधिः, किन्त्वावश्य-कार्थे तव्य इति जिज्ञासासूत्र एवोपपादितम् । अर्थकानं तु सामा-न्यतो गुरुकृताज्ज्ञापनात् । विशेषस्तु तपआदिभ्यः साधनेभ्या मी-मांसाद्वयसहकृतेभ्य इत्यपि । अर्थज्ञानं च न द्रव्ययज्ञमात्रानुष्ठानो-पयोगि । चातुराश्रम्यधर्मार्थत्वात् । अन्यथा तद्वाक्यवैयर्थापत्तः । धर्मोऽपि न धर्मत्वन रूपेण वेदार्थः, किन्तु ब्रह्मात्मकत्वेन । यशां वै विष्णुरिति, धर्मी यस्यां मदात्मक इति श्रुतिस्मृतिभ्यां, सर्वे वेदा य-त्पदमामनन्तीति वेदैश्च सर्वैरहमेव वेद्य इत्यादिश्वतिस्मृतिभ्यश्च। एवञ्च विधिपक्षेऽपि आत्मावारे द्रष्टव्य इति दर्शनविधानं ब्राह्मणो-पक्रममारभ्यान्तं प्रोक्तस्यार्थस्यातिगहनत्वात् तद्थे न तुक्रत्वर्थम्। सोऽइनुते सर्वानित्यस्य यद्भ्युदयरूपत्वमुक्तम्।तद्य्यबुद्ध्वा।पर-प्राप्तिविवरणरूपत्वेन तस्य निःश्रेयसरूपत्वात् । इदं च प्रागुप-पाँदितम् । यद्पि, न प्रेत्य संज्ञास्तीत्यनेन माञ्चदशायामात्मनः करणाभावांज्ज्ञानशून्यत्वमुच्यत इत्युक्तम् । तदपि तथा ।

श्यकम् । तच्च वेदान्तैरेवेति कथं न कर्मशेषत्विमत्युतस्त्र-माशङ्का निषेधति । नेति । यदहरेव विरजेदिति श्रुतेस्तावत क-माणि कुर्वीत न निर्विद्येत यावतिति भगवाद्वाक्याच्च सागे वैरा-ग्यस्य च प्रयोजकत्वादाश्रमविशेषे विशेषाभावादप्रयोजकत्वादिस-र्थः । यत्रापि क्वचित्क्रमप्राप्तिस्तत्रापि न तज्कानं ब्रह्मज्ञानिमिति

अनुच्छित्तिधर्मेत्यनेन तत्रैव धर्मानुच्छित्ति श्रावियत्वा यद्वैतन्न प-इयति पश्यन् वै तद् द्वष्टव्यं न पश्यतीत्यादिना करणाभा-वेऽपि स्वत एव दर्शनस्य विभक्ताभावेनान्याद्शैनस्य चोक्ताँ ख-तोऽविभक्तदर्शनस्येव व्युत्पादनादिति । वस्तुतस्तिवदमपि ब्रह्मप्रकर-णिमति वाक्यान्वयाधिकरणे व्युत्पादितमिति न तत्र जीवात्मस-सासाधनार्थत्वगन्धोऽपि । तस्मान्न कर्नृशेषा वेदान्ताः।अतः परं भाष्यं विवियते । \* यदहरेवेत्यादि \* यदुक्तं फर्जृखरूपनिरूपक-त्वात् कर्मशेषत्वं वेदान्तानामिति । तन्न युक्तम् । कर्त्तुः कर्मशेषत्वा-भावात् । यदहरेवेत्यादिश्रृतंस्तावत् कर्माणीति भगवद्वाक्याच्च त्यागे वैराग्यस्यैव प्रयोजकत्वाद्वेराग्योत्पत्तिपर्यन्तमेव कर्मकरणप्रा-प्तेराश्रमविशेषस्याप्रयोजकत्वाद्वेदानां पूर्वोक्तरीत्या कर्ममोक्षाय क-र्माणि विधत्ते ह्यगदं यथेति स्मृत्या च कर्मत्याग एव तात्पर्याद्वेदानां वेदान्तरोषत्वाज्जीवनिरूपकवेदान्तभागस्यापि त्यागकर्त्तृनिरूपकत्व-मेव मुख्यम् । कर्मकर्त्तृनिरूपणं तु प्रासङ्गिकम् । अत एव तद्वाक्येषु, इति तु कामयमान इति, अथाकामयमान इत्युभयविधं तत्स्वरूपं नि-रूप्यते। अत आश्रमविशेषमादाय वेदान्तानां कर्मशेषत्वस्थापनमः युक्तमेवेत्यर्थः । ननु त्यागस्य फलार्थत्वेऽपि ज्ञानाङ्गत्वाज्ज्ञानस्य च वेदान्तसिद्धस्य कर्माङ्गतायाः प्रागवोक्तत्वात् प्रवाजेऽपि चातुराश्र-म्यपक्षकथनेनाध्ययनोपात्तवेदान्तभागजन्यस्य ज्ञानस्य कर्मशेषत्वम-निवार्यमेवेत्याशङ्कायां तस्याः पूर्वमेवोत्तरं दत्तमित्याहुः । \* यत्रा-पीत्यादि \* यत्रापि कर्सिमश्चित् पुरुषविशेषे क्रमेण त्यागप्राप्तिस्त-त्रापि शाब्दशानस्य मुक्तिसाधकत्वाभावात्र विवक्षितब्रह्मशानत्वमि-ति पूर्वस्मित्रध्ययनमात्रवत इति सूत्र एव व्युत्पादितमतो न ब्रह्म- पूर्वसूत्र एवोक्तिमिति भावः । एतेन वेदाध्ययनादिकमप्यमयो-जकामिति ज्ञापितम्।अत एव शुक्रस्य वैराग्यातिशयादुपनयनादेरप्यं-नपेक्षोच्यते । एवं सूत्रद्वयेन कर्माधिकारसम्पादकत्वेन ब्रह्मज्ञानस्य तच्छेषत्वं निरस्तम् ॥ १३ ॥

### स्तुतयेऽनुमतिर्वा॥ १४॥

अथ ग्राहिलतया ब्रह्मिष्ठ इसत्र ब्रह्मपदेन पर एवोच्यत इति वदास तत्रापि वदामः । दर्शपूर्णमासावतादृशौ यत्रब्रह्मविदार्ति-ज्याधिकारीति तत्स्तुसर्थं ब्रह्मिष्ठो ब्रह्मेसनेन ब्रह्मविदोऽप्या-र्तिंबज्येऽनुमितिः क्रियते, न तु तस्याधिकारित्वमभिषेतम् ।

क्वाने कर्मदोषत्वगन्धोऽपीत्यर्थः । ननु तथापि, ब्राह्मणेन निष्कारणः पडङ्गां वदोऽध्ययो क्षेयश्चेत्यादिश्चितिभर्वेदाध्ययनादिकं त्वावदयकन्मः । तदपि कर्मैवेति तदङ्गत्वं त्वात्मज्ञानस्य भविष्यत्यवित कथं न कर्माङ्गत्विमत्यत आहुः । \* पतेनत्यादि \* । \* अप्रयोजकिमति \* क्षानस्य कर्माङ्गत्वाप्रयाजकम् । अत्र निद्दीनमाद्यः । \* अत पवेत्यादि \* । सिद्धमाद्यः \* पविष्यादि \* एवमधिकोपदेशसूत्रेण स्वोन्कमुपष्टभ्य शेषैः पश्चिभः सूत्रैर्जैमिन्युक्ता हेतव आभासीकृताः॥

अन्ये, तु कुर्वन्नव हीत्यत्र न विदुष इति विशेषेण नियमवि-धानमित्येवं सूत्रार्थमाहुः । तथाचाविद्वद्विषयत्वेऽपि वाक्यसामञ्ज-स्यान्न तेन विद्यायाः कर्माङ्गत्वसिद्धिरित तदाशयः ।

रामानुजास्तु, उक्तवाक्यं कर्मणां करणनियमेऽपि कर्मसु वि-रोषो नोच्यते। यक्षाद्येत्र कार्यं नान्याद्ति। अतो यथा अविदुषां ख-तन्त्रफलसाधकं नियतमेवं विदुषां विद्याङ्गभूतमत एवमपि वा-क्यसामञ्जस्याक्षानेन विद्यायाः कर्माङ्गत्वप्राप्तिरित्याहुः। तद्प्यवि-रुद्धम्॥ १३॥

स्तृतयेऽनुमितवी ॥ एवं षड्भिः स्त्रेजैंमिनीयोक्तं निराकृत्य पुनकृत्सूत्रं किश्चिद्दाशङ्क्य निराकरोतीत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति । \* अथत्यादि \* व्याकुर्वन्ति । \* दर्शत्यादि \* । \* तस्यति \* ब्रह्म-

# उक्तानुपपित्तिभिरिसर्थः ॥१४॥ कामकारेण चैके ॥ १५॥

नन्वेष निस्रो महिमा ब्राह्मणस्य न कर्मणा वर्द्धते नो कनी-यानिति श्रुसा ब्रह्मविदः कर्मकृतगुणदोपौ निषिद्धघेते । स च मा-प्रिपूर्वक इति ब्रह्मविदः कर्मकरणमावश्यकिमिति प्राप्ते, उच्यते ।

श्वानस्य । तथाचोक्तवाक्यं ब्रह्मिष्ठपदमतिशयेन ब्रह्मवानित्यर्थेद्रम् । अतिशयश्च श्रद्धया साक्षात्कारेण वेति, यो यच्छ्द्धः स एव सः, श्वानी त्वात्मैव मे मतिमिति गीतास्मृत्याऽवसीयते । तादशश्चेद् ब्रह्मा कृताकृतावेक्षकतया यागे तिष्ठति तदा परमकाष्ठाप्रापकौ दर्शपूर्णमासौ साङ्गौ भवतः । यत्तत्कमसु वेषम्यं ब्रह्मदृष्टं समं भवेदित्यष्टमस्कन्धे शुक्राचार्यं प्रति भगवद्वाक्यात् । अतो ब्रह्मिष्ठो ब्रह्मेति पद्स्माभिव्याहारकप्रयानुग्रह्बीजस्य वाक्ये विद्यमानत्वाच्छुकाद्याचारकावषयश्चतिविरोधत्यागित्यमक्तपाणामार्त्विज्यवाधकानामनुप्पत्तीनां सत्त्वाच्च तस्या अनुज्ञायाः यागस्तुत्यर्थत्वमेवेत्यर्थः । सूत्रे, वाशब्दोऽनादरे । तेन ब्रह्मणि श्रद्धावतः सर्वत्र ब्रह्मदृष्ट्श्च तदार्त्वि- ज्यं प्रासङ्गिकमिति बोधितम् । स्तुतिप्रयोजनं त्वविद्वत्प्ररोचनम् । अधिकाराभावेऽपि त्यागकरणेऽनिष्टं स्यादिति तिन्नवृत्त्यर्थमिति बोध्यम् ।

अन्ये तु, कुर्विम्निति श्रुती प्रकरणसामध्यीदिद्वानेव संवोध्यत इत्युच्यते। तदापि विद्यास्तुतये कर्मानुज्ञानं द्रप्रव्यम् । न कर्म लि-प्यते नर इति वाक्यशेषात्।यावजीवं कर्म कुर्वत्यपि विद्यपि विद्या-सामध्यति कर्म न लेपाय भवतीति तत्रार्थादित्याद्यः। तद्प्यवि-रुद्धम्॥ १४॥

कामकारेण चैके ॥ नन्वनुक्रयाण्यार्त्विज्यकरणे विध्यधीनत्वं तु निर्बाधमतो भवतु कर्माङ्गत्वं विद्यायास्तद्द्वारेत्याशयेन सूत्रमव-तारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । स चेति \* । निषेधः । सूत्रं ब्याकु- कामकारेणेति । करणं कारः । कामेनेच्छया करणं कामकारस्त-थाच परानुग्रहार्थिमिच्छामात्रेण, न तु विधिवशाद यत करणं तत् कामकार इत्युच्यते। तथाचैवं क्रते कर्माण तत्कृतगुणदोपप्रसक्तौ तत्प्रतिषेधमेक शाखिन, एप निस्न इसादि पटन्ति॥ न होतावता कर्मकृर्याधकारपाप्तिरिति भावः । अथवा । कामन कारो यस्य स तथा । तादशेन कर्मणा प्राप्तदृद्धिहासयोः सम्बन्धाभावं ब्र-ह्मविदि एके पटन्तीसर्थः । चकारेणेश्वराज्ञया लोकसंग्रहार्थं कृतं कर्म समुचीयते । सर्वस्य वशी सर्वस्यशान इति श्रुते-स्तथान। १५ ॥

र्चन्ति। \* करणमित्यादि \*। \*इच्छामात्रेणति \*। स्वेच्छामात्रेण। पतस्यैव विवरणं, न तु विधिवशादिति । तन''शौचमाचमनं स्नानं न तु चोद्नया चरेत्। अन्याँश्च नियमान् ज्ञानी यथाहं लीलयेश्वर" इत्येकादशीयभगवद्वाक्यानुरूपया स्वेच्छयेति फलितं बोध्यम् । \* पतावतेति \*। गुणदोपनिषधमात्रेण । एवं व्याख्याने स्वकृत्या दोषाद्यप्रसक्तिरायाति, न तु तद्भिव्यङ्ग्यकर्मकृतगुणदोपाप्रसक्ति-रपीत्यतः प्रकारान्तरमाहुः \* अथवेत्यादि \*। \* स इति \*। ब्रह्म-वित्। तथाच श्रुतावेष इत्यनेन कृताकृतजन्यतापाभावरूपं पूर्वोक्त-महिमानं परामृश्य तस्य नित्यत्वोक्तिस्तस्यकरसत्वोक्तिश्च काम-कारिलङ्गम् । तेन ताइशपुरुषस्यापि चेत्कर्मशेषत्वनिवृत्तिस्तदा वि-द्यायाः कर्मशेपत्वं शिद्धुतुमप्यशक्यमित्यर्थः। ईश्वरेच्छायां गमक-माहुः। \* सर्वस्येत्यादि \*। तथाच सर्ववशकरणार्थ कर्मणामाव-इयकत्वाद् भगवतः सर्वेशनशीलत्वेन ज्ञानिनामपि भगवदीशितव्य-तया तानाज्ञापयति लोकसंत्रहार्थमित्ययमर्थोऽनया श्रुत्येव ज्ञायत इत्यर्थः । यद्यपि पूर्वपादे तित्रिद्धारणानियमसूत्रेऽयमर्थस्तत्फलार्थ-मुक्तस्तथाप्यत्र स एव वादिनिराकरणार्थमुच्यत इति न पुनरुक्ति-दोषः । एवं ब्रह्मविदः कामकारबोधनादार्तिवज्यमपि तस्य न विधि-नियतमिति च समर्थितम्॥

### उपमर्दञ्च ॥ १६॥

अनेन कर्माधिकाराभावे हेत्वन्तरमुच्यते ॥ द्वैतभाने हि य-याकथिश्चत कर्मक्रातिसम्भावनापि।यस्य त्वखण्डब्रह्माद्वैतभानं ब्रह्मे-सेव, न त्विदं ब्रह्मात सखण्डम् । अत्रोद्देश्यत्वेन प्रपश्चस्यापि भा-नात सखण्डत्वन् । तथाचाखण्डतद्भाने कर्मतद्धिकारादेरुपमर्द चैके शाखिनः पठन्तीति न ब्रह्मज्ञानस्य कर्मशेषत्वसम्भावनापी-सर्थः।श्रुतिस्तु, यत्र त्वस्य सर्वमात्मेवाभूत तत् केन कंपश्येदिसा-दिस्पा ॥ १६ ॥

# **अद्ध्वरितस्सु च शब्दे हि ॥ १७ ॥**

अन्ये तु, कामकार इच्छेति व्याख्याय, तद्ध सम वै तत्पूर्वे विद्वांसः प्रजां न कामयन्ते कि प्रजया करिष्यामा येपां नो प्रवाय-मात्मा नायं लोक इति वाजसनियिश्रुतो कर्मत्याग इच्छयेव बोध्यत इति प्रत्यक्षीकृतिर्वद्याफलानां तद्वप्टम्मेन प्रजादिषु कामाभावकथनात्। अतो विद्याफलस्य प्रत्यक्षतया तत्फलश्रुतेरयथार्थताया व-कृत्रमशक्यत्वान्न विद्यायाः कर्मशेषत्वमाश्रियतं शक्यिमत्यवं व्याकुर्वन्ति। तत्र कामपदस्येच्छावाचकत्वेऽपि कामकारपदस्य तद्याच-कृत्वेन्ति। तत्र कामपदस्येच्छावाचकत्वेऽपि कामकारपदस्य तद्याच-कृत्वं चिन्त्यम्॥ १५॥

उपमर्दे च ॥ उक्तोपएम्भायसूत्रान्तरं पठतीत्याशयेन सूत्रम-बतारयन्ति । \* अनेनत्यादि \* । व्याकुर्वन्ति । \* द्वैतेत्यादि \* । अनेनापि पूर्वोक्तं समर्थितं क्षेयम् । शाङ्करप्रन्थेऽण्येवम् ।

रामानुजास्तु, भिद्यते हृदयग्रन्थिरित श्रुतिमुपन्यस्यात्र वि-द्यया कर्मक्षयकथनाद्विद्यया तदुपमदं इति न तस्याः कर्माङ्गत्वाम-त्यादुः॥ १६॥

उर्ध्वरेतस्सु च शब्दे हि ॥ ननु पूर्वसूत्रीर्विद्यायाः कर्मशेपत्वं बहुधा निराकृतम् । फलं स्वातन्त्रयं च स्थापितमिति किमनेन सूत्रणे-त्याशङ्कायां तत्प्रयोजनं वदन्तः पूर्व त्रिभिः सूत्रेप्रहिलवाद एकस्मि- अत्रदं विचार्यते । ब्रह्मचर्यानन्तरं गाईस्थ्यमपि श्रुसा बोध्यते । ब्रह्मचर्यादेव प्रवजेदिसादिश्रुतिभिर्ब्रह्मचारिण एव च प्रवजनमपि बोध्यते । एवं सस्विरोधाय यदहरेवेति श्रुतेश्च रागितद्रहितभे-देन विषयभेदो बाच्यः । तत्र ब्रह्मचार्याविशेषेऽपि भगवदनुग्रह-विशेषजिचित्रश्चिदिवेशेषजवेदान्तार्थपरिज्ञानमेव हेतुर्वाच्यः। वेदा-नतिक्रानसुनिश्चितार्थाः सन्न्यासयोगाद् यतयः शुद्धसत्त्वा इति श्रुतिरिममेवार्थमाह । तथाचैताद्या एवोद्ध्वरतस इत्युच्य-नते । एवं सत्यूद्ध्वरेतस्सु कर्माभाव उक्तरीसा त्वयाऽप्युरीकार्य इति शानरहितानां कर्मण्यधिकारस्तद्रतां सन्न्यास इति त्वदुक्ताद्

श्विराक्तेऽपि श्रुतौ ब्रह्मचर्यगाईस्थ्यावेवाभिष्रतौ चातुराश्वस्यपक्षस्तु स्मार्त्तत्वान्निवंल इति तमादाय कर्मत्यागादरे। न युक्त इति म्नाहिल-वादान्तरं निराकरोतीत्याद्यायेन सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* अन्नेत्यादि \* । अयमर्थः। जाबालश्रुतौ हि संन्यासमनुबूहीति जनकप्रश्ने यान्नव-ल्क्यो ब्रह्मचर्ये समाप्य गृही भवेद् गृहाद्वनी भूत्वा प्रवजेदितिकम-ण चातुराश्रम्यपक्षं पूर्वमुक्तवान् । तत्रायुर्भागक्रमेण तथा करणे आयुस्तुरीयभागे आन्ध्यादिकमिप क्राचित् सम्भवतीति तदा कर्मा-नाधिकारे संन्यास इति राष्ट्रा स्यादिति तदभावाय पक्षान्तरमाह। यदि वेतरथा ब्रह्मचर्यादेव प्रवजेद् गृहा द्वा वनाद्वाऽथं पुनरव्रतीः वा वती वा स्नातका वाऽस्नातको वात्सन्नाग्निरनाग्निको वा यदहरे-व विरजेत्तदहरेव प्रवजेदिति । तेन कर्मानधिकारो न सन्न्यासप्रयो-जकः, किन्तु वैराग्यमेव तत्प्रयाजकम् । तथा सति यावज्जीवाग्निहो-त्रादिश्रुतीनामपि रागाधिकारकत्वान्न विरोध इति सिद्ध्यति । तथा-पि ब्रह्मचर्यस्य तद्धर्मस्य च सर्वसाधारणत्वेऽपि कथं कस्य चिदेव विरागो न सर्वस्येत्यपेक्षायां भगवदनुग्रहजनितचित्तशुद्धिरेव हेत्-त्वेन वाच्या । भगवद्नुग्रहे च व्यापारत्वेन वेदान्तार्थविज्ञानं त-त्सह कारी सन्न्याश्च बाच्य इति वेदान्तविज्ञानेति तैत्तिरीयश्चत्या-ऽवसीयते । तथाचैवं भगवद् नुगृहीता उर्ध्वरेतस इत्युच्यन्ते । तेषु विषरीतोऽर्थः सिद्ध्यतीति क्व कर्मशेषत्वसम्भवना ज्ञाने । ननु
सन्त्यासेऽपि तदाश्रमीणं कर्मास्तीति वैराग्यसहकृतं ज्ञानमेतच्छेषभृतं, तद्सहकृतं तद्गिनहोत्रादिशेषभूतिमितं न वैपरीसिमिति प्राप्त
आह । शब्दे हीति । ज्ञानस्वरूपं तत्फल्णं च न युक्तिसिद्धं, किन्तु
वेदमात्रसिद्धम् । तत्र तु, तमेवं विद्वानमृत इह भवति, ब्रह्मविदाप्रोति परम्, य एवं विदुरमृतास्ते भवन्तीसादिवाक्यैर्वह्मज्ञानस्य
मोक्ष एव फल्णं श्रूयते । सर्वसाधनानां साक्षात्परम्पराभेदेन तत्रेव
पर्यवसानादतो धर्मिग्राहकमानविरोधात्सन्यासाश्रमीणकर्मशेषत्वममाप न वक्तं शक्यामिसर्थः । नन्वेवं सन्यासवैयर्थ्यमितिचेत्रं ।
ब्रह्मविद्गितिरक्तमङ्गस्य भगवदिस्मारकत्वेनावश्यसाज्यत्वेन श्रुसा
कथनादत एव, वेदान्तविज्ञानस्रुनिश्चितार्था इत्युक्त्वा, सन्यासयोगाद् यतयः शुद्धसत्त्वा इत्युक्तम् । अत्र पञ्चम्याऽन्तःकरणे

च कर्मभावे उक्तरीत्या हेतुभेदकृतविषयभेदेन सन्न्यासयोगात्त्वयाऽिष श्रीत्वादिनाऽङ्गीकायः । अन्यथा श्रुतीनां सामञ्जस्यासम्भवात् ।
एवं स्रति, परिवाड् विवर्णवासा मुण्डोऽपरिश्रहः द्युद्धिरद्रोही भेक्षाण इत्यादिक्षपं तदिश्रमवाक्यमपि सङ्गतं भवत्। तस्मान्न झानस्य ककर्मरोषत्वं शक्यवचनमपि । सूत्ररापमवतारयन्ति । \* निवत्यादि \*। \* तदाश्रमीणिमिति \*। शौचाचमनस्नानाऽष्टश्रासभक्षणयोगाभ्यासादि । व्याकुर्वन्ति \* झानस्वक्षपिमत्यादि \*। \* धर्मिश्राहकमानविरोधादिति \* धर्मि, कर्मरोषत्वेन मुख्यत्वेन च सन्दिद्यमानं
झानम् । तद्श्राहकं मानं तत्स्वक्षपञ्चापिका श्रुतिः । सा तु झानस्य
मोक्षपूर्वकालीनत्वं प्राप्तुविशेषणतां च कर्मनैरपेक्ष्येण वदन्ती मोक्षक्ष्पं फलं प्रति साक्षादेव कारणतां वोधयतीति कर्मरोपत्वाङ्गीकारे
तिद्वरोधात् । तथाच झानस्य सन्न्यासाश्रमीणकर्मरोपत्विनवारणाय
मर्यादामार्गे सन्न्यासस्यावश्यकत्ववोधनाय चेदं सूत्रिमत्यथः । अत्रैव किश्चिदाराङ्क्य परिहरन्ति । \* नन्वविमत्यादि \*। स्वामिति \*।

संस्कारिकशेषाधायकत्वं च प्रतीयते संन्यासस्य । स च संस्कारः फलोपकार्यक्रिमियावक्यकः संन्यासो मर्यादामार्गे। पृष्टिमार्गे त्वन्येव व्यवस्था । न ज्ञानं न च वेराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिहोते वा क्याद् ॥ १७॥

परामशे जैमिनिरचोदना चापवदति हि॥ १८॥

श्वानस्य केवलस्य कारणत्वे । तथाच मर्यादामार्गे प्रतिबन्धनिवृत्ते-रावश्यकत्या श्रुतौ सन्त्यासस्य सत्त्वशोधकत्वकथनेन श्वानस्वरू-पोपैकारकत्वेऽपि फलानुभवप्रतिबन्धनिवारकत्वात् तत्राण्यपेक्षास-त्वेन न वैयर्ध्यमित्यर्थः । क्वचिद् व्यभिचारदर्शनेनावश्यकत्वशङ्का-स्यादिति तिन्ववृत्त्यर्थमाद्यः । \* पुष्टीत्यादि \* । तथाच मार्गभेदान्न दोष इत्यर्थः । एवमेतेश्चतुर्भिः सुत्रैराग्रहवादिनराकरणन विद्यायाः स्वातन्त्रयेण मोक्षमाधकत्वं दढीकृतम् ॥

अन्ये तु, त्रयो धर्मस्कन्धा यक्षांऽध्ययनं दानिमिति, प्रथमस्तप एव, द्वितीयो ब्रह्मचर्याचार्यकुलवासी, तृतीयो योऽत्यन्तमात्मानमा-चार्यकुलेऽवसादयन्, सर्व एते पुण्यलोका भवन्ति ब्रह्मसंस्थोऽमृत-त्वमेतीति छान्दोग्यश्रुति, ये चमेऽरण्ये श्रद्धातप इत्युपासत इति प-श्रामिविद्याश्रुतिम् । एतमेव प्रवाजिनो लोकमिच्छन्तः प्रवजन्ती-ति काण्वश्रुतिं चोपन्यस्य एतेषु शब्देप्ध्वरेतसामाश्रमाणां कथना-तेषां चाम्रिहोत्रादिकमासम्भवात्र विद्यायाः कर्माङ्गत्विमिति व्या-कुर्वन्ति ॥ १७॥

परामर्श जैंमिनिरचोदना चापवदति हि॥ अत्रान्ये पूर्वोक्ता एव श्रुतीरुपन्यस्य एतेषु शब्देष्वाश्रमान्तराणां परामर्शम् अनुवादं जैमिनिराचार्यो मन्यते, न विधिम् । अत्र लिङ्गाद्यन्यतमस्य चादना-शब्दस्याभावाद्, अर्थान्तरपरत्वस्यतेषु शब्देषु प्रत्येकमुपलम्भाद्य । त्रयो धर्मस्कन्धा इत्यत्र त्रयाणां परामर्शपूर्वकपुण्यलेकप्राप्तिरूपम-नात्यन्तिकं फलं सङ्कीत्यं ब्रह्मसंस्थस्याऽमृतफलतायाः कथनेन, प-श्रामिविद्यास्थाद्वितीयश्रुतौ च देवयानोपदेशप्रत्ययेनाश्रमान्तरस्य सन्दिग्धतया तृतीयस्यां काण्वश्रुतौ च लोकपदतो लोकसंस्तवप्र- जद्भिरेतस्य च ज्ञानोक्तेस्तस्य मुक्तिफलकत्वोक्तेः, कि प्रजया करिष्यामो येषां नोऽयमात्मायं लोक इत्यादिश्रुतेश्च ब्रह्मप्राप्तावेव सर्वस्याः श्रुतेस्तात्पर्यामिति सिद्ध्यति । तस्या एव सर्वकेशापायपूर्वकपरमानन्दक्षपत्वात्र तु कर्मणि दुःखात्मकसंसारहेतुत्वात्तस्य जीवश्रेयोनिमित्तमेव श्रुतिप्राकट्यात । अन्यथा निषेधविधिन स्यात । तथाच कर्मविधिनाऽपि परम्परामोक्ष एव फलत्वेन परामृश्यत इति सिद्धम् । तं परामर्श कर्मस्वातन्त्र्यवादी जैमिनिरपवद्ति वाधत इसर्थः । मोहकशास्त्रपवर्त्तकः स इतीश्वर-

तीत्या च तथाऽवसायात् । अपिचापवदति । वीरहा वा एष देवा-नामिति, आचार्याय प्रयं धनमाहृत्य प्रजातन्तुं मा व्यवच्छेत्सीरि-ति, नापुत्रस्य लोकोऽस्तीति प्रत्यक्षा श्रुतिरेवाश्रमान्तरमपवद्तीति व्याख्याय ब्रह्मचर्यादेव प्रवजेदिति जाबालश्रुतिमनपेक्ष्याऽयं विचार इत्याहुः। तत्र जाबालश्रुत्यनपेक्षायां बीजं नोपलभ्यते । परामर्शश-ब्दश्च ग्रहणे प्रसिद्धो, न त्वनुवाद इत्यतो न सूत्रे तदुक्तोऽर्थोऽभिष्रे-तः किन्तु पूर्वोक्तमेव सिद्धान्तं स्थूणाखननवद् रहीकर्त्तुं पुनर्जीमिन-मतमुत्थापयतीत्याशयंन पूर्वासिद्धमनुवदन्तः सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* ऊध्वेंत्यादि \*। \* तस्येति \*। ज्ञानस्य। \* इत्यादिश्चतेश्चेति \*। नापुत्रस्य लोकोऽस्तीत्यादिश्रुतिविरुद्धायाः, किं प्रजया करिष्यामो, न कर्मणा न प्रजयेत्यादिश्चतेश्च। \*तस्या इति \* ब्रह्मप्राप्तेः। \* न तु कर्म-णीति \* कर्मकरणं तुन तात्पर्यम् \* तस्यति \* कर्मणः।तथाच कर्मवि-धिनाऽपि, तमेवं वेदानुवचनेनेति श्रुत्यादिभिर्शानजननद्वारा कर्मणां फलत्वेन मोक्ष पव तात्पर्यगोचरीक्रियते इति श्रुतिसन्दर्भविचारात् सिद्धम्। तमेतं परामर्शं निश्चयं कर्मस्वातन्त्रयवादी जैमिनिबांधत इ-ति सूत्रभागस्यार्थो युक्त इत्यर्थः। पुनर्जिमिनिपदकथनतात्पर्यमाद्यः। \* मोहकत्यादि \* तदुक्तं पाद्मोत्तरखण्डे मोहकशास्त्रकथनप्रसावे । "द्विजन्मना जैमिनिना पूर्व वेद्मपार्थतः। निरीक्वरेण वादेन कृतं शास्त्रं महत्तरमि"ति । पराशरोपपुराणेऽपि "अक्षपादप्रणीते च का-

मेत्र न मनुते यतोऽतस्तत्माप्तिस्तस्य मते दूरापास्ता । कर्माऽनिधि-कारिणामन्धादीनां संन्यासिविधिविपयत्वम्।अन्यथा, वीरहा वा एष देवानां योऽग्निमुद्रासयत इति श्रुतिर्न स्यादतो ब्रह्मचर्य समा-प्य ग्रही भवेद् ग्रहाद्रनीभूत्वा प्रवजेद् यदि वेतरथा ब्रह्मचर्यादेव प्रवजेद् ग्रहाद्रनाद्रेतिश्रुतेरप्यङ्गहीन एत सर्विपयो,यत आयुर्भाग-विभागेनाश्रमाणां विधानम् । तुरीये तिस्मन् देहेन्द्रियादिवैकल्यं नियतमतः कर्मण्येव श्रुतेस्तात्पर्यम्।अपिच, ज्ञानकर्मणोरलौकिक-फलसाधकत्वेन विहितत्वमेव प्रयोजकम् । अपरोक्षब्रह्मज्ञानं च न विधेयम् । साक्षात्स्वक्रत्यसाध्यत्वाच्चोदनावोधकलिङाद्यभा-वाच्च ज्ञानस्य न मुक्तिसाधकत्वं वक्तुं शक्यम् । य एनं विदुरि-स्वादिस्तु यागेष्विज्यविष्णुस्तुतिपरेसाशयेनाह । अचोदना चेति । जैभिनिवत्तत्सहायभृतेयमचोदना च परामर्शमपवदतीति सम्बन्धः। तथाच विधियम्बन्धाद कर्मैवानुष्ठेयं, न तु मुक्तिसाधनमप्यतथा-त्वादिति स्थितम् ॥ १८ ॥

अनुष्ठेयं बादरायणः साम्यश्चतेः ॥ १९॥ बादरायण आचार्यो जैमिनेरापे गुरुस्तदेव कर्त्तव्यमिति

अनुष्ठेयं बादरायणः साम्यश्रुतेः ॥ पूर्वसूत्रे जैमिनिमतमनू घे-दानीं तत्परिहरतीत्याशयेन सूत्रं व्याकुर्वान्त । \* बादरायण इत्या-दि \*। असुर्या इति मन्त्रे अविद्वांस इत्यनेन कर्माङ्गभूतविद्वद्वाक्यो-

णादे सांख्ययोगयोः। त्याज्यः श्रुतिविरुद्धोऽशः श्रुत्येकशरणेर्नुभिः। जिमनीयचे "त्युक्तमः। तन्मतेन सन्न्यासविधितात्पर्यमाद्धः। \* कर्मन्त्यादि \*। \* अङ्गहीन एव स इति \* अङ्गहीनः पुरुषः। अत्र गमकं \* यत इत्यादिनोच्यते। तद्रुपपादनमः \* तुरीय इत्यादिना \*। पतेन सिद्धमाद्धः \* अत इत्यादि \*। अचोदनेत्याद्यशमवतारयन्ति । \* अपिचेत्यादि \*। शेषं स्फुटमः॥ १८॥

शिष्यसंमतपनुष्ठेयं कर्मापवदवतीति पूर्वेण सम्बन्धः । तत्र हेतुः । साम्यश्रुतेः । यथा, वीरहा वा एप देवानामिति श्रुसा कर्मसाग-कर्ज्यानिन्दा श्रुयत एवमेव भगवज्ज्ञानरहितस्यापि सा श्रुयते यतः । तथाहि । असुर्या नाम ते लोका अन्धन तमसा दृताः । तांसे-प्रेसाभिगच्छन्सिवद्रांसोऽबुधा जनाः । एतद्ग्रे च, ये तद्रिदृरमृता-स्ते भवन्स्येतरे दुःस्तेवोपयन्तीसादिक्षा । एतच्च निन्दामात्रेण साम्यमुक्तमापाततः । वस्तुतस्तु, तमेतं वेदानुवचनेन विविद्याम्यम्यमुक्तमापाततः । वस्तुतस्तु, तमेतं वेदानुवचनेन विविद्याम्यम्यम्यस्त्रेषेण तपसा श्रद्धया यज्ञेनानाशकेन चैतमेव विदित्वाम्यम्यस्त्रेत्वेवाश्रमकर्मकरणोक्तेश्च न स्वातन्त्र्यं कर्मणो वक्तुं शक्यम्य । अत एव श्रुकस्य न ब्रह्मचर्यादिकमिति। फलस्य जातत्वेन तन्त्राधनानपेक्षणात । नच स्वर्गकामपदश्चवणाचेर्वामिति वाच्यम् । त्वद्भिमतलोकात्मकस्यर्गे, यन्न दुःखन सम्भिन्नामिति वाक्यशेषोनक्तर्यापद्मश्चलिनिमित्त्र्यर्भभावाद्यत्मसुलस्येव तादशत्वात्त्रस्यवत्त्रोक्तेः । एवं सित तमेतं वेदानुवचनेनेतिश्चसेकवाक्यतापि सन्त्रोक्तेः । एवं सित तमेतं वेदानुवचनेनेतिश्चसेकवाक्यतापि सन्तर्थेव

क्त ज्ञान श्रूत्या एव निन्दान्त इति शङ्कानिरासायाद्यः । \* एतद्य इन्त्यादि \* श्रुती तु बृहदारण्यके शारीर ब्राह्मणस्थ । तथाच्य यथा कर्माकरणानिन्द्या कर्मानित्यत्वं तथा अविद्वज्ञिन्दया ब्रह्मज्ञानित्यत्वं प्राप्यते ऽतो निन्दामात्रेण कृत्या कर्म करणे श्रुतितात्पर्यसाधनमयुक्त- मित्यर्थः । नतु साम्यश्रुत्या ज्ञानस्याप्यावश्यकत्वं प्राप्यते, न तु कर्मापवादस्यथा सति विद्वद्वाक्योक्तज्ञानवद्वेदान्तोक्तब्रह्मज्ञानस्यापिक- मां क्रुत्वमवर्जनीयामित्याशङ्कर्ण्य तिश्चवारणायाद्यः । \* एतिद्त्यादि \* उक्तमापातत इति \* भगवता व्यास्तेन तथोक्तमः । तथोक्ती गम- कमाद्यः \* वस्तुत इत्यादि \* । \* न ब्रह्मचर्यादिकमिति \* उपनयना- भावादाश्रमक्षं तक्ष । तथाच श्रुत्यर्थसन्देहवारणायाचार्यस्य प्र-

म्पद्यते । अन्यथा तु विरोध एव । ननु दृष्टफलका अपि कारीरी-चित्रादियागाः श्रुयन्त इति नैवं निर्णय इति चेत्र। उच्यते । निस-कर्मणो हि ज्ञानसाधनत्वमुच्यते । व्रीहिपक्वादीनां तिश्वर्वाहकत्वा-

वृत्तत्वादुक्तश्रातिद्दीनेऽपि यदेवं निन्दामात्रेण साम्यकथनं तदापात-त एव । नचोक्तश्रुतिदर्शनेऽपि साम्यकथनात् कर्मणां मुख्यत्वमेवा-भिष्रेतमिति राङ्क्यम् । शुकादिषु तथा दर्शनस्य विरोधप्रसङ्गात् । नच तत्तद्वाक्येषु स्वर्गकामादिपद्श्रवणाज्ज्ञानसाधनत्वोक्तेश्च भिन्न-वाक्यगांचरत्वेत दुर्बलत्वान्नोक्तं साधीय इति शङ्कचम्। स्वर्गकाम॰ पद्। वयवभूतस्वगंपदस्यात्मसुखं लांके च शक्तः किमत्राभिष्रेत-मिति सन्देहे प्रसिद्धपेक्षया वाक्यशेषस्य बलिष्ठत्वात त्वद्भिम-तस्य वाक्यशंषेऽनुपपत्तावात्मसुखस्यैव वाक्यशंपे सिद्धस्तद्भिप्रा-येणैव तेषु वाक्येषु स्वर्गकामपदस्योक्तेः। नचात्र किं गमकिमिति दाङ्क्यम् । एवमात्मसुखस्य तत्रोक्तत्वे सति तस्यात्मज्ञानसापेक्षत्रवा-क्त श्रुत्येकवाक्यता सिद्धचेदन्यथा तु विरोध एव । स च सम्भवत्ये-कवाक्यत्वेऽयुक्त इति सर्वसामञ्जस्यस्येव गमकत्वात्।अतो वाक्यशे-षोक्तमेवाङ्गीकार्यमित्यर्थः। अत्र किश्चिदाशङ्कृते \* निवत्यादि \*। तथाच श्रुत्यन्तरे तथादर्शनात् स्वर्गपदस्य प्रसिद्धाऽर्थाङ्गीकार एव युक्तो, न तु वाक्यशेषोक्तार्थाङ्गीकारः। तथा स्ति सुवर्गाय वा ए-तानि लोकाय ह्रयन्त इत्यादिकं युज्येत । अन्यथा तद्विरोधापत्तिरि-त्यर्थः ।

अत्राभिद्धते । \* नित्येत्यादि \* । उक्तश्रुती हि नित्यस्य कर्मणस्तथात्वमुच्यते । नित्यं च कर्म तदेव साङ्गं भवति यदा शुद्धै-द्वेव्यादिभिरुपसम्पद्यते । अन्यथा, चाण्डाली जायते यज्ञकरणा- च्छूद्रभिक्षितादित्यादिनिन्दावाक्यानि न स्युः । अतस्तादशद्वया- द्य्ये चित्रादियागानां नित्यशेषतया विधानम् । प्रवमेकफलकेषु नानायागेष्विप कश्चिद्मिप्रायोऽस्तीत्यवगन्तव्यम् । अन्यथा तद्वैय- ध्यापत्तेः । प्रवमतिविमुखस्य सन्मागेश्चद्याजननार्थे दृष्टफलाः का-रीर्याद्यो विधीयन्ते । दृद्मप्यश्वमूत्रणादिनिद्शेनाद्वगम्यते । प्रवं सित काम्यस्तत्तद्यागैः समीचीनादृष्ट उत्पन्न तिन्नष्पन्नेरुपकर्णयद्वा

त्त खेपत्वेन तेषां विधानम् । एवं सितं वीरहेति श्रुतिः साग्निकस्य गृहिण आलस्यादिदोषेण तदुद्रासने दोषमाह, न त्वाश्रमान्तरपरिग्रह इति मन्तव्यम्। अन्यथा तदुच्छेद् स्तिद्विधिवयध्यं च स्याद ।
नचानिधिकृतमादाय तत्समाहितिरिति वाच्यम्। अत्र पृच्छामो ऽन्धपङ्ग्वादिभिः पत्रजनं कार्यमिति विधिरस्त्याहोस्विद् यावज्जीवम अभिहोत्रविधायकवाक्यपत्रजनविधायकवाक्ययोविरोधाभावाय
विषयो भिन्नः कल्पते । नाद्यः। अश्रुतेः। न द्वितीयः। यदहरेव विरजेदिति श्रुत्या वैराग्यवतः पत्रजनविधानात्तेनैव विषयभेदासिद्धौ
तत्कल्पनानवकाकात् । तेन, नापुत्रस्य लोकोऽस्तिति श्रुतिरप्यविद्विद्विपयिणीति न विरोधः। विद्वांमः प्रजां न कामयन्त इति
श्रुतेः । एतेनर्णत्रयापाकरणमिष प्रत्युक्तं वेदितव्यम् । अविद्विद्व-

साङ्गनित्यकर्मासिद्धिस्तदा ज्ञानं भवति । तेन चात्मसुखम् । लोक-स्वज्ञवाक्यंषु फलतयाच्यते । यदि प्राचीनदुरदृष्वशाद् यपुलीक-कामना भर्वात तदा साङ्गात् कर्मणस्तद्भवतीति । अतो न तत्र ता-स्पर्य, किन्तु वाक्यरोपोक्त एवेति कर्भणां ज्ञान एव तात्पर्यमित्यर्थः । ननु याद् ज्ञानमेव मुख्यं तदा त्यागावदयकत्वे, वीरहेत्यादिनिन्दावा-क्यविरोधां दुर्वार इत्यत आहुः। \* एवं सतीत्यादि \*। ननु नि-न्दावचनद्वयाञ्चस्यार्थमधिकारिभेदकल्पनमावश्यकम् । तत्र वीर-हेत्यादिविषयसङ्कोचापेक्षया. असूर्येत्यादिविषयसङ्कोच एव युक्तः। आज्यमवेक्षते, विष्णुक्रमात् क्रामतीत्यादिस्वारस्यात् । तत्रानिधकारे तु कर्मार्नाधकारात्तत्र त्यागादिविधिसार्थक्ये सर्वमामञ्जस्यादिला-शाङ्का विकल्पपूर्वकं तत् परिहर्रान्त । \* नचानिधक्रतेत्यादि \* । \* तत्समाहितिरिति \*। सन्यासोच्छेदतिद्विधिवैयर्थयोः समाधान-म्। तथाच यदि प्रवाजवाक्ये, विरजेदित्यधिकारबोधकं पदं न भ-वसदा तथा कल्पयितुं शक्येतापि। न तु तन्सद्भाव इति तद्प्रयोज-कमित्यर्थः । श्रुत्यन्तरिवराधपरिहारायाहः । \* तंनेत्यादि \* । \* प-बनिति \* अविद्वांस इति कथनेन।

षयत्वात । यद्प्युक्तमचोदना चेति स्न्तावयवेन चोदनाबोधकलिङाद्यभावो वाधक इति । तद्पि न साधीयः । श्रुतिसाम्यादेव । श्रूयते हि तस्मादेवं विच्छान्तो दान्त उपरतिस्तितिश्चः श्रद्धाविचो भूत्वात्मन्येवात्मानं पश्येदिति । नच ममाणवस्तुपरतन्त्रत्वान्न ज्ञानस्य विधेयतेति वाच्यम् । इतरज्ञानस्य तथात्वेऽपि जीवात्मलक्षणेऽधिष्ठाने परमात्मनो भगवतो दर्शनस्याऽन्यतोऽमाप्तत्वाच्छ्रद्धान्तसाधनैस्तद्दर्शने स्वरूपयोग्यतासम्पत्तावात्मन्यिष्ठाने
परमात्मदर्शनानुक्लपयत्नविधानसम्भवाच्छ्रवणविधिना श्रुतिवाक्यजशाब्दज्ञानानुक्लपयत्नविधानवत् । एवमेव हि यागविधिनापि क्रियाक्षपयागस्य स्वानुक्लपयत्नाधीनत्वेन स प्रयत्न एव विधीयते । अन्यापाप्तत्वात् । न तु क्रिया । तत्प्रयत्ने सितं तस्याः

ननु साम्यश्रुतिरूपेण हेतुना भवतूक्तदोषपरिहारस्तथापि शानस्य प्रमाणवस्तुपरतन्त्रत्वेन चोद्नाविपयत्वाऽभावादचादना-क्रतापवादस्य कथं परिहार इत्यत आहुः। \* यदपीत्यादि \*। त-थाच चोदनाश्रुतिसाम्यात् तस्यापि परिहार इत्यर्थः । अत्र पद्यं-दित्यस्य प्रमाणान्तरजन्यदर्शनानुवादत्वमाशङ्खा निषधन्ति \* नचे-त्यादि \*। तथाचात्र पवं विदित्यादिभिनिविचिकित्सशाब्दशानव-स्वरामदमवैराग्यदुः खसहिष्णुत्वश्रद्धावित्तत्वपूर्वकं जीवात्माधिकर-णकपरमात्मद्दानप्रयत्नस्य प्रमाणान्तरेणा प्राप्तत्वात् तद्धिधानस्यः सुखेन सम्भवान्नानुवादत्वंमित्यर्थः। ननु तथापि कर्मचोदनासु क-र्मण एव विधेयतेति तस्य फलवत्त्वमुचितम् । इह तु झानानुकूल-प्रयत्नस्येति ज्ञानस्याविधेयत्वं दुर्वारिमत्याराङ्ग्यां कर्मचोदनास्त्र-प्येतत्त्वयत्वं बोधयन्ति । \* प्वमेवेत्यादि \* । \* स इति \* । यागाभिव्यञ्जकः। \* न तु कियेति \* । यहां वे विष्णुः सुप्तं कर्मप्र-बोधयंकित्यादिश्रुतिस्मृतिभिरलौकिकस्य कर्मणो नित्यत्वात् सा न विधेया । इदं यथा तथा समन्वयसूत्र एव व्युत्पादितं कारिका-भिः। भावार्थपादभाष्ये चाऽऽचार्यः। तथाचोभयत्रापि तत्तद्भिष्य-

स्वत एव सम्भवात्। अथवा। ननु यथा, वीरहेति श्रुत्या कर्मसागो निन्द्यते तथैव, असुर्या नाम ते लोका अन्धेन तगसा हताः । तांस्ते प्रेयाभिगच्छन्यविद्वांसोऽबुधा जनाः । ये तद्विदुरमृतास्ते भ-वन्यथेतरे दुः खमेवोपयन्ती सादिश्रुसा भगवज्ज्ञानाभावो निन्चते । एवं सति कर्मज्ञानानुकूलप्रयत्नयोर्विधयत्वे मिथोविरोधादधिका-रिभेदेन विधेयत्वं वाच्यम् । नच, तावत् कर्माणि कुर्वीत न नि-विद्येत यावतेति भगवद्वाक्याद्रागिणः कर्म विधीयते । तद्रहितस्य ज्ञानिमिति वाच्यम् । जनको ह वैदेहो बहुदक्षिणेन यज्ञेनेज इति श्रुतेर्नीरागत्वेन मसिद्धस्यापि तस्य कर्मणि मद्यतिर्या सा न स्या-द्धिकाराभावात । अथ जनकदृष्टान्तेन कर्मणोऽङ्गित्वं ज्ञानस्य त-दङ्गत्वं वाच्यम् । तथाच ज्ञानवता कर्मानुष्ठेयमिति पाप्ते पतिवद-ति ॥ अनुष्ठेयं वादरायणः साम्यश्रुतेः ॥ ज्ञानमङ्गं तदङ्गित्वेनानु-ष्टेयं कर्मेति मतं वाद्रायणोऽपवदतीति पूर्वेण सम्बन्धस्तत्र हेतु-माह । साम्यश्रुतेशित । खतोऽपुरुपार्थं कर्म फलाथिनवानुष्ठेय-म् । तथाचैप निस्रो महिमेति श्रुसा ज्ञानवति विहितनिषिद्धयोः कर्मणोः फलाजनकत्वेन साम्यं श्रयत इति फलार्थिप्रवस्यसम्भवेन ज्ञानिनस्तथात्वाभावेन कर्माच्छेदप्रसत्तया न ज्ञानस्याङ्गत्वं वक्तुं

अकप्रयत्नस्येव विधेयत्वात्तेनाभिव्यक्ताभ्यां सुखेनं फलसम्भवाक्ष कांऽपि दोष इत्यर्थः । अस्मिन् व्याख्याने ज्ञानाङ्गत्वेन कर्म कर्त्तव्य-मिति सिद्धम् । इदमेव च विधिवां धारणविदिति सूत्रे प्रतिपाद्नी-यमित्येकतरवैयर्थ्यमापद्येतत्यरुच्या प्रकारान्तरेण व्याकर्तुमवतार-यन्ति \* अथवेत्यादि \* । \* मिथाविरोधादिति \* । कर्माङ्गस्य कामस्य ज्ञानाङ्गस्य शान्त्यादेश्चेतरतरिवरोधनं तयोविरोधात् । व्याकुर्वन्तो हेतुं विशदीकुर्वन्ति । \* स्वत इत्यादि \* । \* तथात्वा-भावेनेति \* कर्मकर्तृत्वाभावेन । ननु ज्ञानिप्रवृत्यभावेऽपि न कर्मोच्छे-

शक्यम् । कृषीवलस्य ब्रीहीणां वपने भर्ज्जनस्येव । तथाच श्वानिनः महत्त्यसम्भवेनान्येषां च, अथतरे दुः खमेवोपयन्तीति निन्दाश्रवणेन तथात्वात सर्वार्थतत्त्वज्ञा श्रुतिर्ज्ञानबहिर्भूतं कर्म कथं विदध्यादि- ति ज्ञानस्य पुरुषार्थाऽसाधकत्वोक्तिमसहमानेनाचार्येण मौढ्या नि- कृषितम् ॥ १९ ॥

# एवं सित पूर्वकाण्डवैयर्थ्यमापततीति तत्तात्पर्यमाह ॥ विधिवी धारणवत् ॥ २०॥

यथा योगशास्त्रे मनःसमाधेरेव साध्यत्वात तत्साधनत्वेनैव मानस्याः मूर्त्तेद्धारणं विधीयते, न तु स्वतन्त्रतया फलसाधकत्वेन मनःसमाधौ तत्त्यागात । ततः किञ्चन न स्मरेत, तचापि चित्तव-डिशं शनकैर्वियुङ्क इसादिवाक्येभ्यस्तथा । तथा सति भक्तिसा-

दः । फलार्थिनां प्रवृत्तेः सम्भवात् । नचासुर्यवाक्याकिवृत्तिः । तत्राविद्वांस इत्यनेन विद्वद्वाक्योक्तक्षानश्च्यिनिन्दाया अपि शक्यवन्यनत्वादित्याशङ्कायां स्वोक्तं विभंजनते । \* तथाचेत्यादि \* । \* अन्येषामिति \* । प्रद्वाक्षानश्च्यानाम् । \* तथात्वादिति \* । कर्म-करणासम्भवात् । \* ज्ञानवर्हिभृतमिति \* । तत्सम्बन्धश्चन्यम् । एवं निरूपणस्य तात्पर्यमाद्वः । \* ज्ञानस्येत्यादि \* । अन्ये तु, अनुष्ठेयमाश्रमान्तरम् । कुतः । साम्यश्चतेः । त्रयो धर्मस्कन्धा इत्या-दी गार्हस्थ्येन सममवाश्चमान्तरपरामश्चश्चितद्शीनादित्याद्याद्वः। तत्तु जाबालश्चितिचोदितत्वादेवाश्चमान्तराणां तद्विद्वायेवं व्याख्यानं न समञ्चसमिति प्रागेव दत्तोरामित्यवध्यम् ॥ १९॥

विधिवी धारणवत् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । क्ष्रपवं सतीत्या-दि। \* एवं सतीति \* । उक्तश्रुतिवेत्तुः कर्माकरणे प्राप्ते सति । व्याकुर्वन्ति । क्ष्रतथेत्यादि क्ष । अत्र, ततः किञ्चनंति चाक्यमेका-दशस्कन्धीयम् । द्वितीयं तृतीयस्कन्धीयम् । क्ष्रतथेति क्ष । त्या- धनत्वेनैवानुष्ठेयभिति तात्पर्येण कर्मविधिरुच्यते । न तु स्वतन्त्रत-या फलसाधकत्वेन । ननु तत्र समाधिमधिकृत्य यमादीन्युक्तानी-ति तन्मध्यपातित्वेन धारणस्य तथात्वमुच्यते । प्रकृते ज्ञानं भक्तिं वाऽधिकृत्य न कर्म विद्वितिमिति दृष्टान्तवैषम्यमिति चेत्। न । उ-क्तानुपपच्या स्वानिन्द्यमेव कर्मश्रुतिर्विद्धातीत्ववक्यं वाच्यम् । निन्दायां चेतरपदाज्ज्ञानमध्यपातिन एव तद्विषयस्य माप्तेरावक्य-कत्वात् । तथाच भगवज्ज्ञानस्येतर्गनरपेक्षत्वेन स्वरूपोपकारित्वम-

ज्यत्वम् । तथा भक्तीत्यत्र भक्तिपदं शानस्याप्युपलक्षकम् । अत्र इष्टान्तबलेन कर्मणोऽस्वातन्त्रयसाधनसहमानो इष्टान्तवैषस्यमाश-दुःते । अ निवत्यादि अ । वैषम्यं समाद्धते । \* नेत्यादि \* । एष नित्य इति श्रुतौ ज्ञानिनि कर्मणां फलाजनकत्वकथनासेषां कर्मण्य-प्रवृत्त्या ज्ञाने कर्माङ्गतायामप्युक्तदोषतील्येन उक्तश्रुती ब्रह्मज्ञानश्र-न्यानां दुःखप्राप्तिकथनेन चान्येषामपि प्रवृत्यसम्भवे पूर्वकाण्डवै-यर्थप्रसाक्तिरूपयाऽनुपपत्या खानिन्द्यमेव कर्म पूर्वकाण्डीयश्चातिर्वि-द्धातीत्यवद्यं वाच्यम् । अथेतर इत्यविद्विन्दावाक्य इतरपदा-ज्ञानशुन्येषु निन्दितेषु ज्ञानवान् वा तद्याग्यो वाज्ञानमार्गमध्यपात्यव कर्माधिकारी वाच्यः । तत्र जातज्ञानस्यापि न कर्मणेत्युक्तश्रुत्या निवृत्ती तद्याग्यस्यव विषयत्वेन प्राप्तरावदयकत्वात् । तथाच का-म्यानां कर्मणां मूढविश्वासजनकतया परम्परातः सार्थक्यम् । नित्यानां त्वात्मसुखफलकानां विद्यासाहाय्यमन्तरेण ताइशफलो पधायकत्वस्याद्दष्टत्वाज्जनकादिष्वपि विद्यासाहाय्यस्यैव द्रशनात् केवलभगवज्ञानस्य च शुकारुणिभरतादिषु फलोपधायकत्वदर्श-नात्तरं तरानरपेक्षकत्वेन नित्यकर्मविधिवयर्थपरिहाराय, तमतं व-दानुवचनेनेत्यादितृतीयाश्रुत्या शानभक्ती प्रति स्वरूपोपकारित्वं नि-त्यस्य कर्मणो वाच्यमिति तात्पर्येण नित्यविधीनां, तदुपयोगित्वेन का-म्यविधीनां च सामञ्जसाम पूर्वकाण्डवैयर्थ्यामत्यर्थः । ननु भवत्वेवं कर्मणां ज्ञानाङ्गत्वं तथापि भक्त्यङ्गत्वे कि मानमत' आहुः ।

स्य कर्मणो वाच्यम् । तथाचोक्तम् । "दानव्रततपोहोमजपस्वाध्यायसंयमैः । श्रेपोभिर्विविधैश्चान्यैः कृष्णे भक्तिर्हि साध्यते" इति ।
एष निसो महिमेति श्रुतिरिष यज्ज्ञाने सित विहितनिषिद्धकर्मफलासम्बन्धलिद्धत् स्यादिस्यनुक्त्वा तस्यैत्र पद्वित स्यादिति यदुक्तान्ति तेन पद्योभिक्तिमार्गष्पत्वात् तत्र च पद्योरेव सेन्यत्वेन
मुख्यत्वात्तज्ज्ञानानुक्लभयत्नेमत्र पूर्व विद्धते । तेन "शृष्विन्त
गायन्ति गृणन्सभिक्षणद्याः स्मरन्ति नन्दिन्ति तवेहितं जनाः।त एव
पत्र्यनस्विरेण तावकं भवमवाहोपर्मं पदाऽम्बुजिमि"ति वाक्याच्च
वर्णाश्चमधर्मा आत्मधर्माश्च पद्ज्ञानसाधनत्वेन कर्त्तव्या इति सिद्धम् । तस्यैत्र, तच्छव्दस्य मसिद्धार्थकत्वाञ्चोकवेदमसिद्धस्य पुरुषोत्तमस्यैत्, तत्रापि, पदाविदेत्व, दीनभावेन भक्तिमार्गीयज्ञानवानेव
स्यादेवेसेत्रकारः सर्वत्रानुपज्ज्यते । तथा सित भक्तौ जातायां स्वत
एत्र भगत्रज्ज्ञानं भवतीति ज्ञापियतुं, तं विदित्वेति पश्चादुक्तवतीति
तद्दाश्यो ज्ञायते । अत एत्र पूर्वं कर्मनिष्किपतम् । साधनत्वात् ।

स्यादेतत् । भक्तिमाधनत्वमेव चेत् कर्मणः श्रुतेराभिषेतं तदा भगवद्विदि तत्फलासम्बन्ध इसनुपृपन्नामिति चेत् । मैवम् । कर्मणां

<sup>\*</sup>तथाचोक्तमित्यादि \*। ननु तथापि द्वयन्तरितत्वाद् भक्त्यङ्गत्वापेक्ष-या क्षानाङ्गत्वमेव साधीय रित राङ्कायां भक्त्यङ्गत्वस्य श्रीतत्वं वि-राद्यन्ति । \* एव रत्यादि \* । सिद्धमाहुः । \* तनेत्यादि \*। उक्तेन ख्वापपादनेनापरितुष्यन्तो विशेषतः श्रुत्यर्थं वदन्ति । \* तत्येवेत्यादि \* । \* सर्वत्रेति \* । पदंविच्छन्देऽपि । \* पूर्व-मिति \*। पूर्वाद्धे । तथाच पूर्वोक्तं युक्तमित्यर्थः । वस्तुतस्तु, तेनेत्या-दिसिद्धार्थकथनात् पूर्वस्तस्येवेत्यादिग्रन्थो लेखकभ्रमात् पश्चात् पतित रित प्रतिभाति ॥

अत्र.पुनश्चोदयति। \* स्यादित्यादि \*। \* अनुपपन्नमिति \*

हि भक्त्युत्पत्तौ स्वरूपयोग्यतासम्पादकत्वमेव । नायमात्मेति श्रुक्तेः । कर्मज्ञानाभ्यामलभ्यत्वाद्भगवतः स्वरूपयोग्यतापेक्षाऽपि मार्ग्यादिकस्य, न तु पौष्टिकस्यात एव, वाशब्द उक्तोऽनियमवाची । तथा सित भगवदनुग्रहश्चेत्तदा भक्तिस्तया पुरुषोत्तमज्ञानं तदा कर्मतत्फलसम्बन्धगन्धोऽपि नेति किमनुपपन्नम् । एतेन, तमेव विदित्वा मुनिर्भवति । अग्राह्यो न हि एह्यते इत्यादिश्रुतीनां मिथोविरोधः परिहृतः । भक्ता ग्राह्यत्वात तदित्रसाधनाग्राह्यत्वात् । अत एव विविद्पिन्ति, न तु विद्नत्यपीत्याश्चयवती तमेतं वेदानुवचनेनेति श्रुतिः पठ्यते ।

नचानुपदमेव, तमेव विदित्वा मुनिर्भवतीत्युक्तेः सान्नि-ध्यादुक्तसाधनेरेव वेदनमभिन्नेतिमिति वाच्यम् । वेदानुवचनादीनां सर्वेषां वेदनसाधनत्वे सर्वेषां तत्कर्तृणां वेदनसम्भवेन, मुनिर्भव-

साङ्गाद्वैदिककर्मणः फलावश्यम्भावनियमेन ततो भक्त्युत्पित्तसः मनवादनुपपन्नमित्यर्थः। तत् समाद्घते। \* मैवमित्यादि \*। \* उक्त द्दिति \*। श्वानस्य कर्मसापेक्षत्वात् पूर्वकाण्डे नित्यविधिर्ज्ञानमार्गीः यस्पेति कर्मणस्तदङ्गत्ववोधनाय सूत्रे उक्त इत्यर्थः। उक्तार्थोपप्टम्भार्थमेवन्तात्पर्याङ्गीकारे गुणान्तरमाद्वः। \* पतेनेत्यादि \*। अत प्रवेति \*। साधनबलेनात्राह्यत्वादेव । \* इत्याशयवतीति \*। यद्यपि रथेन जिगमिषतीत्यादाविच्छामात्रस्यापुरुपार्थत्वात् फल-पर्यन्तत्वमिष्यत इति प्रकृतऽप्येवं चक्तुंशक्यम्। तथापि लोके फल-पर्यन्तत्वमिष्यत इति प्रकृतऽप्येवं चक्तुंशक्यम्। तथापि लोके फल-पर्यन्ततायाः प्रायो दर्शनेन प्रतिबन्धाभावे तथा कल्पयितुं शक्यम्। प्रकृते तु नायमात्मेति श्रुत्या वरणाभावे ज्ञानाभावस्य निश्चितत्वात् केवलेन वेदानुवचनादिना ज्ञानक्षं फलं न वक्तुं शक्यते। अत इच्छायास्तदर्थकयत्वकारणत्वेनच्छाकरणानां यज्ञादीनां ज्ञानं प्रति स्वरूपयोग्यतासम्पादकत्वमेवत्याशयवतीत्यर्थः। अग्रिमवाक्यिविस्वर्थमाश्चुः परिहर्यन्ति। \* नचानुपदेत्यादि \*। \* उक्तसा-धनैरिति \*। वेद्दानुवचनादिभिः। तथाच मुनिरित्येकयचनश्चत्यान्यनिर्वर्थकयचनश्चत्यान्ति । विद्वानुवचनादिभिः। तथाच मुनिरित्येकयचनश्चत्यान्त्रम्यन्ति । विद्वानुवचनादिभिः। तथाच मुनिरित्येकयचनश्चत्रत्यान्ति । विद्वानुवचनादिभिः। तथाच मुनिरित्येकयचनश्चत्रत्यान्ति । विद्वानुवचनादिभिः। तथाच मुनिरित्येकयचननश्चत्रत्यान्ति । स्वर्वान्यन्ति । स्वर्वान्यन्ति । स्वर्वान्यन्ति । स्वर्वान्यन्ति । स्वर्वान्यन्ति । स्वर्वान्यनिर्वाचन्यन्ति । स्वर्वान्यन्ति । स्वर्वान्यने । स्वर्वानि ।

तीयेकत्वं तद्विदि न वदेदतो ज्ञानं कस्यचिदेकस्य भवतीति ज्ञानस्य दुर्ल्शभत्वं ज्ञाप्यते । "मनुष्याणां सहस्रेषु कश्चिद् यतित सिद्धये । यततामि सिद्धानां कश्चिन्मां वेत्ति तत्त्वत" इति भगवद्वाक्याच । ताई वेदानुवचनादिषु निःशङ्का प्रदृत्तिः कथम ?
इत्थम्।स वा अयमात्मेखादिकया पूर्वश्चिखा भगवन्माहात्म्यं भृत्वा
यथाकथि तद्वेदनौत्सुक्ये सित सत्सङ्गाभावेन भक्तिमार्गाऽपरिचयाद । कर्ममार्गमात्रमाश्रमधर्मत्वेनालौकिकधिसाधकत्वेनापि पूर्व
क्रातमस्तीति तदेव भगवद्वेदनेऽपि साधनमिति मन्यमानास्तदेव
कुर्वन्ति । ननु वैदिकसाधनानां वैयर्थ्यं कथिमितिचेद । न । श्चमछतत्वेऽपि जन्मान्तरंशयाक्षरज्ञानोपयोगिसंस्काराधायंकत्वेनावैयधर्याद ॥ २० ॥

sननोपि तदुपोद्वलनमेव कियत इति न तद्विरोध इत्यर्थः । शानं कस्य चिदेवेति यदुक्तं तत्राराङ्कते। \* तहींत्यादि' \*। \* नित्यक-मेणाम \*। वेदानुवचनादीनां मान उत्करेच्छाजननेन वा सत्त्वशो-धनेन वा स्वरूपयोग्यतासम्पादन एव पर्यवसानं तदा शानमूल-कारणस्य वरणस्य स्वविषयतानिश्चयस्याभावेन वेदानुवचनादिषु निः शहुरा प्रवृत्तियां दृश्यते सा कथामित्यर्थः।तत्परिहाराय प्रवृत्तिमुप-पादयनित \* इत्थमित्यादि \*। स वा अयमात्मा सर्वस्य वशी स-र्वस्येशानः सर्वस्याधिपतिः सर्वमिदं प्रशास्ति यदिदं किश्च । स न साधुना कर्मणा भूयान्नो पवासाधुना कनीयानेष भूताधिपतिरेष लो-केश्वर एप लोकपालः स सेतुर्विधरण एषां लोकानामसम्भेदायेति माहात्म्यश्रवणेन घेदनीत्सुक्ये सति तेन तेषु तत्साधनत्वभ्रमात् प्रवृत्तिरित्यर्थः । ननु भ्रमात् करणे पापभ्रमेण कृतस्य प्रायश्चित्तस्येव तेषां वैयर्ध्य स्यादित्यारायेनाराङ्कृते। \* निवत्यादि \*। तत्र समा-द्धते। \* नेत्यादि \*। तथाच तत्र कर्मफलनिषेधस्य, नान्तरिक्षे न दिवीत्यादिवित्रत्यानुवादरूपत्वादेते पदन्नानसाधनत्वेन कर्त्तव्या इति चिदित्वां ते कुर्वन्ति । तत्र भक्तिमार्गात्मकपद्शानाभावेऽप्यक्ष-

# स्तु।तिमात्रमुपादानादितिचेन्नाऽपूर्वत्वात् ॥ २१ ॥

नतु साम्यश्रेतहेंतोः कर्षशेषत्वं ज्ञानस्य यदपास्तं तन्नोपपद्य-ते । साम्योक्तेर्जानस्तुतिरूपत्वात । अपिच । तथा ज्ञानिनोऽपि कर्मोपादानात कर्मकृतिस्वीकारादिति यावत । अन्यथा ज्ञानिनां कर्मकृसभावेन तत्कृतगुणदोपाप्रसक्या तिन्नपेथानुपपितः स्यात् तेषामापे तत्कृतगुणदोपसम्बन्धोऽस्सेवेति ज्ञापनाय मात्रपद्म । निपेथेनेतरसाधारण्यं परिद्यते । तथाच ज्ञानिनोऽपि कर्मकर-णात् कर्मशेषत्वं ज्ञानस्य निष्यत्युहिमितिचेन्नेवं वक्तुं युक्तम । पदज्ञानस्य कर्मकलासम्बन्धफलकत्वस्यापूर्वत्वाद्विधेयत्वमेव ।

रात्मकपद्वानस्य जन्मान्तरे भवनार्थं मनिसं तत्संस्कारमाश्रमधर्मा आद्वत इति पूर्वोक्तमञ्जूण्णामित्यर्थः । न च पापस्रमप्रायश्चित्तस्यवाः स्य वयर्थ्ये अपि दोषाभावात् सार्थकत्वसाधनमप्रयोजकामिति शङ्काः म । न हि कल्याणकृत् कश्चिद्दिति न्यायेन पापस्रमप्रायश्चित्तस्यापि जन्मान्तरे तादशपापविषयकमनः प्रवृत्त्याः भावस्य फलत्वेन वक्तुं शक्यत्या किश्चिदंशेन तत्रापि सार्थक्यस्येव युक्तत्वात्। तेन पूर्वोन्तरकाण्डयोरेकशास्त्रयानुरोधादेवं श्रुतितात्पर्यनिश्चयंनकवाक्यतायां पूर्वस्योत्तरशेषत्वांमिति सिद्धम् ॥ २०॥

स्तुतिमात्रमुपादानादिति चन्नापूर्वत्वात् ॥ अत्रैव किश्चिदा-श्रद्ध्य परिहरतीत्याशयन सूत्रं विवृण्वन्तः पूर्वपक्षमागं व्याकुर्वन्ति । \* निवत्यादि \* । नन्न यदि साम्यश्चत्या कर्मोपादानमापाद्यते तदा निवेधश्चवणं बावितमेव स्यादित्यत आह । \* निवेधेनत्यादि \* । \* इतरसाधारण्यमिति \* । अज्ञानिनां यथा कर्मृजगुणदोपस्तथा ज्ञानिनो नंति तथेत्यर्थः । \* कर्मशेषत्विमिति \* । सन्न्यासाश्चमीण-कर्मशेषत्वम् । परिहारमागं व्याकुर्वन्ति । \* नैविमत्यादि \* । \* अपूर्वत्वाद्विधेयत्विमिति \* यथा प्रातितिष्ठन्ति ह वे य एता रात्री-रुपयन्तीत्यत्र रात्रिसत्रीयप्रतिष्ठाफठकत्वस्याऽपूर्वत्वाद्, विधेयत्व- न हि यस्य कर्मणो ज्ञानस्य वा यत्फलं तदुक्तिरिप स्तुतिरेवेति युकम् । तयोरुच्छेदापत्तेः । विधिर्हि प्रवर्त्तकः । तस्य पुरुषपदृष्युपयोग्यर्थकथनेनेव चारितार्थ्यादन्यार्थकथनस्य स्तुतित्वमस्तु नाम।
न होवं प्रकृते । मुमुक्षोः कर्मबन्धाभावपेप्सोस्तत्साधनत्वज्ञान एव
प्रदक्तिसम्भवात । यच्च कर्मफलसम्बन्धनिषेधानुपपत्त्या कर्मसम्बन्ध इत्युक्तम् । तन्न साधीयः । न हि तरणौ तमःकार्याभाव
इत्युक्ते तत्वाक्षिरिप सम्भवति । अथवा पुरुषोत्तमज्ञानमुख्यफलस्यातिमहत्त्वेन साक्षाद्ववतुमज्ञन्यत्वं ज्ञापयन्ती केमुतिकन्यायेन परम्परया तदाहानयर्चा तं विदित्वा ब्राह्मणो भवतीति श्रुतेर्बान्सणपदेन ब्रह्मियद्वाद्मणमाहातम्योदेशे कृते, स क इसाकाङ्कायामाह, तं ब्राह्मणं विदित्वा
विहितनिपिद्धफलासम्बन्धी भवतीतिं लक्षण इसर्थः । साक्षाद्भगवद्विदः किमु वाच्यामिति भावः । अतस्तस्यव तच्छब्दस्य पूर्वपरामर्थित्वाद ब्राह्मणस्यैव भगवद्विदो भक्तस्यैव पद्वित स्यात

मेव न तु स्तुतिमात्रत्वं तथेन्यर्थः । तद्तत्वुपपादयन्ति । \* न हीत्यादि \*। यस्येति पदं यत् फलमित्यनेन सम्बध्यते । हिर्हेतो । विधिहीत्यत्रापि तथा। \* पवमिति \*। अन्यार्थकथनम् । पूर्वोक्तमाशद्वान्तरमन् य परिहरन्ति । \* यच्चेत्यादि \*। यतो वाचां निवर्तन्त
इत्यत्नाऽकुतोभयस्य भगवज्ञानफलत्वश्रवणात् ततां न्यूनं कर्मफलसम्बन्धाभावमात्रस्य फलत्वकथनमप्रयोजकमित्यरुच्या एष नित्य
हति ऋगुत्तरार्द्धे प्रकारान्तरेणाहुः । \* अथवेत्यादि \* । \* तदाहेति \*। महत्त्वमाह । तद्विशद्यन्ति । \* तमित्यादि \* । तं विदित्वेति व्याख्येयप्रतीकम् । \* श्रुतेरिति \*। विपापादिपदोत्तरं पठितान्निरपेक्षाच्छद्धात् । \* आद्यपदेनेति \*। एष इति पदेन । \* स्
क इति \*। ब्राह्मणः कः । विहित्तनिषद्धफलासबन्धीति । पापकपदे पापं कं सुखं यस्मादित्यस्याप्यर्थस्य संग्रहीतुं शक्यत्वात् तथेत्य-

तज्ज्ञानानुकूलपयत्नवान् स्यात् तद्भजेतेति यावत् । तथाच यत्र भक्तविद्विषयकज्ञानस्याऽप्युक्तरीसा न कर्मशेषत्वं वक्तुं शक्यं तत्र भगवज्ज्ञानस्य तथात्वं दूरदूरतर्गिति सर्वं सुस्थम् ॥ २१ ॥

#### पारिप्लवार्था इति चेन्न विशेषितत्वात् ॥ २२ ॥

र्थः । \* तद्भजेतेति \* । पदं भजेत । \* सुष्यमिति \* । कर्मफलासम्बन्धस्य विधेयत्वेन स्तुतिरूपताया आद्रम्भशक्यत्वाज्ञानस्य न
सन्न्यासाश्रमीणकर्मशेषत्वमिति यदुक्तं तद्भुण्णमित्यर्थः । पतद्ग्रे
भावशब्दाच्चेति सूत्रं पठ्यते । तत्र च भावशब्दादित्यस्य विधिशब्दादित्यर्थः । तथाचापूर्वत्वादेव न पद्ज्ञानस्य विधेयत्वकल्पनं,
किन्तु पद्वित् स्यादिति विधिशब्दादपीत्यर्थो वक्तव्यः। "कुर्यात् कियेत कर्मव्यं भवेत् स्यादिति पश्चकम्।एततः स्यात् सर्व वेदेषु नियतं
विधिलक्षणम्" इति वाचस्पतिलिखितान्त्यायविदां स्मरणात् । तच्च
विधिर्वा धारणविद्यत्रेतस्यैव स्यात् पद्विदिति श्रुतिव्याख्यानेनैव
व्युत्पादितमतः प्रयोजनाभावादुपेक्षितिमिति प्रतिभाति । लेखकदोषात् बुदितं वेति क्षेयम् ॥

अन्येतु, स्तुतिमात्रमित्यादि द्विसूत्रमधिकरणान्तरमङ्गीकृत्य स एष रसानां रसतमः परमः पराद्ध्यों ऽष्टमोऽयम् । उद्गीथ इत्याद्याः श्रुतयः किमुद्गीथादिस्तुत्यर्था उतोपासनिवध्यर्था इति संशये, उद्गी-थादिकर्माङ्गान्युपादाय श्रावणात् स्तुत्यर्था इति शङ्कायामं, अपूर्व-त्वाद्विध्यर्थाः । उद्गीथमुपासीतेति विधिश्च द्वाञ्च तथेत्याहुः । ततः पारिष्ठवादिसूत्रत्रयमप्यधिकरणान्तरत्वेनोक्त्वा अग्नीन्धनस्त्रं, पुरु-षार्थोऽतःशद्धादित्याद्याधिकरणस्य फलोपसंहारार्थमिति चाहुः । तन्नास्माकं रोचते । विद्यायाः स्वतः पुरुषार्थत्वसाधनाय संन्यासस्य तदङ्गत्वसाधनाया चाऽऽचार्यस्य प्रवृत्तत्वानमध्ये उद्गीथादिविचारे प्रसङ्गस्यादर्शनादिति दिक् ॥२१॥

पारिष्ठावार्था इतिचेन्न विशेषितत्वात् ॥ अत्राशङ्कान्तरं परि-

अथ मकारान्तरेण शङ्कते । भृगुर्वे वारुणिर्वरुणं पितरमुप-ससार। अधीहि भगव इति होपससाद सनत्कुमारं नारदः। प्रतर्दनो ह वै दैवे।दासिरिन्द्रस्य भियं धामोपजगामेखाद्युपाख्यानैहिं ब्रह्म विद्या निरूप्यते । सर्वाण्याख्यानानि पारिप्लवे शंसतीति श्रु-सा शंसनशेषत्वं तेषामवगम्यते । शंसने शब्दमात्रस्य प्राधान्यनार्थ-ज्ञानस्यातथात्वादुपदेशान्ताख्यानप्रतिपाद्यं ज्ञानं मन्त्रार्थवदप्रयो-जकामिति कर्मशेषत्वमपि न वक्तुं शक्यम् । प्राधान्यं तु दूरापा-स्तम् । धर्मिण एवासिद्धिरियाह । पारिष्ठवार्था इति । उक्तरीया सर्वा उपाख्यानश्रुतयः कर्मशेषभूता इसर्थः । अत्राचार्य एवमपि कर्मशेषत्वं ज्ञानस्य न सम्भवतीसाह । नेति । कुतः । विशेषित-त्वात् । कर्मणः सकाशाज्ज्ञानं विशेषितमधिकधर्मविशिष्टत्वेनोक्त-मिति न ज्ञानस्य कर्मशेषत्विमियर्थः । ननु विशेषितत्वमाख्यानेष्वे-वेसप्रयोजको हेतुरितिचेन्मेवम् । आचार्याशयानवगमात् । तथा-हि । पूर्व तुष्यतु दुर्ज्ञन इति न्यायेनाख्यानानां शंसनशेपत्वमु-पेक्षित्वोच्यते । न ह्याख्यानेष्वेव ज्ञानं निरूप्यते, किन्त्वन्यत्रापि। तथाहि । तैत्तिरीयके पठचते । ब्रह्मविदाप्नोति परं, तदेषाऽभ्युक्ता, ससं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेत्युपक्रम्य माहात्म्याविशेषज्ञानार्थमाकाशादि-कर्तृत्वमुक्त्वाऽऽनन्दमयत्वं रसरूपत्वमुक्त्वा,भीषाऽस्मादिखाना स-र्वनियामकत्वं चोक्त्वाभगवानेव पूर्णानन्द इति ज्ञापनायानन्द गणनां क्रत्वा आनन्दमयं पुरुपोत्तमं प्राप्तेनानुभूयमानानन्दस्वरूपं, यतो

हर्नुमेषा त्रिस्त्रीत्याशयेनैतस्य पूर्वपक्षांशमवतारयन्ति । \* अथे-त्यादि \*। \* तेपामिति \*। उपाख्यानानाम्। % धर्मिण पवासि-द्धेरिति %। धर्मिणो ज्ञानस्यैव अप्रयोजकत्वाद्सिद्धेः । परिहारां-शमवतारयन्तो व्याकुर्वन्ति। % अत्रेत्यादि %। % विशेषितिम-ति %। विशेषंः सञ्जातोऽस्येति विशेषितम् । अधिकधर्मविशिष्टत्वं

वाचो निवर्त्तनते अमाप्य मनसा सहेसादिनोक्त्वा तद्विदो माहातम्यमुच्यते । एतः ह वा व न तपित किमहं साधु नाकरवं किमहं पापमकरविमिति । अत्र ज्ञानवान् सिच्चिद्वपदेशकालापिरिच्छिन्नं
सर्वकर्तारं निरवध्यानन्दात्मकं सर्वनियामकं मनोवागगोचरं पुरुषोत्तमं माम्रोति । कर्म तु स्वयं क्षेशात्मकं तद्वांश्चास्यवानन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्तीति श्रुतः श्चुद्रतराऽऽनन्दजनकस्वर्गपञ्चादिफलमाम्रोतीति विहितनिषिद्धकर्मणोश्चामयोजकत्वं तस्मिन्नुच्यत इति कर्मणः सकाशाज्ज्ञानस्य निरवधिरेव विशेष उच्यत इति न धर्म्यसिद्धिनं वा कर्मशेषत्वं ज्ञानस्य सिद्ध्यति॥२२
तथाप्याख्यानमितपादितिवद्यानामसिद्धिरेवेतिचेत्तत्राह ।

#### तथाचैकवाक्यतोपबन्धात् ॥ २३ ॥

यथा केवलश्रुतिर्वद्याप्राचान्यं तथैकोपाख्यानश्रुतीनामिसर्थः।
चकारेण प्रश्नोत्तर्रार्नणीतार्थपतिपादनम् । महतामवात्र प्रहत्तिः ।
सापि वह्वायासपृर्विकेति विद्यामाहात्म्यज्ञापनं प्ररोचनञ्चाधिकमुपाख्यानानामुपाख्यानं विनेव विद्यानिक्षिकायाः श्रुतेः सकाशा
दित्युच्यते । तत्र हेतुरेकवाक्यतोपवन्धादिति । आचार्यवान् पुरुषो

च परमानन्दरूपफलजनकत्वं क्षेयम् । तदेवाग्रे व्युत्पाद्यम् । शेषं स्फुटम् ॥ २२ ॥

वेदेति श्रुसैकवाक्यताज्ञानमाख्यानं विना न भवतीति तदर्थमु-पबन्धाद् गुरुशिष्यकथोपवन्धादिसर्थः । अथवोपाख्यानरहितायां श्रुतौ यथाज्ञानं निद्ध्यते तथेवाधीहि भगव इति होपससाद सन-त्कुमारं नारद इसाद्याख्यानेष्वपि निद्ध्यत इसनाख्यानश्रुसैक-वाक्यत्येवाख्याने ज्ञानम्बद्धपोपवन्धात् प्रतिपादनादिसर्थः । नै-कट्यवाचिनोपपदेन वस्तुसती या तत्तद्गुरुतत्तिच्छप्यकथा त-त्सामीष्यमत्रोच्यते । अन्यथा सामीष्यासम्भवादतः किष्पतत्वज्ञा-द्धानिरामः । नन्ववमपि पारिष्ठवार्थत्वे नवाधकं पद्याम इतिचेद्, डच्यते । अद्वमेधप्रकरणे, मनुर्वेवस्वतो राजसादीन्याख्यानानि

सां परिवद्यानां परब्रह्मैवार्थस्तत्याप्तिरेव च प्रयोजनम् । आचार्य-वान् पुरुषा वदेति श्रुतिरछान्दांग्ये श्वेतकेतूपाख्याने, यथा सीम्य पुरुषं गन्धारेभ्योऽभिनिवद्धाक्षमित्युपक्रम्य पिठता । तत्र तद्दृष्टा-न्तेन आचार्याच्छिष्यस्य ब्रह्मज्ञानादिकं श्राब्यते । अतः सर्वा एव विद्या गुरुशिष्यसाकाङ्काः । तद्त्वच्छ्म्त्युक्तमेकवाक्यताज्ञानम् आ-ख्यानं न भवतीति तद्थी तदुपवन्धात् ।

तथाच केवलानां यथा न शंसनशेषत्वं तथा आख्याने कालामापि नेत्यथः। अन्य तु सूत्रं एकवाक्यं।पवन्धादिति पाठमक्रीकृत्य एकवाक्यतयोषवन्धं व्याकुर्वन्त एकवाक्यपदं भावप्रधानं वाध्यन्तीति न कश्चिद्विशेषः। नन्वेवमाख्यानर्राहतानामप्याख्यानाकार्थाकाङ्कृत्वात्तासामवेतच्छेपत्वं, न त्वाख्यानवतीनां तच्छेपत्वमिति नोक्तदोषनिवृत्तिरित्यंपक्षायां पक्षान्तरमादः। \* अथवेत्यादि \*
तथाच यदि तत्रान्यदेवोच्येत तत्परत्वमेव स्यान्न ज्ञानपरत्वम्। निकृषिते तुं ज्ञानम्वकृप एतासामिष केवलविद्याशेपत्वमतो न दोष इत्यर्थः। सूत्र उपोपसर्गकथनस्य तात्पर्यमादुः। \* नेकट्यत्यादि \*
अत्र पुनराशङ्कृते। \* नन्वित्यादि \* एवं प्वेत्याख्याने तासामुपाख्यानाकाङ्का, द्वितीय चोपाख्यानानां नदाकाङ्क्षेति परस्पराकाङ्क्षयेकवाक्यत्वं उभयविध-वाक्यानां पारिप्ठवशेषता अदण्डवारितेति तथेत्यर्थः। अत्र समाद्धते। \* उच्यत इत्यादि \* तथाच प्रकरणन

यत्र पठितानि तत्र सामान्यतस्तेषां विनियोगः, सर्वाण्याख्यानानि पारिष्ठवे शंसतीसनेनोक्त इति सर्वशब्दस्तदाख्यानपर एव,
न त्वाख्यानान्तरपरोऽपि । प्रकरणस्य नियामकत्वातः । एवं सति, यदा पारिष्ठवाख्यकर्मप्रस्तावस्तदा विशेषविनियोग उक्तः।
पारिष्ठवमाचक्षीतेति । तत्र प्रथमेऽहानि मनुर्वेवस्वतो राजंति ।
द्वितीयेऽहनीन्द्रो वैवस्वत इति । तृतीयेऽहानि यमो वैवस्वतो राजेसाद्याख्यानिवशेषा वाक्यशेषे विनियुज्यन्ते । आख्यानसामान्यपरत्वे त्वहोविशेष उपाख्यानिवशेषाविधानं न स्यातः । अत
एव पारिष्ठविमसेकवचनमतो नाख्यान।न्तरगन्धसम्बन्धोऽपि ।
प्रापकाभावातः ॥ २३ ॥

अत एव चाग्नीन्धनाद्यनपेक्षा ॥ २४ ॥

एवं पुरुषार्थोऽतःशब्दादित्युपक्रम्य ज्ञानस्य फलसाधने कर्मा-ऽनपेक्षत्वमुपपाद्य तत्रैवोपपत्त्यन्तरमाह । यतो ज्ञानी ज्ञानेन स्वय-मेव यज्ञात्मको जातोऽत एव जरामर्याग्निहीत्रेऽग्निस्तदिन्धनं सामिदा-

अत एव चाग्नीन्धनाद्यनपेक्षा॥ सूत्रप्रयोजनमादुः । एविमि-त्यादि। ब्याकुवन्ति। \* य त इत्यादि \*।

सर्वशब्दार्थसङ्कोचावगमादनेन वाक्येन विद्यानां न कर्मशेषत्वसि॰ द्विरित्यर्थः । उक्तेऽर्थे लिङ्गमण्युपोद्वलकमाहुः । ३ एवं सतीत्या- दि ३ । ३ एवं सतीत्या- दि ३ । ३ एवं सतीति ३ प्रकरणसंनिधिश्यां सर्वशब्दार्थसङ्कोचे स्ति । तथाचेदं लिङ्गमिप सङ्कोचे मानमित्यर्थः । ननु, मर्जुववस्वत इत्यादीनि तत्तदहानि पूर्वमाख्यातव्यानीत्यभिप्रायेण विशेषविधान- मित्याशङ्कावारणाय गमकान्तरमाहुः । ३ अत एवेत्यादि ३ तथाच र्याद तथाभिप्रायः स्यात तदा बहुवचनमादिपदं वा प्रयुक्तं स्यादत- स्तदभावान्न तथेत्यर्थः । पवञ्च पारिष्लवसूत्रे यो विशेषितत्वरूपो हे- तुरुक्तः स पव प्रकृतेतराण्याख्यानानि व्यावर्त्तयन् सर्वशब्दार्थस- द्वांचं बोधयतीति न काऽपि शङ्कोति तात्पर्यम् ॥ २३॥

दि, तदादय आज्यादयस्तेषामनेपक्षोक्ता । श्रुतौ तैक्तिरीयके पठचते । तस्यैवं विदुषो यज्ञस्यात्मा यजमानः श्रद्धा पत्नी शरीरमिध्ममुरो वेदिलोमानि बर्हिवेदः शिखा हृदयं यूपः काम आज्यं मन्युः पश्चस्तपोऽग्निरिखादि । एतेन यदन्यस्य यज्ञतासम्पादकं तस्य स्वकार्यसाधने कथं यज्ञापेक्षा भवेदिति भावः स्रूच्यते।।२४॥

# सर्वापेक्षा च यज्ञादिश्रुतेरक्ववत् ॥ २५ ॥

उक्तन्यायेन ज्ञानं प्रति कर्मणः फलोपकारित्वाभावेऽपि स्वरूपोपकारित्वमास्त न वेति चिन्यते । तत्र नेति पूर्वः पक्षः । गुरूपसंचितदुपदेशैरेव तत्सम्भवादाचार्यवान पुरुषो वेदेति श्रुतेः। अत्र सिद्धान्तमाह । सर्वापेक्षेति । सर्वेषां कर्मज्ञानभक्तीनां पुरुषो-चमज्ञानोत्पचावस्यपेक्षा । अत्र प्रमाणमाह । यज्ञादिश्रुतेरिति यज्ञादिनिरूपिका श्रुतिरेव प्रमाणं यत इसर्थः । इदमत्राकृतम् । पुरुषोच्चम एव स्वतन्त्रपुरुपार्थक्षपस्तत्प्राप्तिरेव फलम् । तत्र प्रेम-भक्तिजं तज्ज्ञानमेवं साधनमिति ब्रह्मविदाम्नोति परिमसादिना एतद्विदुरमृतास्ते भवन्तीसादिश्रुतिसहस्त्रश्च प्रतिपाद्यते । अथेतरे दुः-

शेषं स्फ्रटम् ॥ २४॥

सर्वापेक्षा च यज्ञादिश्रुतेरश्ववत् ॥ अधिकरणमवतारयन्ति ।

\* उक्तन्यायेनेत्यादि \* । पूर्वाधिकरणे पुरुषोत्तम एव पुरुषार्थस्तत्प्राप्तिश्च केवलाज्ञ्ञानादेवाति प्रतिज्ञाय शब्दाद्धेतास्तत् साधियत्वा
शब्दस्य तत्साधकत्वं व्युत्पादितम् । अत उक्तेन न्यायेन शब्देन ञ्चानं
प्रति कर्मणः फलापकारित्वाभावेऽपि कर्मणां सार्थक्याय स्वरूपोपकारित्वं यदुक्तं तद्युक्तत्वाद्दस्ति, उतायुक्तत्वाञ्चास्तीत्यतद्दिमञ्चाधकरणे विचार्यत इत्यर्थः । सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति । \* सर्वेषामित्यादि \* । तथाच मार्गत्रयापेक्षाकथनात्तत्तन्मार्गोक्तानां कर्मणामपेक्षास्तीत्यर्थो बोधितः । यञ्चादिपदे आदिशब्देन शमदमादीनां कर्मणां
भगवद्धर्मरूपाणां शरणगमनादिकर्मणां च संग्रहः । यञ्चादिकर्मणां

खमेबोपयन्तीति श्रुया ज्ञानरहितानां दुःखमात्रप्राप्तिरुच्यते । एवं सति स्वतोऽपुरुपार्थरूपं यज्ञादिकं सर्वार्थतत्त्वप्रतिपादिका श्रुतिर्य-निष्पयति तत्सर्वथा पुरुषार्थसाधनत्वेनविति मन्तव्यम् । तच्च निष्कामतयैव कृतं तथा । अत एव वासजनेयिशाखायां यथा-कारी यथाचारी तथा भवति साधुकारी माधुर्भवति पापकारी पापो भवतित्युपक्रम्य पठचते । तस्याल्लोकात् पुनरेसस्य लोका य कर्मण इति तु कामयनानोऽथाऽकाययमानो योऽकामो निष्काम आत्मकाम आप्तकामो भवति न तस्मात् प्राणा उत्कामन्यवैव समयनीयन्ते ब्रह्मेत्र सन् ब्रह्माऽप्येतीयादि। अत्र, अथाकामयमानः कर्ता निरूप्यत इति शेपः । यः पुमान् कर्मकृतावकायस्ततो नि-प्कामः सन्तात्वकामो निरुपविस्तहवान प्रभौ ततो भगवत्पाप्या SSमकामो भवनी सर्थः । अत्र यथाकारी सादिना कर्मकर्त्तुरेवोप-क्रमाद्याकावयमान इसनेनापि नथाभूनः स एवोच्यते । एवं सति सत्कर्माण प्रवत्यर्थ विविधक्तलांन स्वयंभवोक्त्वा जनान भ्रामि-तवानिति स्वोक्तकरणाचियरेण द्यया निष्कामं करोति सकाम-तयाऽपि क्रियमाणेन वेदिककर्यणाऽनेकजन्मभिः संस्कारविशेष-मचयेनापि तथा। कपायेपक्वे ततो ज्ञानं भवर्त्तते इसादिस्मृति-

विद्यास्त्ररूपोपकारकत्वे कथं यज्ञादिश्रुतः प्रमाणत्विमित्याकाङ्कायां तदुपपाद्यन्ति । \* इदमत्रेत्यादि \* । \* एवं सतीति \* । अनेन प्रकारेण ज्ञानश्चन्यकर्मणां दुःग्वप्रापकत्वं स्ति । \* मन्तव्यमिति \* । निरूपणान्यथानुपपत्त्या मन्तव्यम् । \* तथिति \* । पुरुपोत्तमज्ञान-साधकम् । अथाकामयमान इति श्रुतिभागं व्याकुर्वन्ति । \* अथं-त्यादि \* । \* तथा भूतः स इति \* । एतान्यपि तु कर्माण सङ्गं त्यन्त्वा फलं तथिति गीतावाक्यादकामः कर्मकृतौ निष्कामः फलं। एवं द्विचिचकर्त्तृनिरूपणन यत् सिद्धाति तदाद्यः । \* एवं सित सिद्त्या-दि \* । उक्तमर्थं स्मृत्योपप्रकान्त । \* कपाय इत्यादि \* । एवं

भ्यश्च ज्ञानोत्पत्तो कर्मापेक्षाऽम्तीति । चकारेण पुष्टावङ्गीकृतस्य सर्वानपेक्षेति सा समुच्चीयते । अत एव, नायमात्मेखादिश्चातिन्न विरुद्ध्यते । ननु ज्ञानद्रारा कर्मादीनामेव फलसाधकत्वमिस्त्वित शङ्कानिरासाय दृष्टान्तमाद । अश्ववदिति । यथा स्वेष्टफलसाधक-देशच्यवधानात्मकदेशातिक्रमेऽश्वस्य साधनत्वं, न तु तत्तत्फलिन-द्वाविष तथाधिमौतिकाध्यात्मिकाधिदैविकप्रतिवन्धनिद्यत्तावेव तेषां

मर्यादामार्गे कर्मापक्षेत्र यद्यपि भगवत्माक्षात्कारे व्युत्पादिता, तथा-पि हेतुबोधके यज्ञादिश्रुतिपदं आदिशद्धेन तैं त्तिरीयाद्युक्तानामानन्द-मयाद्यपासनानामन्यत्रोक्तानां शमादीनां ज्ञानोपकारिणाम, तथा भ-क्त्युपर्यागिनां गोपालतापनीयाद्यकानां दारणगमनध्यानरसनभजना-द्वानां च संग्रहात्तद्पेक्षापि वोध्या । साप्यित्रससृत्रेषु व्युत्पाद्यि-प्यते। चकारार्थमाहुः। \* चकारंणत्यादि \*। \* संति \*। अत्रा-Sनुक्तापि। सीत्रस्य चकार्म्यार्थे श्रीतार्थापन्यापप्रनित्। \* अत एवंत्यादि \*। \* अत एवंति \* मार्गभेदादेव। तथाच साधनद्शा-यामेव कर्मापेक्षा, न तु सिद्धदशायामिति सावः। अत्रेदं वोध्यम् । पुरुषोत्तमज्ञानं हि मार्गमेद्न सामान्यतश्चतुर्विषं वा । तत्र कर्ममा-में यदाविभविति तत्सत्त्वगुणमाधारीकृत्य तत्रान्तयीमन्यावेन प्रवि-इय सत्त्वं स्वान्तरभूतं कृत्वा तेन तेन रूपेणार्विभवतीत नामि-दक्षा-दियञ्चेषु तत्तद्रपेणाविभीवाद्वगम्यते । ज्ञानमार्गे त्वक्षरस्पेणैवावि-भेवतीति, ये त्वक्षरमनिर्देश्यमिति गीतावाक्यसन्दर्भादवगम्यते । बानभक्तिसाहित्ये तु यद् चलिष्टं तद्नुमारेणाविभवति। एवं केवले-ऽपि विहितभक्तिमार्गेऽपि तत्तदुपासनावाक्येस्तत्कतुन्यायाद्वसीय-ते । अविहितमक्तिमार्गे तु वरणानुसारणाविभवनीति वरणश्रुत्या-दिभिरवसीयते । तत विहितमार्गत्रये च तत्तनमयीदामार्गीयसा-क्षात्कारे साधनापेक्षा। पुष्टिमार्गे तु वरणमात्रेकसाध्यत्वान्न तद्पेक्षे-त्युभयमप्युपपन्नामिति।ननु सर्वापेक्षापदे कर्मज्ञानभक्तीनां पुरुपात्तम-श्वानेऽपेक्षां व्याख्याय यज्ञादिश्रुतीरत्यस्यार्थव्युत्पादने द्विविधं कर्मक-त्तीरं व्याख्याय निष्कामकर्त्तुः कमापक्षामात्रं व्युत्पादितम् । ततश्च

साधनत्वं, न तु भगवत्पाप्तावपीसर्थः । इदं च मुमुक्षुभक्तविषयकमिति ज्ञेयम् । आसन्तिकभक्तिमतां भक्तीतरानपेक्षणात् ॥ २५ ॥

शमदमाद्यपेतः स्यात् तथाऽपि तु तिहिधेस्तदङ्गतया तेषामवश्यानुष्ठेयत्वात् ॥ २६ ॥

ननु तस्मादेवंविच्छान्तो दान्त इसादिना शमादेरेव ज्ञानसा-

ज्ञाने कर्मापेक्षासिद्धा, न तु ज्ञानभक्त्यपेक्षेति तत्कथनस्य किं प्रयो-जनिमत्याकाङ्कायामाहुः \* इदं चेत्यादि \* । \* इदमिति \* । क-मांपेक्षणम्। \* भक्तीतरानपेक्षणादिति \*। अतीतपादे, सेव हि स-त्याद्य इत्यत्र निणीतत्वेन तथात्वात् । तथाचैकादशस्कन्धे योगा-स्त्रयो मया प्रोक्ता इत्यत्र कर्मज्ञानभक्तीरुक्तवा "निर्विण्णानां ज्ञानयोगः कर्मयागस्तु कामिनाम्।ननिर्विण्णानातिसक्तो भक्तियोगोऽस्य सिद्धि-द"इति कथनेन तस्य तत एव सिद्धिरिति मुमुक्षभक्तस्य सोपाधिक-स्नेहचत्त्वात्तस्य कर्मापेक्षणं युक्तम् । अत्र वाक्यसन्दर्भे योगशब्देन पुरुषार्थप्राप्त्युपाय उच्यते । ज्ञानशब्देन, सर्वभूतेषु येनैकं, कैवल्यं सात्त्विकं ज्ञानिमत्यादिवाक्योक्तं ब्रह्मैव सर्वे, वासुदेवः सर्वमित्यत्र पर्यविसतं सारिवकं ज्ञानमुच्यते । कर्मशब्देन च पूर्वकाण्डाद्यक्तम-ग्निहोत्रादिलक्षणं विहितं कर्मोच्यते। भक्तिराब्देन च तापनीगीताश्री-भागवताद्युक्तो भगवद्विपयकः स्नेह उच्यते। अत एव त्रयः स्वस्व-प्रकरणोक्तसाधनसहिता मार्गशब्देन व्यवह्रियन्त इति सोपाधिभक्त-स्य तद्पेक्षणं युक्तमेवेत्यर्थः । तस्मादस्ति ज्ञानस्वरूपे सर्वापेक्षाति सिद्धम् ॥ २५ ॥

शमदमाद्यपेतः स्यात्तथापि तु तुद्धिधेस्तदङ्गतया तेषामव-श्यानुष्ठेयत्वात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* निन्वत्यादि \* । तमेतं वे-बानुवचनेति श्रुतिलिङ्गाद्यभावेन विद्यास्तुत्यर्थे, यश्वाद्यनुवादस्य श-क्यवचनत्वात् । विद्यार्थिनः, शान्तो दान्त शति श्रुत्या शमादीनां साधनानां विशेषतो विधानाङ्गक्तिमार्गेऽपि, ॐकारेणान्तरितं कृत्वा यो जपति गोविन्दस्य पश्चपदं मनुं तस्येवासौ दर्शदात्मक्रपमित्या- धनत्वमुच्यते, न तु यज्ञादेरितिचेत्तत्राह शमदमाग्रुपेतो भक्तिमा-गेंऽपि स्यादेव यद्यपि तथापि तदङ्गतयाऽऽत्मन्येवात्मानं पश्येदिति ज्ञानमागीयज्ञानाङ्गतयेव शमादिविधर्हेतोङ्गीनमार्गे तेषामवश्यानु-ष्ठेयत्वात्तथा विधिरित्यर्थः । भक्तिमार्गे स्वत एव शमादीनां सम्भ-वेऽप्यावश्यकत्वं न तेषामिति भावः ॥ २६ ॥

सर्वान्नानुमतिश्च प्राणात्यये तद्दर्शनात् ॥ २७॥ ननु सन्वशोधकत्वेन यज्ञशमदमादेविधानमिति मतं नोपप-

दिश्वतीनां तापनीयेषु दर्शनाच तत्करणमेव युक्तं, न तु यशादिकर-णिमिति पूर्वोक्तहेतोर्बाधितत्वामित्याशङ्का तत्परिहारमाहेत्यर्थः । सूतं ज्याकुर्वन्ति। \* रामद्मेत्यादि \*। तथाविधिरिति \*। साधन-त्वेन विधानम् । तथाचानया श्रुत्या ज्ञानमार्गीयस्य साधनान्तर-मधिकं विधीयते इति तेषामवश्यानुष्ठेयत्वम् । तत्र च न यशादिकं निषिद्ध्यत इति तेषामप्यनुष्ठेयत्वम् ! यद्यपि तत्र लिङाद्यभावस्त-थापि विविदिषन्तीति फलसंयोगस्याऽपूर्वत्वात्तत्र रात्रिसत्ववद् दि-ष्टाग्निहोत्रस्थे, उपरि हि देवेभ्यो धारयन्तीति वाक्ये समिद्धारणवश्च विधिः कर्लायतुं शक्यत इति तेषामपि हेतुत्वमदण्डवारितमिति न पूर्वोक्तहेतोबीधितत्विमत्यर्थः। एतेन भक्तिमार्गव्यवस्थाप्यर्थात् सि-द्धेत्याहुः \* भक्तीत्यादि \*।भक्तिरस्य भजनं तदिहामुत्रोपाधिनराइये-नैवामुष्मिन् मनःकल्पनमिति भक्तिलक्षणात्ता इथां सत्यां तन्मार्गे खत एव रामद्मादीनां सम्भवान्न तेषामावश्यकतया विशेषतो विधान-म्। अत एव तत्र एतदेव च नैष्कर्म्यमिति सन्न्यासरूपत्वं श्रावित-म्। तथाच बाने ऽन्तरङ्गाणां रामादीनां बहिरङ्गाणां यक्षादीनां चा-उस्त्यवेक्षा। भक्तौ तु तेषामर्थात् सिद्धिरिति भेद इत्यर्थः ॥ २६ ॥

सर्वात्रानुमतिश्च प्राणात्यये तहर्शनात्॥ अत्रैव किश्चिदाश्च्या परिहरतीत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* तथाच य-या प्राणसंवादस्वश्चतिश्याम् आहारशोधकश्चत्युक्तमपोद्यते, तथा ताश्यां शमयक्षाद्यपवादोऽपि वक्तुं शक्यते । तस्मात् सत्वशुद्ध्यर्थ

द्यते । आहारशुद्धौ सत्त्वशुद्धिरिति श्रुतेस्तद्विरुद्धा सर्वात्रभक्षणा-नुमतिरपि यतः श्रूयते छन्दोगानाम । न ह वा एवं विदि कि-अनानन्नं भवति, तथा वाजसनोयिनां, न ह वा अस्यानचं जग्धं भवतीयादि । तस्मात सत्त्वशुद्धचर्थ यज्ञादेर्न विधानमिति प्राप्ते विषयव्यस्थामाह । आहारदौर्रुभ्यन प्राणासय उपस्थिते प्राण-धारणस्य ज्ञानाऽन्तरङ्गतमसाधनत्वेनाहारस्य देहपोषकत्वेन ततो बहिरङ्गत्वात् तदनुमतिः क्रियत इसर्थः । अत्र प्रमाणमाह । तद-र्शनादिति । चाक्रायणः किल्पिरापद्गत इभ्येन सामिखादितान् कुल्मापांश्चखादेखादिश्वतिदर्शनादिखर्थः । यद्यपि ज्ञानसाधनत्वेन सत्त्वशुद्धेरपेक्षितत्वाज्जाते ज्ञाने तत्माधानपेक्षणादेवंविदीति वच-नात ताहशे सार्वदिक्यांप तद्नुमतिर्नानुचिता । अपि स्पर्यते इ-सनेनाविद्पोऽप्यनुभंतर्वक्ष्यमाणत्वाच्च । तथाऽप्याचार्येणावस्था-विशेपविषयकत्वमुक्तं यत् तेन ज्ञानिनोऽप्यऽनापदि विहितसा-गोऽविाहतकरणं च चित्तमालिन्यजननेन ज्ञानितरोधायकमिति श्रुयभिमतिमिति ज्ञाप्यते । अत एव श्रीभागवते द्वितीयस्कन्ध ''विशुद्धं केवलं ज्ञानं प्रयक्षम्यगवस्थितम् । ससं पूर्णमनाद्यन्तं निर्गुणं निसमद्रयम् । ऋषे विद्नित मुनयः प्रशान्तात्मेन्द्रियाश-

यक्षरामद्मादेने विधानं, किन्त्वेतानि वाक्यानि विद्यास्तायकान्येवेति प्राप्ते तानि न स्तावकान्याप तु विशेषविधानार्थान्येवेति हृदिकृत्य, अन्नमक्षणवाक्यव्यवस्थामाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* आहारे-त्यादि \* । \* क्रियते इति \* प्राणधारणार्थे क्रियते । तथाच सर्वा-न्नानुमतेक्षानान्तरङ्गसाधनार्थे व्यवस्थितत्वेनासार्वदिकत्वान्त तथा सार्वदिकानां सत्त्वशोधकसाधनानां ज्ञानमार्गे वाधः शक्यवचन इ-त्यर्थः । अत्र किश्चिदाशद्भ्य परिहर्णन्त । \* यद्यपीत्यादि \* । \* त-यापीत्यादि च \* । ननु भवत्वेवं ज्ञानमार्गे तथापि भक्तिमार्गे शम-

याः । यदा तदेवासत्तर्के स्तिरोभूयेत विष्छतम् "इति श्रह्मणोक्तम् । "ज्ञानिनामपि चेतां सि देवी भगवती हि सा । बलादाक्रष्य मीहाय महामाया प्रयच्छतीति" इति मार्कण्डेयेनाष्युक्तम् । एषा
ज्ञानमार्गीयज्ञानवता व्यवस्थेति ज्ञेयम् । भक्तिमार्गीयस्यैवमापदसम्भवात् । "अनन्याध्यिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते । तेषां
नियाभियुक्तानां योगक्षेमं वहाम्यहम्" इति भगवद्वाक्यात् । मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतान्तरन्ति त इस्वैवकारेण पुरुषोत्तमज्ञानवत
एव मायातरणोक्तेरक्षरमात्रज्ञानवतां तथात्वमुचितम् ॥ २७ ॥

#### अवाधाच ॥ २८॥

आपदि तथान्नभक्षणेन चित्ताशुद्ध्यसम्भवेन तज्जनितप्रतिव-न्धाभावाच्च न दोप इसर्थः ॥ २८ ॥

#### अपि स्मर्यते ॥ २९॥

आपद्यविदुपोऽपि दुष्टान्नभक्षणे पापाभावो यत्र स्मर्यते तत्र विदुपि श्रुसनुमते का शङ्केसर्यः । स्मृतिस्तु ''जीवितात्ययमापन्नो योऽन्नमत्ति यतन्ततः । लिप्यते न स पापन पद्मपत्रमित्राऽम्भ-सा" इति । अथवा विदुपोदुष्टकमीमम्बन्धो, ज्ञानाग्निः सर्वकमीणि भस्तमात् कुरुते तथेति स्मर्यतेऽपीसर्थः ॥ २९ ॥

दमादीनां सत्त्वशोधकानां स्वभावतः प्राप्तत्वेन तद्रथंकिनिर्बन्धाभावा-त्तस्या अनुपिखतां पूर्वोक्तानुमतर्पि तत्र वक्तुमशक्यत्वात्तस्य का ग-तिरित्यत आहुः। \* भिक्तमागीयस्यविमिति \*। ननु यद्येवं तदा ज्ञान-मागीयस्य कथमापित्तिरत्यत आहुः \* मामवत्यादि \* तथाच माया-तरणाभावादापित्तमत्त्वमित्यर्थः॥ २७॥

अवाधाश्च ॥ २८ ॥ अपि स्मर्यते ॥ २९ ॥

#### शब्दश्चातोऽकामकारे ॥ ३०॥

यतो ज्ञानाग्निरेव सर्वकर्मदहनसमर्थ इति फलदशायां काम-कारेऽपि न दोषांऽत एव साधनदशायां तदभावेन तस्मादेवंवि-च्छान्तो दान्त उपरतिस्तितिक्षारिखादिक्षपः शब्दः कापकारिनव-र्चकः श्रूयत इसर्थः ॥ ३०॥

एवं ज्ञानस्य कर्मनाशकत्वे सिद्धे जातज्ञानस्याश्रमकर्म कर्त्तव्यं न वेति चिन्सते । तत्र फलस्य जातत्वात् कृतस्यापि नाश्यत्वेनामयोजकत्वात्र कर्त्तव्यमिति पूर्वः पक्षः । तत्र सिद्धान्तमाह ।

#### विहितत्वाचाश्रमकर्माऽपि ॥ ३१ ॥

यथा ज्ञानिनामप्यनापदि शिष्टानामेवानं भक्षणीयं विहित-त्वात तथाश्रमकर्मापि कर्त्तव्यमेव निसं विहितत्वादिसर्थः । यथा-ऽनापद्यशिष्टान्नभक्षणं दोषाय, निषद्धत्वाद् एतच्चोपपादितं, सर्वानानुमतिरिसत्र । तथा निससागोऽपि प्रसवायजनक इति तत् कर्त्तव्यमेवेति भावः ॥ ३१ ॥

यच्चोक्तं कृतस्यापि नाक्यत्वेनामयोजकत्वाम कर्त्तव्यमिति तत्राह ।

शब्दश्चातोऽकामकारे ॥ एतत्सूत्रत्रयमाण्यमितरोहितार्थम् ॥ अन्ये तु, सर्वान्तानुमितिरित्यादिसूत्रचतुष्ट्यात्मकमधिकर-णान्तरमङ्गीकृत्य किमन्न विद्यावतः सर्वान्तभक्षणं विधीयत उत वि-द्यास्तुत्यर्थं कीर्स्यत इति संशये, न द्वयमि, किन्तु प्राणरक्षार्थम् अनुन्नामात्रम् । अतोऽर्थवाद् एवेति सिद्धान्तयन्ति । तद्प्यवि-रुद्धम् ॥ ३०॥ २॥

विहितत्वाच्चाश्रमकर्मापि ॥ अधिकरणप्रयोजनं पूर्वपक्षादि-कं चाहुः \* एवं ज्ञानस्येत्यादि \* । सूत्रव्याख्यानं तु स्फुटम् ॥३१॥

### सहकारित्वेन च ॥ ३२ ॥

शमदमादीनामन्तरङ्गसाधनानां सहकारीण्याश्रमकर्माणीत्येत-द्रहितैः शमादिभिरिष ज्ञानं न स्थिरीकर्त्तुं शक्यिमिति तानि कर्त्त-व्यान्येवेयर्थः । संसारवासनाजनकत्वस्वभावो यः कर्मणां स ज्ञानेन नाश्यत इति न सहकारित्वेऽनुपर्णात्तः काचिदिति भावः ॥ ३२ ॥

एवं ज्ञानमार्गीयज्ञानस्यैर्यसाधनमुक्त्वा भक्तिमार्गीयसाधना-नां भगवच्छवणादीनामिन आधिक्यमावक्यकतां चाह ॥

# सर्वथापि त एवोभयलिङ्गात् ॥ ३३ ॥

भगवच्छवणकीर्त्तनाद्यः साधनान्तरवद्विहितत्वेन कर्त्तव्या एव यद्यपि तथापि सर्वथापि अन्येषां युगपदुपस्थितौ तदनुरोध-

सहकारित्वंन च ॥ ननु गीतास्मृतौ ज्ञानस्य सर्वकर्मनाशकत्वमुक्तम । जातज्ञानस्य च ज्ञानं वर्त्तत इति तेन कर्मनाशे कथं तेपां
सहकारित्वं युज्यत इत्याशङ्कायामाद्यः । \* संसारत्यादि \* तथाच
समृतावेधोर्शप्रदेशन्तस्योक्तत्वाद् यथाधिरेधांमि दहँ स्तेपां धूमादिजनकं स्वभावं नाशयति, स्वस्थितिपर्यन्तमङ्गारक्षपेण स्थापयति च ततस्वक्रपं, तद्वदत्रापि स्वान्तर्गतमेव कर्मस्वक्रपं कृत्वा स्थापयतीति न
सहकारित्वेऽनुपर्पत्तिरित्यर्थः ॥ ३२ ॥

सर्वथापि त प्रवाभयिलङ्गात् ॥ पूर्व सर्वापेक्षासूत्रं सर्वपदेन कर्मज्ञानभक्तीनां संगृहीतत्वात्तेषु कर्मणामङ्गाङ्गतयेव सङ्गहो मुख्य-तया तु ज्ञानभक्त्योरिति पूर्व प्रथमकक्षाविश्रान्तज्ञानमागीयज्ञानस्थ-येप्रकारं दर्शियत्वाऽधुना भक्तिमागीयाणां तं द्शियतीत्याशयेन सूत्र-मवतारयन्ति । \* पर्वामत्यादि \* । \* आहेति \* शारीरब्राह्मणस्थ-श्रुतिविचारेण, श्रीभागवतगीतावाक्यविचारेण चाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* भगवदित्यादि \* । \* अन्येषामिति \* आश्रमधर्मा-णाम् । ननु तंच्छब्दस्य पूर्वपरामर्शित्वात् पूर्वं चाश्रमधर्माणां शमा- मक्कत्यापित एव भगवद्धर्मा एव कर्त्तव्या इसर्थः। कुतः। श्रुतिलिङ्गाद समृतिलिङ्गाच्च । श्रुतिलिङ्गं तु, तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वित ब्राह्मणः । नानुध्यायाद् बहूञ्छब्दान् वाचो विग्रञ्जापनं हि त-दिति । तमेवैकं जानधात्मानमन्या वाचो विमुञ्चथाऽमृतस्यैष सेतु-रिसपि । अत्रवकारेण भगवद्तिरिक्तं प्रतिषिद्ध्य तद्विषयकज्ञाना-नुकूलं एयत्नं श्रवणात्मकं विज्ञायिति विधाय स्मरणमपि तन्मात्र-विषयकमेव प्रज्ञां कुर्वितिति वचनेन विधाय तदेकिनष्ठताहेतुभूता-नामेव शब्दानामावर्त्तनमर्थानुमन्धानमपि कर्त्तव्यं, नान्येषामिति नानुध्यायाद् बहुनित्यनेनोक्तवती । अत्रान्त्रित्युपसर्गेण ध्यानस्य-पश्चाद् भावित्वमुच्यते । तेन योग्यतया श्रवणकीर्त्तने एव तत्पूर्व-भाविनी प्राप्यते । स्मृतिस्तु—"श्रुण्वन्ति गायन्ति गृणन्त्यभी-क्ष्णद्यः स्मरन्ति नन्दन्ति तयेहितं जनाः । त एव पश्यन्सचिरेण

दीनां चोकत्वात्तान् विहायात्र तच्छवेन भगवद्धमां एव कथं गृहान्त इत्याराङ्कायां हेतुव्याख्यानेन तामपि निरस्यन्ति । \* श्रुतिलिङ्कं तु तमेव धीर इत्यादि \* तथाच पूर्वे स्त्रेषु रामादीनां यहादीनां च शारीरब्राह्मणस्थानामेव परामृष्टत्वादत्रापि तत्रत्यमेव साधनं परामृश्यते। तत्र च पूर्वे, तमेव धीर इति वाक्यमेवोक्तम्। ततो वेदा- जुवचनवाक्यम्। ततः शान्तदान्तवाक्यम्। अतः सुत्रस्थेन तच्छवेन श्रुतिस्थं यत्पूर्वं तदेव परामृश्यते। श्रुतावेषां पूर्वमुक्तत्वेषि यदेषां पश्चाद्विचारणं तदेकादशस्कन्धे भगवता, हानं कर्म च भक्तिश्चोति पश्चाद्विचारणं तदेकादशस्कन्धे भगवता, हानं कर्म च भक्तिश्चोति पश्चाद्वकत्वात्, तमेवेकिमिति मुण्डकश्चतिश्चासन्दिग्धतया सम्यङ्- माहात्म्यस्कारणाय पठचते। केन लिङ्गनात्र भगवद्धमेत्राप्तिरित्याका- द्वायाम्। इतरानुध्याननिषेधकवाक्यगतानूपसर्गस्य पश्चाद्वावित्व- प्रकाशकत्वलिङ्गन तत्पूर्वभाविनी श्रवणकीर्त्तने प्राप्येते। तेन तदन- नतरं तत्सारभूतशब्दार्थानुसन्धानमेव कार्ये, न त्वन्येषां तद्र्थमन्या- जुवादकानामपीति बोध्यत इति न कोर्थप शङ्कालेशः। । स्मृतिलिङ्गं वक्तुमाहुः। \* स्मृतिस्त्वत्यादि \*। अत्रापि प्रयमवाक्ये फलअ्चुति-

तावकं भवपवाहोपरमं पदाऽम्बुजिमिति । महात्मानस्तु मां षार्थ देवीं प्रकृतिमास्थिताः।भजन्यनन्यमनसो ज्ञात्वा भूतादिमव्ययम् । सततं कीर्चयन्तो मां यतन्तश्च दृढब्रताः। नमस्यन्तश्च मां भक्तया नित्ययुक्ता उपासत"इति । एतेन भगवद्धर्माणामात्मधर्मत्वेनान्त-रङ्गत्वादाश्चमकर्मणो देहधर्मत्वेन वहिरङ्गत्वाक्तदिवरोधनैव तद क-र्चव्यमिति स्थितम् । अत एव भगवद्धर्माऽन्यधर्म प्रतिषिद्ध्य तेषां सर्वेभ्य आधिक्यं ज्ञापयितुं, स वा अयमात्मा सर्वस्य व्यासादिनाः भगवन्माहात्म्यमुक्तम् ॥ ३३ ॥

#### अनिभमवं च दर्शयितः ॥ ३४ ॥

प्राधान्येन भगवद्धर्मा एव कर्त्तव्या इत्यत्रोपोद्वलकान्तरमनेन उच्यते । सर्वे पाष्मानं तरित, नेनं पाष्मा तरित, सर्वे पाष्मानं तपित, नेनं पाष्मा तपितत्यादिना भगवद्धर्मानुरोधेनाश्रमकर्माकर-णजदोषेरनभिभवं च श्रुतिईर्शयत्यऽता भगवद्धर्मा एव सर्वेभ्यः उत्तमानि साधनानीत्यर्थः ॥ ३४॥

# अन्तरा चापि तु तद्दृष्टेः ॥ ३५ ॥

छिङ्गेन तेषां करणं लभ्यते। एवं गीतावाक्येऽपि क्षेयम्। सिद्धमाहुः। \* पतेनेत्यादि \* पत्रुपष्टम्भाय प्रकृतश्रुतिस्थमेव लिङ्गं दर्शयनित। \* अत पवेत्यादि \*। तथाचान्ते भगवन्माहात्म्योक्तिरपि भगवद्धमाणामाधिक्ये तेषामवश्यकर्त्तव्यत्वे च लिङ्गिमत्यर्थः। एतेन
अस्मिन् सूत्रे त पवेत्यवधारणेन तयाणां युगपदुपस्थितौ भगवद्धमातिरिक्तान् आचार्यो निवर्त्तयतीति बोधितम्। एतदुपष्टम्भायैवाश्रिमा पञ्चसूत्रीति॥ ३३॥

अनिभवं च द्रायति ॥ अत्र भाष्यमितरोहितार्थम्। सर्वे पाप्मानं तरतीति श्रुतिस्तु शारीरब्राह्मणस्या ॥ ३४॥

भगवद्धेमेभ्य आश्रमधर्मा हीना इत्यप्य ऽल्पमुच्यते । अपि तु तिस्मन पुरुषोत्तमे धर्मिण्येव दृष्टिस्तात्पर्य यस्य पुंसस्तस्याश्रम-धर्मा अन्तरा च फलिसद्धौ व्यवधानद्ध्याश्चेति श्रुतिर्दर्भयतीति पू-वेण सम्बन्धः । अन्तराशब्दोऽत्राव्ययात्मको व्यवधानवाचकः । तथाच श्रुतिः—एतद्ध स्म वै तत्पूर्वे ब्राह्मणा अनुचाना विद्वांसः भजां न कामयन्ते किं प्रजया करिष्यामो येषां नोऽयमात्माऽयं लोक इति ऋणाऽपाकरणहेतुत्वेन लौकिकोत्कर्पहेतुत्वेनापि प्रजा-या अभीष्टत्वेऽपि तदुत्पादनव्यासङ्गेन भगवदानन्दानुभवेऽन्तरा-यो भविष्यतीति तद्दष्ट्या तत्रोपेक्षां दर्शयति ॥ ३५॥

#### अपि समर्यते ॥ ३६॥

अपिशब्देनाश्रमधर्माणां तथात्वं किमु वाच्यं, यतो ज्ञानत-त्साधनवेराग्यादीनामप्यन्तरायक्षपत्वं स्मर्थते । "तस्मान्मद्भक्तियु-क्तस्य योगिनो वे मदात्मनः । न ज्ञानं न च वेराग्यं प्रायः श्रेयो भनेदिहं"ति भगवद्राक्यम् ॥ ३६ ॥

विशेपानुग्रहश्च ॥ ३७॥

स्मर्यत इति पूर्वेण सम्बन्धः । ज्ञानादेः सकाशाद्भित्तमार्गे

अन्तरा चापितु तद्दष्टः॥ \* व्यवधानवाचक इति \*। अन्तरे-ऽन्तरा, अन्तरण च मध्यं स्युरिति काशात् । मध्यिष्यतस्य च व्य-वधायकत्वाद् व्यवधानवाचक इत्यर्थः। आश्रमकर्मणां कथं व्यव-धायकत्विमत्याकाङ्कायां श्रुत्या तदुपपादयन्ति । \* तथाचेत्या-दि \*। इयमपि श्रुतिस्तत्रत्येव॥ ३५॥

> अपि स्मर्यते ॥ ३६ ॥ विशेषानुग्रहश्च ॥

एदद्भाष्यमप्यतिरोहितार्थम् ॥ अनुत्रहस्तु धर्मान्तरं कृपा-द्याद्यपरपर्यायमः । न तु फलदित्सा । यस्यानुत्रहमिच्छामीति फलतोऽप्युक्तर्षमाह । ज्ञानादिमाधनवत्स्वनुग्रहो मुक्तिपर्यन्त एव । भक्तिमार्गे तु, अहं भक्तपराधीनो ह्यस्वतन्त्र इव द्विजेसादिवाक्ये-विशेषद्भपो मुक्तादिभ्योऽपि भक्तानां व्यावर्त्तको भगवदनुग्रहः स्मर्थत इसर्थः ॥ ३७ ॥

गूढाभिसन्धिमुद्याटयन् फलितमर्थमाह्।

#### अतस्त्वतरज्यायो लिङ्गाच ॥ ३८ ॥

अत इति पूर्वोक्तश्रुतिस्मृतिपरामर्जः। तथाचेतरस्या मुक्तेरिप भक्तिमार्गीयतदीयत्वमेव ज्याय इत्यर्थः । अत्र हेत्वन्तरमाह । लिङ्गाचोते । मुक्तानां तु मायाविनिर्मुक्तमात्मस्वरूपमेव, न तु दे-हेन्द्रियादिकमप्यस्ति येन भजनानन्दानुभवः स्यात् । भक्तानां तु देहेन्द्रियादिकमपि मायातत्कार्यरहितत्वेनानन्दरूपत्वेन च भगवदु-पयोग्यतोऽपि तत्त्रथेसर्थः । न हि मुक्तात्मनां कश्चन भगवदुपयो-गोऽस्तीति भावः । तदुक्तं श्रीभागवते, न यत्र माया किमुताऽपरे

वाक्यात् । अयमेव च पुष्टिशब्देनोच्यते । पोपणं तद्नुग्रह इति वा-क्यात् । एतत् सर्व मत्पितृचरणविरचिते पुष्टिप्रवाहमर्यादाख्यग्रन्थ-विवरणे प्रपश्चितमिति नात्रोच्यते ॥ ३७ ॥

अतिस्वतरज्यायां लिङ्गाच ॥ मुक्तेरिति पश्चमी । \* अत्रेति \*। भिक्तमार्गीयभगवदीयत्वस्य मुक्तितार्राप ज्यायस्त्वे। \* स्वरूपमेवित \* तिष्ठतीति रापः। \* अतार्र्णिति \* भगवदुपयोगिलिङ्गस्थूलरार्शरद्वयात्मिकाया भजनानन्दानुभावकसामग्न्या आधिक्यादिति ।
एतेन "सर्वेन्द्रियस्तथाचान्तः करणेरात्मनार्रिप हि । ब्रह्मभावान्तु भकानां गृह एव विशिष्यत इति निवन्धोक्तं स्मारितम्। ननु भगवदुपयोगित्वस्य कथं मुक्त्यपेक्षया भक्ताधिक्यलिङ्गत्वमित्यपेक्षायां
तत्र प्रमाणमाद्वः। \* तदुक्तमित्यदि \* । एतद्वाक्ये मायासंसर्गरहिते स्थाने भगवदनुत्रतानां कथनाद्भगवतो मुक्तसेव्यत्वस्य पूर्व

हरेरनुत्रता यत्र सुरासुराचिता इसादि, सुक्तोपसप्यत्वं चोच्यते । अत एव सप्तमस्कन्धे देहेन्द्रियासुहीनानां वैकुण्ठपुरवासिनामित्यु-क्तम् । पुरवासित्वे देहादेरावश्यकत्वान्निषेधो जडात्मकानामेवेस-वगम्यते । इतरज्ज्याय इति पाठे तु पूर्वोक्ताश्रमकर्मपरामर्शोऽत इसनेन उक्तयोरेव वा । एतेन, सोऽश्नुते सर्वान कामान सह ब्र-ह्मणा विपश्चितेत्युक्तफलवक्त्वं तस्य सुच्यते ॥ ३८ ॥

भगवता सूत्रकारेण मुक्तोपसृष्यसूत्रे उक्तत्वाश्च तदेव प्रमाणमित्यर्थः। एतदुपोद्वलनाय निषेधमुखेनालीकिकदेहबाधकं वाक्यान्तरमाद्धः। \* अत एवत्यादि \* । एवमेकपाठं व्याख्याय पाठान्तरं व्याकुर्वन्ति। \* इतरदित्यादि \* । उक्तयोरिति \* । श्रुतिस्मृत्योः। अस्मिन् पक्षे इतर्राद्वित पदेन भक्तिमार्गीयभगवदीयत्वं बोध्यमः। सिद्धमाद्धः। \* एतेनेत्यादि \* । \* तस्येति \* । तादशभगवदीयत्वस्य। एवं ज्ञानिधर्माणां शमादीनामाश्रमधर्माणां च विहितत्वन तौत्याद्वश्यकर्त्तव्यत्वं प्राप्तेऽप्यनिभमवादिपश्चसूत्र्या भगवद्धमां-णामुत्कषप्रदर्शनेन अन्येपामेतेषां च युगपदुपास्यतौ भक्तिमार्गीयेण पूर्वमेत एव कर्त्तव्या, गौणकाले त्वन्य इति निर्णीतम्॥ यद्यप्यतीत-पादे,आदरादलोप इत्यधिकरणे राजसभक्तानां कर्मासक्तिनिवृत्तयेऽयमर्थं उक्तस्तथाप्यत्र कर्मोपसहारप्रकारदाद्ध्यार्थं पुनर्विशेषतो युक्ति-पूर्वकं बोधित इति न पुनरुक्तिदोष इति क्षेयम्।

सर्वथाऽपीति सूत्रद्वयमाश्रमकर्माधिकरणशेषत्वेनाङ्गीकृत्य त प्वेत्यवधारणेनाश्रमधर्मातिरिक्तधर्मान्तरानिवृक्तिमङ्गीकुर्वन्ति । य-था हि, मासमग्निहोत्रं जुह्वतीति कर्मान्तरमुपदिश्यते तथा नात्र । किन्तु तान्येव वेदानुवचनादेरनूद्य पृथक्संयोगो विधीयते तस्मादि-ति । तत्रैवं व्याख्याने सर्वथेति पदानर्थक्यम् । आश्रमधर्मपक्षे भेद-शङ्काया प्वानुद्यादिति । अनिभभवस्त्रवैयर्थ्यं च ॥

तथा, अन्तरा चापीति सूत्रचतुष्टयात्मकमधिकरणान्तरम-क्रीकृत्य तत्र विधुरादीनां द्रव्यादिसम्पद्रहितानां चान्यतमाश्रमप्रति-पत्तिहीनानां च विद्यायामधिकारोऽस्ति, न वेति संशये, रियक-

# तद्भूतस्य तु नाऽतद्भावो जैमिनिरिप निय-मातद्रपाभावेभ्यः ॥ ३९॥

अथेदं विचार्यते । तदीयानामिष कदाचित सायुज्यमस्ति,
न वेति । तत्र भक्तिमार्गस्यापि साधनक्ष्यत्वात्तस्य च मुक्तावेव पर्यवसानात्तदीयत्वस्य साधनावस्थाक्ष्यत्वात तेषामिष मुक्तिरावश्यकी । तथाच फलतो न कश्चिद् विशेष इति माप्ते, उच्यते । तद्भूतस्येसादि । तुश्चदेन मर्यादामार्गीयच्यवच्छेदः । अत्र विश्वासदार्क्यायाद । अन्यस्य का वार्त्ता, कर्ममात्रानिक्षकस्य जैमिनेरिष
यदि कदाचिद्रगवत्कृपयाऽयं भावो भवत तदा तद्भूतस्य पुष्टिमार्गीयभगवद्धावं माप्तस्य तस्यापि नातद्भाव उक्तभावतिरोधानं
न कदाचिद्रपीसर्थः । अत्र हेत्नाह नियमादीत् । तैतिरीयके, ते
ते धामान्युष्मसीति मन्त्रे यत्र भूरिश्वङ्गा अयासस्तदुरुगायस्य परमं पद्मित्युक्त्वा तदनन्तरं तत्रकृतानि कर्माण्यिष, विष्णोः कर्माणि

वाचवनवीप्रभृतीनामपि ब्रह्मवित्त्वश्रुत्युपलब्धेः । संवर्त्तप्रभृतीनां च नग्नचर्यादियागादनपेक्षिताश्रमकर्मणामपि महायोगित्वस्मरणात् । विधुरादीनामविरुद्धेः पुरुषमात्रसम्बन्धिभिर्धर्मविशेषैर्विद्यानुब्रह-स्मरणाच्च । तेषामप्यस्त्यधिकार इति निर्णयमादुः । अन्तरालवर्ति-त्वापेक्षया आश्रमित्वं ज्यायो विद्यासाधनमिति चादुः ॥ तत्रोदासीना वयम् ॥ ३८ ॥ ३ ॥

तद्भृतस्य तु नातद्भावो जैमिनेरिप नियमातद्भूपाभावेष्टयः । अधिकरणमवतारयन्ति । \* अथेत्यादि \* । \* कदाचित् सायुज्य-मित्ति, न वेति साधनभक्तिपरिपाकदशायामक्षरसायुज्यमस्ति न वेत्यर्थः। \* तस्य चेति \* । साधनस्य । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याकु-वेन्ति । \* तुशद्धनेत्यादि \* । तेन नैकात्मतां मे स्पृह्यन्तीत्यादीनां भक्तमुक्तिबोधकानां वाक्यानां न विरोध इति बोधितम् । मर्यादा-सिहतपुष्टी पुरुषोत्तमसायुज्य पव प्रविक्तानादिति । \* यदि कदाचि-

पश्यतेति मन्त्रेण निरूप्य पुनः पूर्वोक्तलीलास्थानं, तद्विष्णोः परमं पद्मिति पदेनानृद्य तस्य निसत्वनिरूपणायोच्यते, सदा पञ्यान्त सूरय इतिं सूरयो विद्वांसः पुरुषोत्तमज्ञानवन्त इति यावत् । तच भक्तयेवेति सूरिपदेन भक्ता उच्यन्ते । तथाच भक्तानां सार्वदिक-दर्शनं नियम्यते, सदेति पदेन । एवं सति प्रष्टिमार्गीयभगवद्भावं प्राप्तस्य मुक्तावुच्यमानायां तिन्नयमो भज्येते सर्थः । यचोक्तं सा-धनावस्थायामुत्तमावस्थारूपत्वं परं तदीयत्वस्य फलं मुक्तिरेवेति तत्राहाऽतद्विपति । उक्तभगवदीयत्वं न साधनक्ष्यमपि तु मुक्तेरपि फलक्षम "मुक्तानामपि मिद्धानां नारायणपरायणः। सुदुर्ह्चभः मशान्ताऽऽत्मा" इति वाक्याव । "यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा ये-Sस्य हृदि श्रिताः। अथ मत्त्यों Sमृतो भवस्यत्र ब्रह्म समञ्नुत" इति श्रुया अमृतस्य मुक्तस्य ब्रह्मस्वरूपभोग उच्यते । स च, यमेवैप वणुत इति श्रुतभगवदीयत्वसाध्य एवेति स्पष्टफलत्वमस्यातोऽतदू-पत्वम् । किञ्च । फलं हि साधनाद्त्तमं भवति । भगवदीयत्वाद्-त्तमस्यार्थस्याभावाद्पि न मुक्तिर्वक्तुमुचिता । तदुक्तं श्रीभागवते पश्चमस्कन्धे पूर्वे भक्तिस्वरूपं निरूप्य, तयैव परया निर्दत्त्या ह्यप-वर्गमात्यन्तिकं परमपुरुपार्थमपि स्वयमासादितं नो एवाद्रियन्ते भगवद्यित्वेनेव परिसमाप्तसर्वार्था इति ॥ ३९ ॥

दिति \*। अनेकजन्मसुविहितकमैकरणेन भगवत्तापे जाते । \* त-श्वियम इति \* सार्वादकद्शेनियमः । पुष्टिमार्गायभगवतीयत्वस्य मुक्तिफलकपत्वे श्विति दर्शयन्ति \* यदा सर्वे इत्यादि \*। इयं शारीर-ब्राह्मणस्था । तत्र अकामयमानं कत्तीरमुपक्रम्य तादशस्य प्राणानु-त्क्रमणं ब्रह्मेव सन् ब्रह्माप्यतीति ब्रह्मणि लयं चोक्वा लयस्वरूपं वि-वेक्तुं तदेष स्रोको भवतीति प्रतिश्चाय, यदा सर्वे इति पठचते । तत्र सर्वकामप्रमोके अस्याऽमृतत्वभवनमुक्त्वा, अत्र एत्होक एव, ब्रह्म

नचाधिकारिकमपि पतनानुमानात् तदयोगात् ॥४०॥

अथेदं विद्यार्थते। ध्रुवायेव ब्रह्मादिलोकाधिकारं दत्वा तत्स-म्बन्धिफलं ददाात, न वेति । तत्र नेसाह । नचेति । तत्र हेतुः । पतनानुमानादिति । आब्रह्मभवनाल्लोकाः पुनरावर्तिनोऽर्ज्जुने-

समरनुते इत्यनेन सोऽरनुते इत्यन्नेवाश भोजने इति धातारेव विकरण्णपद्व्यत्ययाभ्यां प्रयोगात्तस्यैवार्थो गृह्यत इति मुक्तस्य ब्रह्मस्व-रूपभाग प्वानोच्यते। स च, यमेवेति श्रुत्यन्तरेकवाक्यतया तथा-प्रवायिते इति मुक्तिफलरूपत्वान्न तस्य मुक्तिसाधनरूपत्वमित्य-र्थः। तेन, अतद्रुप इति भावप्रधानो निर्देश इति बोधितम् । न च सुषुप्युत्कान्त्योभेदेनेत्यत्रयं वाजसनेयिश्रुतिरकामयमानस्येत्यारभ्य ब्रह्म समरनुत इत्यन्तं सुषुप्तिपत्वंन भाष्य एव व्याख्यातेति कथम- श्रेवमुच्यत इति बोधनार्थे तत्र तथा व्याख्यानं, न तु सिद्धान्तवंा-धनार्थति तत्रेव मया व्युत्पादितत्वादिति। शेषं स्फुटम् । यद्यव्यतीनत्त्वादिति तत्रेव मया व्युत्पादितत्वादिति। शेषं स्फुटम् । यद्यव्यतीनत्त्वादे लिङ्गभूयस्त्वाधिकरणस्थे रचुवन्धादिसूत्रेऽयमर्थो निर्णीतस्तन्थापि सर्वोत्मभाववत एव निर्णीतो, न तु पुष्टिमयोदामार्गीयभगव- द्वक्तस्थापीति न पुनक्तिरिति ब्रेयम्।

अन्य तु अत्र ऊर्ध्वरंतआश्रमात् कथमपि पुनराश्रमान्तरं भवति न वेति संशयेऽनेन सूत्रेण तद्भावः माध्यत इत्याहुः । तद्-स्माकमपि संमतम् । यसु जिमिनिपदमैकमत्यबाधनायत्याहुः । तत् तद्दर्शने तद्विचारादर्शनाच्छिष्यत्वेन तत्सम्मतिप्रदर्शनप्रयोजनाभा-वाचिति न रोचिष्णु ॥ ३९॥

नचाधिकारिकमपि पतनानुमानात्तद्योगात्॥ अधिकरणमव-तारयन्ति। \* अथेत्यादि \*। \* अथेदं विचार्यत इति \*। पुष्टिम-र्यादामागीयफलविचारोत्तरं मर्यादापुष्टम्य फलं विचार्यत इत्यर्थः। \* तत्सम्बन्धीति \* अधिकारसम्बन्धि । सिद्धान्तमाहुः । \* तत्र नेत्यादि \* ईहरो सन्देहं ध्रुवायेव ददातीति पूर्वपक्षे नत्याहेत्यर्थः। व्याकुर्वन्ति। \* आब्रह्मेत्यादि \*। सुत्रयोजना तु, आधिकारिकं ति स्मृतेरिसर्थः । फलस्य सावधिकत्वादिति भावः । किश्च ता-दशे भगवदिये यजनाऽयोगादिष न तथा । अथवा । तादृशस्य सदा भक्तिरसानुभवात्तदतिरिक्तस्यानपेक्षणादन्येषां फलानां स-म्वन्धाभावादिसर्थः ॥ ४० ॥

उपपूर्वमपि त्वेके भावमशनवत्तदुक्तम् ॥ ४१॥

एके भक्ता आधिकारिके फले पतनमात्रं न हेयत्वप्रयोजकमिति वदन्सऽपि त्पपूर्व पतनमेव तिहिति वदन्ति । भिक्तभावाच्च्युतेः। अधिकारसमाप्ता भगवदनुष्रहाशाऽपि कदाचित सम्भवतीत्युपपतनं तत्। मुक्तौ त्वपुतराष्ट्रचेर्भिक्तरमाशाऽपि नेति महापतनमेव सेति भावः। तेन निषिद्धकर्मफलतुल्यत्वं झापितं भवति।
अत एव श्रीभागवते "नारायणपरा छोके न कुतश्चन विभ्यति।
स्वर्गापवर्गनरकेष्विप तुल्यार्थदार्शन" इति गीयते । भिक्तमार्गे तु
साक्षात्मङ्गाभावेऽपि तदीयभावमात्रमण्यशनवत् साक्षाद्भगवत्स्व-

फलं चकारादाधिकारमपि न, पुष्टिमार्गीयेश्यो न ददात्येव । कुतः । पतनानुमात् । अनुमीयते श्रुतिरनेनेत्यनुमानं स्मृतिः पतनबोधकम-नुमानं पतनानुमानं तस्मात् । शेषा तु स्फुटा । तर्हि, ध्रुवाय कथं दत्तवानिति तु न शङ्काम ।

द्वितीयस्कन्धं, तं ये विदन्त्यितित्तान्तं च योगमायामिति भगवयोगमायाज्ञानरूपसाधनान्तरस्य ध्रुवे उक्तत्वेन, नेच्छन्मुक्ति-पत्तमुक्तिं पश्चात्तापमुपेयिवानिति वाक्येन च तस्य मुमुश्चतया मर्याः दामार्गीयत्वावगमात् । यं पुनः पुष्टावङ्गीकृतास्तेषां तु मुक्तावण्याः काङ्काराहित्यात्तामेव न ददातीति दूरापतमाधिकारिकामत्यर्थः । किश्च तस्यापि तत्र मुक्तिरेव मायातरणरूपा फलत्वेनोच्यते, न तु भक्तिफलमतो न दोषः । भक्तस्वरूपविचारेणार्थान्तरं तद्यागपदः स्याद्व । ॥ अथवेत्यादि ॥ ४०॥

उपपूर्वमिष त्वके भावमशनवत्तवुक्तम् ॥ उक्तेऽर्थे हत्वन्तर-माहत्याशयेन सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* एके इत्यादि \* । रूपभोगवदेव मन्यते। तदुक्तं श्रीभागवते, अथ ह वा व तवेसादि-ना । साक्षाद्भगवद्भोगो जीवस्यासम्भावित इति शङ्कानिरासाया-ह । तदुक्तामिति। संाऽक्तुते सर्वात्त कामान्त सह ब्रह्मणा विपश्चि-तेति, अत्र ब्रह्मसमक्तुत इसादिश्चितिषु साक्षाद्ब्रह्मस्वरूपरसाञ्चन-मुक्तामिसर्थः ॥ ४९ ॥

बहिस्तूभयथापि स्मृतेराचाराच ॥ ४२ ॥

अथेदं चिन्सते । मचुरभगवद्भावमात्रवतः साक्षात् स्वरूप-भोगवतो वा गृहसागः कर्त्तव्यो न वेति फलस्य सिद्धत्वाकेति प-क्षव्यवच्छेदाय, मद्वात्तायातयामानां न वन्धाय गृहा मता इति वा-

अथ ह वा वेति \* १दं गद्यं षष्ठस्कन्धे नवमाध्याये अथ ह वा व तव महिमाऽमृतरससमुद्रविष्कण सक्चद्वलीढ्या स्वमनसि निष्णन्द्रमाः नानवरतसुखेन विस्मृतदृष्टश्रुतविषयसुखलेशाभासाः परमभागवता एकान्तिनो भगवति सर्वभूतसुहृद्दं सर्वात्मिन नित्रगं निरन्तर्रानर्शृतमन्सः कथमु ह वा एते मधुमथन पुनः स्वार्थकुशलाः ह्यात्मिप्रयसुहृद्दः साध्यवस्त्वच्चरणाऽम्बुजानुसेवां विस्जन्ति, न यत्र पुनरयं संसार-पर्यावत्तं इति । तथाच पूर्णानुग्रहभाजनानामव भगवत्परायणत्वा-त् तेषामाधिकारिकं फलमधिकारं च तुच्छत्वाश्च दद्दाति, किन्तु भ-गवलोकंषु नित्यमक्षरात्मकं सेवानुरूपं देहमन्तर्भजनानन्दानुभवं च ददातीत्येतादशं मर्यादापुष्टानां फलमिति सिद्धमः । प्रतेन मक्तिमार्गे मध्यमजघन्याधिकारिणोरपि ज्ञानफलतः फलोत्कर्षाद्धक्तिमार्गे उत्कर्न् ष्ट इत्यपि सिद्धमः॥ ४१॥ ५॥

बहिस्तूभयथापि स्मृतेराचाराश्च ॥ अधिकरणप्रयोजनमाहुः । 
\* अथेद्मित्यादि \* । अथ भक्तिमार्गीयमध्यमजघन्ययोः फलविचारोत्तरं मध्यमस्य त्यागरूपं साधनं चिन्त्यत इत्यर्थः । मध्यमत्वं 
विशदयन्तः संशयादिकमाहुः । \* प्रचुरेत्यादि \* । अत्राधिकारिद्वयस्योक्तत्वाद् द्विविधपूर्वपक्षव्यवच्छेदार्थस्तु शब्द इत्याशयेनाहुः ।
\* फलस्येत्यादि \* । मद्वार्त्तित्यादि च \* ।

क्याद् बन्धकत्वेन साज्य इति पक्षव्यवच्छेदाय च तुशब्दः। भावमात्रे साक्षात्मभुसम्बन्धे वोभयथापि गृहाद् बहिर्गमनं गृहसाग्
इति यावत् । स आवश्यकः । तत्र प्रमाणमाह । स्मृतेरिसादि ।
त्वं तु सर्वं परिस्रज्य स्नेहं स्वजनवन्धुषु । मध्यावेश्य मनः सस्यक् समदृग्विचरस्व गामिसादिस्मृतिर्भगवद्भाववतस्तत्सङ्गविशिष्टस्यापि बहिर्गमनमाह। तदाचारोऽपि तथेव श्रयतेऽतस्तथा। अत्रायमाश्यः । आश्रमधर्मत्वेन गृहसागो यदहरेवेसादिश्रुतिभ्यः पूर्वमुपपादितोऽपि यद्धुना पुनरुच्यते तेन तदितिरिक्तोऽपिमिति ज्ञास्य तत्रावश्यकत्वादुक्तोभयोरप्यनवरतं प्रभुरसास्वादे प्रतिवन्धकत्वेन तस्य तत्त्यागस्य विषयोगरमानुभावकत्वेन च स कर्त्तव्यः ।
गद्यपि स्वेष्टान्तरायत्वेन स्वत् एव तदसागो भावी तथाप्याश्रमादाश्रमं गच्छेदिति वाक्यादत्राश्रमान्तरत्वाभावेन सागस्याऽविहितत्वशङ्काभावायेयमुक्तिरिति ॥ ४२ ॥

\* अतस्तथंति \* उक्तप्रमाणप्राप्तत्वास्यागः कर्त्तव्य इत्यर्थः। उद्भवस्य मध्यमाधिक। रित्वं तु, उद्भवादिमध्यमभाववेषिकाय नम इति ना-मावल्त्यां स्फुटम्। पुनरुक्तिपरिहाराय तदाशयमाहः \* अत्रेत्यादि \* \* \* पूर्विमिति \*। उध्वरेतः स्त्र्त्रे। \* उक्तवाक्यादिति \*। महाक्तायातयानामिति वाक्यात्। \* तस्येति \*। गृहस्य। \* इयमुक्तिरिति \*। अनेन स्त्रेणानुज्ञा। तथाचाश्रमान्तर रूपत्वाभावेन स्मृत्यन्तरोक्तन्वाभावेऽपि। पकादशस्कन्धेऽप्टादशाध्याये "यदा कर्मावपाकेषु लोक्त्रेषु निर्यात्मसु। विरागां जायते सम्यङ् न्यस्ताग्निः प्रवजेत्तत" इन्यादिपोडशभः श्राकेत्त्रिद्धष्टं सन्त्यासमुक्ता, तता, "ज्ञानिष्ठो जिरको वा महत्वो वानपेक्षकः। मिलङ्गानाश्रमांस्त्यका चरदिवन्वियोज्ञरे दित्यादाभरेकादशभिक्षान्तिष्ठस्य भक्तस्य च तद्तिरिकः

स्वामिनः फलश्वतेरित्यात्रेयः ॥ ४३ ॥

पुष्टिमार्गायभक्तस्य विहितत्वादिति ज्ञानमप्रयोजकम् । तत्र हेतुः—तस्य भक्तिमार्गस्वामिनः श्रीगोकुलेशादेव फलस्य श्रुतेरतो विहर्गमनं न साधनत्वेनात्र कार्यमिति भावः । अत्र, यमेवैप दृणुत इति श्रुतिरनुसन्धेया । एतदनुपद्मेव पठ्यते । नायमात्मा वल्ही-नेन लभ्य इति । अत्र भगवद्गरणानन्तरमपि जीववलं कतमद्, यद-पेक्षो भगवल्लाभ इति जिज्ञासायां सर्वात्मभाव एव बल्लिति नि-णीयते । तस्येत्र मर्यादावलोपमईकत्वाद्भगवद्गशीकारहेतुत्वाच्च । व्रजसीमन्तिनीनां प्रभुवचनातिक्रममपि कृत्वा स्त्रकृपपित्प्रहस्तद्व-लेनैव यत इसात्रेय आचार्यो मनुते । इद्मत्राभिष्ठतम् । सर्वात्म-भावस्य यद् वलं, तत्तदात्मकस्य प्रभारेव तस्य चायं स्त्रभावो यदन्यन्न रोचते। अत एव व्रजपरिदृहवदनेन्दुवचनिकरणप्रचारप्रो-

संन्यास उक्तः। तद्वोधनायदं कथनिमत्यर्थः। एतस्य प्रपञ्चः संन्यास-निर्णयग्रन्थादवगन्तव्यः ॥ ४२ ॥

स्वामिनः फलश्रुतेरित्यात्रेयः॥ ननु भक्तिमार्गायत्यागां मध्यमस्य कर्त्तव्यत्वेनोक्त इत्याकाङ्कायामिदं सूत्रं प्रववृत इत्याद्यायन
स्याकुर्वन्ति। \* पुष्टीत्यादि \* । \* विहितत्वादिति \* । विहितत्वेन
झानम् । तथात्वेन फलसाधकत्वज्ञानं च। \* साधनत्वेनेति \* फलप्राप्तिसाधनत्वेन । \* अत्रेति \* । स्वामिन एव फलमित्यस्मिन्नथं
नायमात्मा बल्हीनेनेति वाक्यार्थस्य गुणे।पमहारपाद् एव विचारितत्वात्तिह्चाराऽत्र न क्रियेते। \* तस्येव मर्यादेत्यादि \* "धर्मः सत्यद्योपेतो विद्या वा तपसान्विता । मद्भक्त्यापेतमात्मानं न सम्यक्
प्रपुनाति हीति । न साध्यति मां योगो न सांख्यं धर्म उद्भव । न
स्वाध्यायस्तपस्त्यागो यथा भक्तिममार्जिते"त्येकादशस्कन्धीयवाकर्या श्यां तथात्वादित्यथः । \* तदात्मकस्येति \* । सर्वात्मभावात्मकर्य । \* अन्यदिति \* । भगवदितिरक्तम् । सिद्धमाद्वः । \* अत

च्छलत्केवलभावाऽम्भोधिवचनवीचयो गीयन्ते—यर्ह्यम्बुजाक्ष तव पादतलमस्याक्ष्म तत्प्रभृति नान्यसमक्षं स्थातुं पारयाम इसादयः। अतस्यागस्तु पृष्ठलप्र इवायातीनि न तदर्थं यतनीयमिति विष्ण्व-वतारत्वेन पुरुषोत्तमभावस्वक्षपद्गोऽयमिति तथा॥ ४३॥

# आर्दिज्यमित्यौडुलोमिस्तस्मै हि परिक्रीयते ॥४४॥

सर्वसागपूर्वकं यद् विहः प्रभुममीपगमनं भक्तस्य तदार्तिनजयमृत्विक्कर्मेत्रेसौडुलोमिराचार्यो मन्यते । तस्यायमभिसन्धः ।
यजमानो हि स्वेष्टिसिद्ध्यर्थमृत्विज आदौ दृणुते । प्रकृते च, यमेवैप दृणुत इति श्रुतेस्तस्मादेकाकी न रमत इति श्रुतेश्च स्वक्रीडार्थ भगवान स्वचिकीर्षिततत्त्वलीलानुरूपाञ्चीवान दृणुते ।
युनः स्थविरान विति विकल्पादेकरूपाणां यथा सोमादिषु वरणं
तथा सर्वात्मभाववक्त्वेनैकरूपाणामेवात्र वरणम् । तत्र यथा स्वीयस्वीयतदङ्गमात्रकरणं तेषां तथेतरसम्बन्धांनवर्त्तनपूर्वकं तेद्धाग्यसमर्पकत्वमत्र। तदुक्तं भगवता, यदा पुमास्यक्तसमस्तकर्मा निवेदि-

इत्यादि \* । तथाचे। त्तमस्य खत एव गृहत्यागः सम्भवतीत्यतो नोक्त इत्यर्थः । नन्व त्रेयस्य कथमेवं भक्तिमार्गीयभावखरूपज्ञानं यन गृहत्यागयत्नं । नवेधतीत्यत आहुः । \* विष्णवतारत्यादि \* । "अजे-रपत्यमभिकाङ्कत आह तुष्टे। दत्तो मयाऽहामिति यद्भगवान् स दत्त" इति द्वितीयस्कन्धवाक्यादवतारत्वेन तथेत्यर्थः ॥ ४३॥

आर्तिवज्यिमत्यौं बुलोमिस्नसमे हि परिकीयते ॥ औं बुलोम्या-श्यमाहुः । \* तस्यायिमत्यादि \* । यूनः स्थावरान् विति \* । सर्वान् यूनः सर्वान् स्थावरान् वा । \* तत्रिति \* । सामादियागे । \* अत्रे-ति \* । मिक्तमागीयलीलायाम् । तत्र सम्मितमाहुः । \* तदुक्तिम-त्यादि \* । यदा पुमानिति वाक्यम् । एकाद्शस्कन्धे ऊनिश्राध्या- तात्मा विचिकीर्षितो म इति । अत्र पूर्वपदेनेतरसम्बन्धनिवर्त्तनोत्तया सर्वात्मभाव उक्तो भवति । तद्नन्तरमात्मिनवेदने सित तद्विषयकलीलाकरणेच्छाविषयः सम्भवति । अन्तरङ्गलीलाप्रवेशनमिच्छायां विशेषः । तस्मात् सुष्ट्रक्तमार्त्विज्यमिति । एतेन, न ददाति न पचतीसादिश्रुतेर्यथा सोमादौ दीक्षितस्य तद्यागेतरधर्मनिद्यत्तः स एव परमो धर्मो यतस्तथा पुरुषोत्तमस्योक्तभक्तैः सह
रमणमेत्र सार्वदिकम्, एतदेव च महन्महत्त्वमिति सृचितं भवति ।
मक्तते भक्तानामृत्विकत्वेन निक्ष्पणे हेतुत्वन तात्पर्यान्तरमप्याह ।
तस्मै यजमानारब्धकर्मसाङ्गत्वाय ऋत्विक् परिक्रीयते । वर्णन
स्वकार्यमात्रोपयोगित्वाय स्वीयः क्रियते तथा प्रकृतेऽपि ।

येऽस्ति। तद् व्याकुवंनित। \* अत्रत्यादि \*। \* पूर्वपदेनंति \*। त्यक्तसमस्तकर्मेति पद्नेतरसम्बन्धनिवर्त्तनास्त्या मक्तिमार्गीया विनगाढमावैकदेशः सर्वात्मभाव उक्तो भवति। नचायं ज्ञानमार्गीय इति वक्तुं शक्यः। अत्रे निवंदितात्मपदात्। तद्नन्तरमात्मनिवेद्ने सिति। विविक्तीर्षितो निवंदितात्मर्जाविषयकलीलाकरणेच्छााव-पयः स निवेदितात्मा जीवो भवति विविक्तीर्षितपदे व्युपसर्गेण अन्तरङ्गलीलाप्रवेशनरू गो विशेष इच्छायां वाध्यते। एतदुत्तराई तु तदाऽमृत्वं प्रतिपद्यमानो मयात्मभूयाय च कल्पते वे इत्यस्ति। तद्धम्तु यदैवं भवति तदा अमृतत्वं ब्रह्मभावं बह्मचयोगोलकन्यायेन प्रतिपद्यमानः सन् मया सह कल्पते कामाशनसमर्थो भवात। च पुनः आत्मभूयाय खरूपेणावतारणित न्यायेन मदात्मत्वाय कल्पत इति। क्विचित्तु, यद्दा पुमानित्यत्र मर्त्यां यद्दित मुठे पाठस्तद्दाऽप्यर्थे न कोऽपि विशेषः।

तदे तत्सूत्रार्थत्वेन निगमयन्ति \* तस्मादित्यादि \* आर्तिव्यपदमंवं व्याख्याय तत्सूचितमर्थमाद्यः । \* एतेनेत्यादि \* । \* एतदेव च मह-स्वमिति \* । रमणे सार्वदिकत्वमेव च भक्तिमार्गे उत्कर्षः । सृत्रदेशं व्याकुर्वन्ति । \* प्रकृत इत्यादि \* । \* तथा प्रकृत इति \* चिकीर्षि- नच, किच्च कल्याण्यो दक्षिणा इति प्रश्नवचनात्तदर्थेव तत्प्रद्वित्तत्र तु स्वतः पुरुषार्थत्वेन भगवदर्था प्रदक्तिरतो वैपम्यमिति वाच्यम् । नीरागस्यापि वरणसमये तत्प्रश्नस्यावश्यकत्वात्तथैव दक्षिणादान-मप्यन्यथा निरङ्गत्वापत्तेः । प्रकृतेऽपि भक्तानां स्नेहादेव प्रदक्तिर्भ-गवात्र स्वानुभवार्थमेव ताननुभावयतीति न वैपम्यम् ॥ ४४ ॥

### श्रुतेश्च ॥ ४५ ॥

अथर्वणोपनिषत्सु पठ्यते भक्तिरस्य भजनं तदिहामुत्रोपाधि-नैराश्येनैवामुष्मिन् मनःकल्पनमेतदेव च नैष्कर्म्यमिति ॥

तलीलासाङ्गत्वाय तत्तद्भक्तवरणिमत्यर्थः । स्मृतिषु याजनस्य वृत्तिमध्ये गणनादार्त्विज्ये स्वार्थमय प्रवृत्तेभजनस्य च भगवद्र्थत्वेन तदभावात् तद्वेपम्यमाशङ्क्य परिहर्गन्त । अ नचेत्यादि अ । अ नीरागस्येति अ याजनेन वृत्तिमिनिच्छतः । अ आवश्यकत्वादिति अ वैधत्वेनावश्यकत्वात् । अ तथेविति अ वैधत्वेन । अ अनुभावयतीति अ
लीला अनुभावयति । तथाच यथा तत्र वैधत्वेन । तथाचयतीति अ
लीला अनुभावयति । तथाच यथा तत्र वैधत्वमेव तादशप्रश्चादिप्रवृत्तिप्रयोजकमेवमत्र निरुपधिस्नहो यथा तत्र तद्दानेन कर्मसाङ्गता
तथात्र खलीलानुभावनमतो न वैपम्यमित्यर्थः । तथाच भगवदिच्छायां सत्यामुत्तमस्य गृहत्यागः कर्त्तव्यो ऽन्यथा तु न कर्त्तव्यो यजमानाधीनर्त्विग्वत्तादशस्य कंवलं प्रश्वधीनत्वादिच्छा चानियताऽतो
नोक्त इत्योद्धलोमराशय इति बोध्यम् ॥ ४४॥

श्रुतेश्च ॥ व्याकुर्वन्ति । ३ अथर्वणस्यादि ३ तथाचात्र वि-हिताया भक्तेः सन्न्यासक्तपताया उक्तत्वाद् वुद्धिपूर्वकं तत्करणमा-वश्यकं. न तु त्यागस्यापि, श्रुतौ तावन्मात्रस्येव कथनादिति व्यास-मतिमत्यर्थः । तेनात्र भक्तिमार्गे साधनपरिपाकदशायां द्विविधः स-न्त्यासः । अत्यन्तिसद्धानां विगादभावस्वाभाव्यादेव प्राप्तो यथा व्रज्ञभक्तानामतः सोऽवैधः । तत ईपन्न्यूनां तु विरहानुभवार्थे कर्त्त-व्यो यथा श्रीमदुद्धवानाम् । स वैधः । त्वं तु सर्वे परित्यज्येति, म-द्धकोवाऽनपंक्षकः, सिळङ्कानाश्रमाँस्यक्ता चरेदविधिगोचर इत्यादि-

### भक्तिमार्गप्रचारैकहृदयो वादरायणः । मार्न भागवतं तत्र तेनैवं क्षेयमुत्तमैः ॥ ॥ ४५ ॥

चाक्यतः प्राप्तत्वात् । द्वाचप्यतौ नाश्रमरूपाविति तूपपादिमतो न कोऽपि सन्देहः ॥ नन्वत्रान्यैः परामर्शादिसूत्रेष्वाश्रमरूपं संन्यासं विचार्य, अन्तरा चाऽपीति सूत्रे विधुरादीनामपि तस्य कर्त्तव्यता विचारिता, महायोगिनां नग्नचर्यादिकं च । तद्भ्ताधिकरणे च ऊ-र्ध्वरतोभ्य आश्रमेभ्यः प्रच्युतभावश्च विचारितः । तन्मते चाश्रमान त्मक एव संन्यासो विविदिपाविद्वहशाभेदेनेति तदेवात्र कुतो ना-द्रियत इत्याकाङ्कायामाद्यः। \* भक्तीत्यादि \* । "अनर्थोपरामं सा-क्षाद् भक्तियागमघोक्षजे। छोकस्याजानतो व्यासश्चके मात्वतसंहिता-म्"इति श्रीभागवतवाक्याद्भागवतं पुराणमेव सर्वे तत्र व्यामस्य ताइशत्व मानं प्रमितिजनकम् । तेन हतुना उत्तमैर्भकावविकारिभि-रेवं ज्ञेयम् । यद्यपि प्रकारान्तरेण व्याख्यातृभिरुक्तेः सूत्रवर्णके-र्ज्ञानमार्गीयो द्विविघोऽपि संन्यासी व्याख्यातस्तथापि विविदिपायां कालदोषणापचारदोषस्य तरेव दर्शितत्वात् । आन्तरवराग्याभावे वहिर्लिङ्गमात्रस्थापने च, "ग्रहस्थस्य क्रियात्यागो वतत्यागो बटो-र्षि । तपस्विनो स्रामवासा भिक्षोरिन्द्रियलील्यता । आश्रमाऽपसदा ह्यंत खल्वाश्रमविडम्बकाः । देवमायाविमुदाँस्तानुपेक्षेतानुकम्पये ति सप्तमस्कन्धीयनारद्वाक्ये "मौनानीहानिळायामा दण्डा वाग्द्हचेत-साम्। यस्यतं न भवन्त्यङ्ग वेणुभिनं भवेद्यतिरि"त्यंकाद्शीयभग-वद्वाक्ये च ताहरास्य निन्दितत्वात् । विद्वहशायां चदानीं दुर्घट-त्वात् तद्नाहत्य भक्तिमागीय एव साधनपरिपाकद्शायां कर्त्तव्यां, न त्वन्यथापीत्यर्थः॥

अन्ये तु, आत्रेयादिसूत्रत्रये अङ्गोपासनानां यजमानकर्मत्वं वार्त्विक्कर्मत्वं वेति संशये, आत्रेयमते यजमानकर्मत्वमोडुलोमिमते ऋत्विक्कर्मत्वं तदेव च युक्तमिति व्यवस्थापयन्ति ।

> तत्रोदासीना वयम् । अप्रासङ्गिकत्वनारुच्यत्वाद्ात ॥ ४५ ॥ ६ ॥

# सहकायन्तरविधिः पक्षेण तृतीयं तद्यतो। विध्यादिवत् ॥ ४६॥

ननु यमेवेति श्रुतिः साधनान्तरिनिधेपपूर्वकं वरणस्येवसाधनत्वमाह । तस्मादेवावच्छान्तो दान्त उपरतिस्तितिष्ठुः श्रद्धाविचा
भूत्वाऽऽत्मन्यवात्मानं पश्योदिति श्रुतिः साधनान्तरमप्याह । एवं
विरोधे श्रुतित्वाविशेषात किमादरणीयं, किं नेति संशये साधनानतरिवधिरेवादरणीयोऽन्यथा शास्त्रवैयथ्यं स्यादिति प्राप्ते, उच्यते । सहकार्यन्तरिवधिरिति । मर्यादापृष्टिभेदेन वरणं द्विधोच्यते ।
तत्र सहकार्यन्तरिवधिरिति । मर्यादापृष्टिभेदेन वरणं द्विधोच्यते ।
तत्र सहकार्यन्तरिवधिरति । अपरं च साधनं हि कायिकं वाचिकं
मानिसकं च विधीयते । तत्र मन्तेवाप्तच्यिमिति श्रुतेस्तृतीयं मुग्वपम् । तद्षि तावदेव मार्यादिकस्यापि विधेयत्वेन कर्त्तव्यम् ।
यावत्स्तेहो न भवति । यनस्तद्वतः स्नहवतस्तृकं तृतीयं साधनमपि
विध्यादिवत । यथा तद्रतो विधिरर्थवादो वा भटत्तावमयोजक-

सहकायन्तरिविधिः पद्मण तृतीयं तहतो विध्याद्वित् ॥ एवं भक्तिमार्गीयस्य गृहत्यागावश्यकत्वं साधितं तहत्साधनान्तरं श-मादिक्रपमप्यायातीति तद्व्यवस्थां बोधियतुमिद्मधिकरणिमत्या-शयेन तद्वतार्यन्ति—

<sup>\*</sup> ननु यमेवत्यादि \* । \* व्याकुर्वन्ति \* । \* मर्यादेत्यादि \* \* नान्यापेक्षेति \* । नाऽयमात्मा वलहीनेन लक्ष्य इति श्रुत्युक्ता-दन्यस्याऽनपेक्षा । नन्वतानि रामादीन्यन्तरङ्गाणि मानसानि साध-नानि किमिति पाक्षिकाणि क्रियन्त इत्यत आहुः \* अपरं चत्यादि \* । विश्वीयन्त इति । तमेतं वेदानुवचनेन, शान्तो दान्त इत्यादिवाक्षे-विश्वीयन्ते । \* तृतीर्यामिति \* । शान्तादिवाक्योक्तम् \* । \* विश्वा-दिवदिति \* । विश्विश्व तदादिश्व विश्वादी तद्वत् । प्रथमार्थे वति । तथाच पित्रादो सहजस्नेहवतो यथा तत्सेवाविधस्तंत्फलवोधको-

स्तस्य स्वत एव सम्भवात्तथा भगवत्त्राप्ताविद्गियर्थः । कैमृतिक-न्यायेन पूर्वयोरप्रयोजकत्वमेतच्छपत्वादेवायास्यतीति तृतीयमे-वोक्तम् ॥ ४६ ॥

# कृत्स्नभावात्तु गृहिणोपसंहारः ॥ ४७ ॥

ननु वहिस्तूभयथेसादिना भगवदीयस्य गृहसाग आवश्यक इति निकृषितम् । छान्दोग्ये त्वाचार्यकुलादित्युपक्रम्य छान्दो-ग्यापिनपदन्ते आचार्यकुलाद्देदमधीस गुरोः कर्मातिशेषणातिस-माहत्त्य कुरुम्वे शुचौ देशे स्वाध्यायमधीयानो धार्मिकान् विद्धदा-त्मिन सर्वेन्द्रियाणि सम्प्रतिष्ठाप्य आहेश्सन् सर्वाणि भृतान्यन्यत्र तीर्थेभ्यः स खल्वेवं वर्त्तयन् यावदायुपं ब्रह्मलोकमभिसम्पद्यते । नच पुनरावर्त्तते नच पुनरावर्त्तते ।

इदं विषयवाक्यम्। ब्रह्मलोकमभिसम्पद्यत इति यहिणोपसंहारः कृतः बाजपनिधिशाखायां च तद्ध, स्म वै तत्पूर्वे ब्राह्मणा अनुचाना विद्वां-सः प्रजां न कामयन्त इत्युपक्रम्याथ भिक्षाचर्य चरन्तीति पठ्य-ते। एवं सति विकल्पे सम्भवत्युपमंहारस्य तात्पर्यब्राहकत्वाद् यहिण एव यथोक्तकर्त्तर्बसमम्पत्तिरिति श्रुतेम्तात्पर्यम्। सागोक्ति-स्तु ब्रह्मेतादृशं यद्र्यं सर्वे सज्यत इति स्तुतिपरेति प्राप्ते यहिणो-

5र्थवादो वा न तत्प्रवृत्तिप्रयोजकस्तस्य तत्र स्वत एव प्रवृत्तिसम्भवान्त्र । तथा भगवत्प्राप्त्यर्थमिदं शमादिकं स्वभावादेव सम्भवतिति न तद्थं वाक्यापक्षा । अता भक्तिदाढर्थेच्छुं प्रत्येवदं विवेयं, न तु ह- ढर्भक्तमन्तं प्रतीति तथेत्यर्थः । तेन पुष्टिमार्गे वरणमात्रमेव साधन- म् । मर्यादामार्गे एव त्वन्याकाङ्केति सिद्धम् ॥ ४६॥

कृत्स्नभावात्तु गृहिणोपसंहारः॥ पूर्वाधिकरणोत्तं दढीकत्तुं किश्चिदाक्षिण्य समाधत्तं इत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति । \* नन् पसंहारे हेतुत्वेन तात्पर्यमाह । कृत्स्नेति । सागे वाङ्गनसोरेव भ-गर्वात विनियोगो न सर्वेन्द्रियाणाम्। गृहिणस्तु सर्वेः प्रकारेभजनं भवतीति । परिजनश्च कृतार्थो भवतीति च भजने कृत्स्नता भव-

वहिरित्यादि \*। \* तात्पर्यमाहेति \*। उक्तश्रुतेस्तात्पर्यमाहेत्यर्थः। श्रुत्यर्थस्तु-आचार्यकुलाद् गुरुगृहाद्, गुर्वभावे तत्पत्न्यां तत्पुत्रे तद्-गोत्रं वा ब्रह्मचर्यमिति ज्ञापयितुं कुलपदम् । वेदमधीत्य गुरोः कर्मा-तिरोपेण गुरोः सेवारूपं यत्कर्म तत् कृत्वा ततोऽतिरोपोऽवरोपो यः कालस्तेन कालेन वेदाध्ययनं साङ्गं सरहस्यार्थज्ञानपुरःसरं कृत्वा अभिसमावृत्य जिज्ञासाद्वयसमापनात्तरमाचार्यकुळान्निवृत्त्य दाराना-हृत्य कुटम्व स्थित्वा गाईस्थ्यविहिते कर्माणि तिष्ठन्, शुचौ देशे स्वाध्यायमधीयानो विविक्तं स्वाध्यायब्राह्मणोदितप्रकारं पवित्रे देशे यथावदासीन आर्रोत्तमधीतस्य कुर्वन्, धार्मिकान् विद्धत् पुत्रान् शिष्यांश्च शिक्षणेन धर्मशीलान् कुर्वन्, आत्मनि सर्वेन्द्रयाणि स-म्प्रतिष्ठाप्य हार्देऽन्तर्याणि परे ब्रह्माण वाह्याभ्यरेन्द्रियाणि सम्यकः स्थापयित्वा, ईश्वरः सर्वभूतानां हृद्देशेऽर्जुन तिष्ठतीति न्यायन तमव शरणत्वेन ज्ञात्वा कर्माणि तत्र सन्त्यस्यति यावत् । अहिंसन् सर्वा-णि भूतान्यन्यत्र तीर्थेभ्यः, तीर्थानि शास्त्रादिष्टा भिक्षाद्यपायास्तेषु परपीडापि सम्भवति । यथा याज्ञवल्क्यस्य कुरुपाञ्चलस्थब्राह्मणैः सह चर्चायां, तदादिभ्यो भिक्षाटनाद्यपायेभ्यार्रातरिकस्थलं हिंसां परपीडामकुर्वन्, स खल्वेवं वर्त्तयन् सोऽधिकारी उक्तेन प्रकारण वर्त्तमानः पुत्नादिपरिजनमप्येवं वर्त्तयन् यावदायुषं यावज्ञीवं, ब्रह्म-लोकमभिसम्पद्यते देहान्तं भगवलांकं प्राप्नोति। नच पुनरावर्त्तते । प्राप्तेर्जन्यत्वेन पुनरावृत्तिः शङ्कोत । जन्यभावत्वेन नश्वरत्वेन लोके व्याप्तेः। तद्भावायात्रावृत्तिर्निषिद्ध्यते । तेन लोकवैलक्षण्यं बोधित-म् । पुनः कथनं समाप्तिद्योतनायेति बोध्यः । सूत्रं व्याकुर्वन्तः श्रुति-तात्पर्यमाद्यः । \* त्याग इत्यादि \* । \* कृत्स्नतेति \* । सर्वे-षामान्तराणां बाह्यानां च सार्थक्यम्।

तीति तेनोपसंहारः कृत इसर्यः । अत एवात्मिन सर्वेन्द्रियाणि सम्मितिष्ठाप्येत्युच्यते । अत्रात्मपदं भगवत्परमिति क्षेयम् । कर्म-मार्गीयगृहिच्यवच्छेदाय तुशब्दः । अत्रेदमाकृतम् । भक्तिमार्गी बहुविध इति कापिछदेववाक्यात् केचन भक्ताः स्वगृहेष्वेव स्नेहेन भगवदाकारे विविधोपचारैः सेवां कुर्वन्तस्तयैव निर्दृत्त्या मुक्तिम-पि तुच्छां मन्यन्ते । तदुक्तं,—मधुद्रिद्सेवानुरक्तमनसामभवोऽपि फल्गुरिति । तेन भगवद्भजन एव तत्रापि पुष्टिमार्ग एव श्रुतेर्भर इति ज्ञायते । पूर्वमुत्कटभगवद्भाववतां तद्धं सागं निष्ट्प्य गृहिणोपसंहारतात्पर्यं पश्चाद् यनिष्क्षितवाँस्तेन ताद्यभाववतेव सान्याः कार्यः । तद्रहितेन तु गृह एवोक्तरीसा प्रभुभजनं कार्यम् । तेनैव तल्लाभ इति व्यासहृद्यिमिति ज्ञायते। उक्तभावाभावे साग-

<sup>\*</sup> तेनेति \*। गृहिणा। एवं नात्पर्ये गमकमाहुः \* अत एवंत्यादि \*। \* कर्ममार्गीयेति \*। जैमिनीयतन्त्रविचारितत्यर्थः। ननु पूर्वाधिकरणे त्यागं निरूप्य यद्व गार्हस्थ्यं प्रशंसति तिक्तमित्याकाङ्कायामाहुः। \* अत्रेदिमित्यादि \*।

<sup>\*</sup> भाक्तमार्गो वहांवध हात कापिलदेववाक्यादाति \*। "भक्तियांगां बहुविधां मार्गभामिन भाव्यते। स्वभावगुणभेदेन पुंगां भावां वि-भिद्यत" हाते कापिलदेववाक्याद भक्तिमार्गा बहुविध इत्यन्वयः। \* तदुक्तमिति \*। "या दुस्त्यजान् क्षितिसुतस्वजनार्थदारान् प्रार्थ्यां श्रियं सुरवरैः सद्यावलोकाम। नेच्छन्नुपस्तदुचिनं महतां मधृद्विद्-सेवानुरक्तमनसामभवोऽपि फल्गुरि" ति पञ्जमस्कन्धं भवादवी-समाप्ती शुकेनोक्तम। तथाच भरतस्य राजदशायां तथाभावस्योक्त-त्वादन्यस्यापि गृहिणस्तथाविधत्वे तथात्विमत्यर्थः। \* तेनित \* गृहिणोपसंहारे आत्मिन सर्वेन्द्रियसम्प्रतिष्ठापनादिकथनेन। श्रुतिता-त्पर्यं निरूप्य व्यासतात्पर्यं निरूप्यन्ति। \* पूर्वेमित्यादि \*। \* तन्त्वाभ हति \* भगवत्प्राप्तिः। \* उक्तभावाभावे त्यागधर्मानिर्वाहादिनित \* विगादभावाभावे स प्रवाधस्तादित्यादिनोक्तस्य सर्वत्र तञ्चान-

धर्मानिर्वाहादिति। केचन भक्ता भाषणादिलीलाद्दीनं विना स्थातुमशक्ताः प्रचुरभावविवशाशया गृहाँस्यक्त्वा वनं गच्छन्ति। आवेयोडुलोमिभ्यां तु भगवदवतारसाम्यकभक्तदशोक्ता । एते सर्वे
फलमार्गीयाः। वाजसनेय्युक्तास्तु साधनमार्गीया इति नानुपपित्तः
काचित् ॥ ४७॥

मौनवदितरेषामप्युपदेशात् ॥ ४८ ॥

किञ्च संन्यासिन आवश्यका ये धर्मास्ततोऽधिकास्ते यहिणः

रूपस्य त्यागधर्मस्य मध्ये विच्छेदेन सर्वदा स्थर्याभावात् । ननु यद्येवं दौर्लक्यं तदा तत्कथनमशक्यापदेशरूपत्वादप्रयोजनकमतो न वक्त-व्यमवेति किमित्युक्तमत आहुः \* केचनेत्यादि \* तथाच दौर्लभ्ये-र्शप तत्सत्तास्तीत्यतम्तदनृदितम् । अतस्ताहशाधिकारे भगवत्कपया सम्पन्ने तत्कत्ते व्यतायोधनार्थे तत्कथनीमत्यर्थः । नन्वात्रेयौद्धलोमि-क्यामेताहदादशासम्पत्ती गृहत्याग उच्यते।वाजमनेयके तु कि प्रजया करिष्यामी येषां नो एवायमात्मा नायं लोक इति श्रावणादात्मलोकका-मनामात्रे बाध्यत इति ताभ्यामुक्तं श्रुतिविरुद्धम् । किश्च । ये छीला-दर्शनार्थं वनं गर्क्कान्त ते भगवदागमने पुनरायान्ति, न तु वन एव स्थिन्वा संन्यासिधमानातिष्ठन्तीत्यतार्थापे तच्छ्रुक्तिविरुद्धमतः कथं श्रीते विचार एवं तन्मतोपन्यास इत्यत आहुः। \* आत्रेयेत्यादि \* एते सर्वे यदीया दशा ताभ्यामुक्ता ते सर्वे भक्ताः फलमार्गीयाः,मार्ग उपायः फलमेव मार्गी यत्रासी मार्गः फलमार्गस्तत्सम्बन्धिनः। यथा गोपालतापनीयोक्ता गान्धवीं प्रभृतयः। तथाच फलरूपो भगवानेव स्वरूपं ताननुभावयतीति भगवत्कपाविशिष्टयैवेच्छया तेषां सर्वेन्द्र-यव्यापाराः। वाजसनेयिनां कहोडब्राह्मण उक्तास्तु साधनमागीयाः। साधनं रामादिविशिष्टं ज्ञानमार्गे उपायः फलप्राप्तौ यत्रासी साधन-मार्गस्तत्सम्बन्धिन इति तत्तद्धिकारिभेदेन तथा तथा कथनान्न पू-वीक्ता श्रुतिविरोधकपा काऽप्यनुपपित्तिरित्यर्थः॥ ४७॥

मीनवदितरेषामप्युपदेशात्॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* किश्चे-

सिद्ध्यन्तीसतोऽपि हेतोस्तेनोपसंहारः कृत इसाशयेनाह । मौनव-दिसादि । मौनपदमनीहानिलायामादित्रिद्धिष्डधर्मोपलक्षकम् । यथा वागिन्द्रियमात्रदेहमात्रचित्तमात्रानयामकास्ते धर्मा उक्ता न्यासिनस्तथेतरेपामपीन्द्रियनियामकानां धर्माणामात्मनि सर्वेन्द्रिन् याणि सम्प्रतिष्ठाप्येति श्रुसा गृहिण उपदिक्यन्त इति युक्तो गृन् हिणोपसंहार इस्थः।तत्र नियमनमात्रम्, अत्र तु भगवति विनियो-गाद् आधिक्यमिति भावः। वस्तुतस्तु केवळानियमनस्याप्रयोजक-त्वात्तत्रापि भगवति विनियोग एव तात्पर्यमिति ज्ञेयम्॥ ४८॥

# अनाविष्कुर्वन्नन्वयात् ॥ ४९ ॥

ननु भगवति मर्वेन्द्रियविनियोगाद् गृहिणोपमंहार इति न यु-ज्यते । शुचौ देशे स्वाध्यायमधीयान इसादिकर्ममागींयमाधनश्र-तिरिसाशङ्का तत्तात्पर्यमाहा अनाविष्कुर्विनिति । भगवद्भावस्य र-सात्मकत्वेन ग्रुप्तस्यैवाभिष्टद्धिस्त्रभावकत्वादाश्रमधंर्मेरेव लोके स्वं भगवद्भावमनाविष्कुर्वत् भंजेतेत्येतदाशयेन ते धर्मा उक्ताः । गो-पने गुरूषं हेतुमाहाऽन्वयादिति। यतो भगवता सममन्वयं सम्बन्धं प्राप्य वर्त्ततेऽतो हेतोस्त्या । अत्र लयञ्लोपे पश्चमी । एतेन या-वद् अन्तःकरणे साक्षात् प्रभाः प्राकट्यं नाम्ति तावदेव वहिरावि-ष्करणं भवति । प्राकट्यं तु न तथा सम्भवतीति ज्ञापितम् ॥४९॥

त्यादि \* व्याकुर्वन्ति । \* मीनपदिमित्यादि \* यद्यपि मुनेर्भावो मीनिर्माति योगेन विचारात्मकं ज्ञानमध्यादातुं शक्यते तथापि भगवता,
मीनानीहानिलायामा दण्डा वाग्देहचेतसामिति वाक्ये त्रयाणां समभिव्याहृतत्वाद्वाग्दण्डरूपं मीनं रूढं गृहीतं ज्ञयम । शेपं स्फुटम् ॥४८॥

अनाविष्कुर्वन्नन्वयात् ॥ सूत्रमवतार्य व्याकुर्वन्ति । \* निव-त्यादि \*। भाष्यमत्रार्थतराहितार्थम् ॥ ४९ ॥

### ऐहिकमप्रस्तुतप्रतिबन्धे तद्दरीनात् ॥ ५० ॥

वैदिककर्मकरणे तात्पर्यमुक्त्वा लाँकिंकस्यानावश्यकत्वेऽपि तत्समयमाह । प्रस्तुतं प्रभुभजनं तत्प्रातिवन्धासम्भव एवैहिकं कर्म कार्यम्। नन्वैहिकं कर्माऽस्तु मा वा, अतस्तत्समयोक्तिर्वर्थेसाशङ्क्याऽह प्रस्तुतं प्रभुभजनं, तद्दर्शनादिति । आचायंकुलादित्युपक्रम्याऽग्ने पठयते, धार्मिकान विद्धादिति । अतो धार्मिकपुत्रविधानमैरिकं कर्म श्रुतौ दृश्यतेऽतस्तत्समयोक्तिरावश्यकी । अन्यथा श्रुतावृक्तमस्तीति प्रस्तुतवर्धेऽपि तत्करणे फलप्रतिवन्धः स्यादितिभावः ॥ ५० ॥

ऐहिकमप्रस्तुतप्रतिबन्धे तद्दर्शनात्॥

अत्रापि भाष्यं प्रकटार्थम् । एवश्च यस्य मर्यादायां वरणं व-त्तेते तेन साधनापिरपाकदशायामाचार्यकुलादितिं श्चत्युक्तरीत्या गृह एव स्थित्वा भगवद्भजनं कर्त्तव्यं स्वधर्मरहस्यं च गोपनीयमि-ति सिद्धम् ॥

शकुराचार्यास्तु, सहकार्यन्तराधिकरणं त्रिसूत्रमङ्गीकृत्य, तसमाद् ब्राह्मणः पाण्डित्यं निर्विद्य बाल्येन तिष्ठासंद् बाल्यं च पाण्डित्यं च निर्विद्याथ मुनिरमीनं च मीनं च निर्विद्याथ ब्राह्मण इति बृहदारण्यकीयकहों डब्राह्मणे कि मीनं विधीयत उत नेति संशये । मीनं
विधीयते । यद्यपत्र न विधिस्तथाप्यपूर्वत्वाद्विधिराश्रयणीयः । मीनं
च पाण्डित्यातिरिक्तं ब्रानातिशयकपम् । मुनीनामप्यहं व्यास इति
प्रयोगदर्शनात् । अतो मननान्मुनिस्तद्भावो मीनम् । अतोऽथ मुनिरित्यत्र मुनिः स्यादित्येवं विधिराश्रयणीयः । यद्यपि गार्हस्थ्यमाचार्यकुलं मीनं वानप्रस्थिमत्यत्र मुनिशब्दस्तत्तद्राश्रमेऽपि श्रुतस्तथापि, वाल्मीकिं मुनिपुङ्गविमत्यत्र व्यभिचारदर्शनान्न नियमतोऽन्यत्र तदर्थको महीतुमुचितः । उक्तश्रुतौ त्वाश्रमान्तरसन्निधानाद्यकं
तद्ग्रहणम् । झानप्रधानत्वादुक्तमाश्रमस्य तस्माद् बाल्यपाण्डित्याऽपंक्षया तृतीयं मीनमत्र विधीयते । निर्वदनीयत्वनिर्देशादिप मीनस्य

### बनारससंस्कृतसीरीजनान्त्री वाराणसेयसंस्कृतपुस्तकावली ।

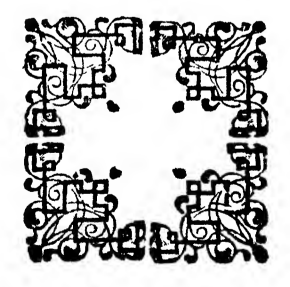
इयं पुलकावली खण्डशो मुद्रिता भवति । अस्यां संस्कृतभाषानिवद्धा बहवः प्राचीना दुलभा उत्तमोत्तमाः केचिदङ्गलभाषानुवादस्तिश्च प्रन्था मुद्रिता भवन्ति । तांश्च प्रन्थान् काशिकराजकीयसंस्कृतपाठशालीयपण्डिता अन्ये ऽपि विद्धांसः शोधयन्ति । यैप्रीहकमहाश्येरियं पुलकावला नियमेनाविच्छेदेन संप्राह्या तस्तदेकेकस्य खण्डस्य ॥) मूल्यं प्रापणव्ययश्च =) देयः । अन्येर्महाशयेर्यैः कानिचित् खण्डानि संप्राह्याणि तश्च प्रत्येकं खण्डानां
१) मूल्यं प्रापणव्ययश्च =) देय इति ॥

### तत्र मुद्रिता ग्रन्थाः।

| सिद्धान्ततस्वविवकः खण्डानि ५                                 | 4  | 0 |
|--------------------------------------------------------------|----|---|
| अर्थमङ्ग्रह अंग्रजीभाषानुवादमहितः                            | १  | 0 |
| तन्त्रवार्त्तिकम् खण्डाांन १३                                | १३ | 0 |
| कात्यायनमहार्पेप्रणीतं शुक्त्यज्ञःप्रातिशाख्यम् सभाष्यं ख०   | ĘĘ | ٥ |
| सांख्यकारिका चन्द्रिकारीकागीडपादभाष्यसहिता                   | 8  | 0 |
| वाक्यवदायम खण्डानि ५ (प्रथमभागः प्रथमद्वितीयकाण्डे           | 1  |   |
| पुण्यराजराकामहित खण्ड ३। द्वितीयभागः तृतीयाका-               | *  |   |
| ण्डम् हेलाराजदाका सहित खण्ड २)                               | 4  | 0 |
| रसगङ्गाधरः खण्डानि ९                                         | ९  | 0 |
| परिभाषावृत्तिः खण्डे २                                       | २  | 0 |
| वैशेषि भद्येनं करणावळीटीकासंविळतप्रशस्तपादप्रणीत-            |    |   |
| भाष्यमाहतभ् खण्डं २                                          | २  | • |
| शिक्षासङ्ग्रहः खण्डानि ५                                     | 4  | 0 |
| नैष्कर्म्यामद्भिः खण्डानि ४                                  | 8  | 0 |
| महर्षिकात्यायनप्रणीतं शुक्कयज्ञस्सर्वाचुक्रमसूत्रम् सभाष्यम् | 3  | 0 |
| ऋग्वेदीयशौनकप्रातिशाख्यं सभाष्यम् खण्डानि ४                  | 8  | 0 |
| (बृहत्) वैयाकरणभूपणम् पदार्थदीपिकासहितम् खण्डानि ४           | 8  | 0 |
| विवरणोपन्यासः सटीकवाक्यसुधासहितः खण्डे २                     | २  | • |
| तस्वदीपनम् (पञ्चपादिकाविवरणस्य व्याख्यानम् ) स० ८            | <  | 0 |
| वेदान्तदीपः (श्रीभगवद्रामानुजाचार्यविरचितः) खण्डानि ३        | ą  | 0 |
| दुप्टीकां खण्डानि ४                                          | 8  | 0 |

पातञ्जलद्दानम्।श्रीरामानंन्द्यतिकृतमणिप्रभाऽऽख्यवृर्ति मः १ व्याकरणमिताक्षरा। श्रीमदश्रंभट्टप्रणीता खण्डानि रसमञ्जरी। व्यङ्गचार्थकामुद्या प्रकाशेन च सहिता ख० ३ ३ मेद्धिकारः व्याख्यासहितः श्रीमद्प्यदीक्षितकृत उपक्रमप-राक्रमसहितः खगडे २ बोधसारो नरहरिकतः तच्छिष्यदिवाकरकतटीकया स० ख० १० ब्रह्मसूत्रदीपिका श्रीमच्छङ्करानन्दभगवद्विरचिता खण्डे २ दैवज्ञकामधेतुः अर्थात् प्राचीनज्योतिषग्रन्थः खण्डानि ३ श्रीमद्णुभाष्यम् । श्रीश्रीवलुभाचार्यविरचितम् । गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजी महाराजविरचितभाष्यप्रकाशाख्य-व्याख्या समेतम् खण्डानि १३ १३ तस्वशेखरः । श्रीभगवल्लोकाचार्यप्रणीतः । तथा-तस्वत्रयचुलुकः संग्रहः । कुमारवेदान्ताचार्यश्रीमद्वरदगुरुविरचितः । श्रीभाष्यवार्तिकम् । श्रीमद्रामानुजाचार्यविशिष्टाद्वेतिसद्धान्तप्र-तिपाद्नपरम्।

> व्रजभूत्रण दास और कम्पनी चांदनीचीक के उत्तर नई सड़क बनारस





COLLECTION OF SANSKRIT WORKS

EDITED BY THE

PANDITS OF THE BENARES SANSKRIT COLLEGE,

under the superintendence of R. T. H. GRIFFITH, M. A., C. I. E.

G. THIBAUT, Ph. D. No. 128.

# श्रीमदणुभाष्यम्।

श्रीश्रीवलुभाचार्यविरचितम् ।

गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजीमहाराजविरचितभाष्य-प्रकाशाख्यच्याख्यात्मतम् । श्रीमदाचार्यश्रीवल्लभाधीश्वरशुद्धाद्वैतसंत्रदायविदुषा रत्नगापालभट्टेन संशोधितम् । ANU BHASHYA,

ON BRAHMASÛTRA BY ŜRÎ VALLABHÂCHÂRYĂ,
With the Commentary called Bhâshya Prakâsa,
By Goswâmi Ŝrî Purushottamjee Mahârâj.
Edited by Ratna Gopâl Bhatta.

Fasciculus XIV.

#### BENARES:

Published by the Proprietors Messrs. Braj B. Das & Co.,
AND SOLD BY H. D. GUPTA,
Secretary, Chowkhamba Sanskrit Book Depot.

Printed at the Vidya Vilas Press, Benares.





# सुचीपनम्।

| कुषाय नग्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٥      | R                    | 0        |            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|----------------------|----------|------------|
| गणपाउ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ა<br>ა | €,                   | 0        |            |
| गान्यवसादाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 0      | ₹.                   | 0        |            |
| भगालहरा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | c      | કે                   |          |            |
| गुरमारणी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 0      | (२                   |          |            |
| जानकतत्त्वम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 0      | १                    | 0        |            |
| तस्वद्धि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 0      | ę                    | Ę        |            |
| नकासग्रहः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 0      | 2                    | c c      |            |
| द्तकमीमांमा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 0      |                      | Ę        |            |
| धरमसास्त्रमंग्रहः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 0      | <b>२</b><br><b>२</b> |          |            |
| धानुवारः (शिला -))                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 0      | ą                    |          | >          |
| श्रातस्पावला                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ક      | 0                    |          |            |
| नेपच चरित नारायगी। टीका टाइप                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        |                      |          |            |
| परिभाषापाठः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 0      | 8                    |          | •          |
| पाणिनीयविक्या भाष्यसहिता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٥      | <b>ર</b>             |          | 0          |
| वधा वर्गाक्षा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0      | २०                   |          | 0          |
| A SECOND STATE OF THE SECO |        | १                    |          | 0          |
| प्राप्त ( प्राप्त कि विश्वत अस्ति ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 0      |                      |          | ٥          |
| माजानाज्य (स० स० प० प० स्थान हाता है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | १      | <                    |          | ٥          |
| अनेपरामा इर अभाजभादाता ( यादप )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ९      | ٥                    |          | <b>D</b> , |
| ं बुक्ति विष्यणीसिहिता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0      | ક                    |          | ٥          |
| लघुकोसुदी गापार्थका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ક      | C                    |          | ٥          |
| TO BE THE TOTAL PORT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 0      | ~                    | <b>)</b> | ٥          |
| लाहावनी (म॰ म॰ पं॰ सुधाकर इतिरूपणी सहित)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 8      | C                    | •        | 8          |
| बासप्रामज्ञान्तः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0      |                      | 3        | Ę          |
| विष्णु सहस्रनाम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0      |                      | ?        | 0          |
| शव्यक्तपावला                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        |                      | £        | Ę          |
| श्रद्धार सप्तश्राती                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 8      |                      | <u>د</u> | 0          |
| समासचकम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 9      |                      | 8        | 0          |
| <b>समाम्बान्ड्का</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 9      | )<br>>               | 8        | 0          |
| स्वरस्वतीकण्डाभरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ;      | ₹                    | 0        | -          |
| साद्वाचर्चान्द्रका टिप्पणीसहिता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •      | •                    | <u>د</u> | 0          |
| साङ्ख्यतत्त्वको <b>मु</b> दी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        | <b>D</b>             | Ę        | ٥          |
| न्या व्यवस्थानी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        | 3                    | 0        | <b>o</b>   |
| सिद्धान्तमृक्तावली दिनकरीटिपणीसहिता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ,      | 3                    | 0        | 0          |
| उपमगेर्वान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        | 0                    | *        | 0          |
| श्रत्रकामुदी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        | 0                    | Ę        | 0          |
| क्षत्रमंहिता<br>श्रत्रमंहिता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        | २                    | 0        | 0          |
| व्यवसायस                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |                      |          |            |

मात्यपाण्डित्यवद् विधेयत्वाश्रयणम् । तद्वतं इति विद्यावतः संन्या-सिनो प्रहणम् । कहोडबाह्मणं तस्यैव प्रस्तुतत्वात् ।

ननु विद्यावस्वे तत एवातिशयप्राप्तः किं मौनविधिनेत्यत आह । पक्षेणेति। यस्मिन् पक्षे भेददर्शनप्राबल्यान्न प्राप्तांति तस्मिन् पक्षे वि-धिरित विध्यादिवदिति। यथा दर्शपूर्णमासादौ सहकारित्वेनाग्न्याः धानाद्यङ्गजातिविधिरवमविधिप्रधानेऽस्मिन् विद्यावाक्येऽपि मौनवि-धिरित्याद्वः। तेन तन्मतं तद्वतः पक्षेण सहकार्यन्तर्रावधिरितं प्रति-क्षा, तृतीयं विध्यादिवदिति हेतुवाक्यमिति सिद्धाति।

भास्कराचार्यास्तु पूर्ववदेवाङ्गीकृत्य सूत्रमेवं योजयन्ति । विधीयत इति विधिः। तद्वतो विद्यावतस्तृतीयं मीनं ज्ञानप्रकर्षपक्षे-ण सहकार्यान्तरविधिः। तथाच ज्ञानातिरायमापाद्येज्ज्ञानपरिपा-काय यागाभ्यासं कुर्यादित्यर्थः । विध्यादिवत् । यथा अग्निहोत्रादि-कम् अविदुपः फलातिशयार्थिना विधीयते तथा विदुपा व्यात्था-यिनो ज्ञानप्रकर्षरूपं मौनं कर्त्तव्यत्वेन विधीयत इति वदन्ति । रामानुजाचार्यास्तु सूत्रयोजनां भास्कराचार्यवदेवाङ्गीकृत्य तद्रथमेव-माहु। विधिशब्देन यज्ञादिः, सर्वाश्रमधर्मः शमदमादिश्च विधिशब्देनो-च्यते । आद्पिद्न श्रवणमनने गृह्यते । सहकार्यान्तरं विधीयत इति स-हकार्यन्तर्रावधिः। तथाच यथा, तमेतं वदानुवचनंतत्यादिना, शान्तो दान्त इत्यादिना च यशादिः रामादिश्च सहकारित्वेन विद्यावतो विधीयते । यथा च. श्रांतब्यो मन्तब्य इत्यादिश्रवणमनने चार्थश्राप्ते विद्यासहकारित्वेन गृहाते तथा । तस्माद् ब्राह्मणः पाण्डित्यमित्या-दिना पाण्डिल्यं बाल्यं मौनमिति त्रयं विद्यायाः सहकार्यन्तरं वि-धीयत इत्युक्तं भवति । मौनं च पाण्डित्यादधीन्तरमित्याह । पक्षे-णति । इदं च मननं अवणप्रतिष्ठार्थान्मननाद्प्यर्थाञ्नतरम् । उपा-सनालम्बनस्य पुनः संशीलनं तद्भावनारूपम् । अतोऽपूर्वत्वाद्त्र विध्यश्रवणेऽपि तदाश्रयणम् । मुनिः स्यादिति । तस्मादेवं वाक्या-र्थः। ब्राह्मणो विद्यावान् पाण्डित्यं निर्विद्य उपास्यं ब्रह्मतत्त्वं परिशुद्धं परिपूर्णे च विदित्वा श्रवणमननाभ्यां प्राप्तं वेदनेन प्रतिलक्ष्यति यावत्। तच भगवद्गक्तिभूतं सत्त्ववृद्धिकृतम् । नाहं वदेरित्यारभ्य, भक्त्वा त्वनन्यया शक्यां शातुमिति गीतायामुक्तत्वाद्, यस्य देवे परा भक्तिरिति, नायमात्मा प्रवचनेन लक्ष्य इति श्रुतावप्युक्तःवाश्च।

# एवं मुक्तिफलानियमस्तदवस्थावधृतेस्तदव-स्थावधृतेः॥ ५१॥

बाल्येन तिष्ठासेदिति । बालस्य यत्स्वभावानाविष्कारक्रपं कर्म तेन स्थातुमिच्छंत् । बारुयं च पाण्डित्यं च निर्विद्याथ मुनिः स्याद् वा-स्यपाण्डित्यं यथावदुपादाय परिशुद्धे परिपूर्णे ब्रह्मणि निदिध्यासन-रूपप्राप्तये मननशीलो भवेत्। एवं त्रितयोपादानेन लब्धविद्यो भवे-दित्याह। अमीनं च मीनं च निर्विद्याथ ब्राह्मण इति। अमीनं मीनेतर-सहकारिकलापस्तऋ मीनं च यथावदुपाददानस्तदेकनिष्ठायां वि-द्याकाष्ठां समत इत्येवं विषयवाक्यं व्याख्यातवन्तः । बृहद्रारण्यक-मिताक्षरायां तु, पण्डा वेदाध्ययनजन्या बुद्धिसाद्वान् पण्डितसस्य कर्म वेदान्तविचारलक्षणं श्रवणापरपर्यायं पाण्डित्यं निर्विद्य निःशे-षं कुत्वाऽनन्तरं वाल्यंन तिष्ठासंत् । श्रवणज्ञानोत्पन्नाशेषानात्महृष्टि-तिरस्करणसामर्थ्य बलं तस्य भावां बाल्यं तेन बाल्यन विषयाऽना-कुप्रसिष्ठासंन्मननं कुर्यादिति यावत् । बाल्यं च पाण्डित्यं च निःशे-षं कृत्वा अथ मुनिमेनिवान् धारावाहिकात्मप्रत्ययप्रवाहवान् तिष्ठा-संदित्यनुषज्ज्यते। निद्ध्यासने कुर्यादिति यावत्। एवममौनशब्दया-च्यं श्रवणमननाख्यं मीनशब्दवाच्यं निद्ध्यासनं निर्विद्य अथ ब्रा-द्याणों निरुपचरितब्राह्मण्यवास् ब्रह्मेव स्यात् कतकत्यो भवेदित्यवं व्याख्यातम्। तत्र मत्भद्देन वाष्यव्याख्यानस्य भिन्नार्थत्वे ऽपि मीनस्य प्रकृष्ट्यानरूपस्यवाङ्गाकाराद्धस्तुल्यप्रायः । सुत्रव्याख्याने तु शा-द्भूरं भास्करे च मते व्युत्थायिनं प्रति तद्विधिः । रामानुजे तु अप-रिपकं प्रत्यावश्यकतया विद्यापरिपाकार्थे तद्विधिरिति फलति। सि-द्धान्ते तु यावन्त्येतानि तानि सर्वाणि मर्यादापक्षान्तानि चरन्तीत्य-त एतांद्वहाय स एवाहत इति बोध्यम् । अग्रे तु न तथा विरु-इस । गृहिणोपसंहार तु वहुकर्मोपदेशं बीजमाहुः । बहुकर्मोपदेशं तु न किञ्चिद्पीति तत्साकाङ्कत्वाद्रुच्यम् । मीनवत्सूत्रे तु विद्यायाः सर्वाश्रमसाधारण्यं व्याकुर्वान्त । अनाविष्कुर्वन्नित्यत्न च बाल्यक्षं निश्चिन्वन्ति । तद्विरुद्धामत्युपरम्यते ॥ ५०॥

एवं मुक्तिफर्लानयमस्तद्वस्थावधृतेस्तद्वस्थावधृतेः ॥ सूत्र-

ननु तस्य तावदेव चिरं यावन्न विमोक्ष्येऽथ सम्पत्स्य इति
श्रुतौ मुक्त्यनन्तरं ब्रह्मसम्पत्तिः श्रूयते । सा तु पुरुषोत्तमसङ्गे
लीलारसानुभवातिरिक्ता वक्तुमशक्या । मुक्तोपसप्यव्यपदशात ।
"मुक्तानामपि सिद्धानां नारायणपरायणः । सुदुर्ल्छभः प्रशान्तात्मा कोटिष्विप महामुन" इति स्मृतेश्च । मुक्तेः फलं भिक्तरसानुभव एवं सत्युक्तयहिणस्तत्फलं भवति, न वेति संशये निर्णयमाह । एवं भूतस्योक्तरूपस्य मुक्तस्य मुक्तेयत्फलं भिक्तरसानुभवस्तस्यानियमस्तस्य भगवदिच्छाधीनत्वाद । साधनाप्राप्यत्वाद ।
अत एव मुक्तिं ददाति किहिंचित स्म न भिक्तयोगिमिति सक्तवाक्यम् । अत्रौत्सर्गिकद्वेतुमाह । तद्वस्थिति । न स पुनरावर्चत
इसस्याद्दस्या मुक्त्यवस्थाया एव सार्वदिकत्वेन निर्द्धारः क्रियते ।
यद्यप्येवं मुक्तिफलाभावनियम एवायाति, न तु तदनियमस्तथापि

मवतारयन्ति । \* ननु तस्येत्यादि \* सेति \* ब्रह्मसम्पत्तिः । तस्या उक्तरूपत्वे मानम् \* मुक्तेत्यादि \* । \* एवं सतीति \* । लीला-रसानुभवस्य मुक्तिफलत्वं सित । एवं संशयं च्युत्पादिते पूर्वपक्षः स्वतं एवं भास्यत इत्याशयेन निर्णयमेव सूत्रे आहेत्यर्थः । व्याकु-वंन्ति । \* एवमित्यादि \* । \* उक्तरूपस्य मुक्तस्यिति \* । गृहिणो मुक्तस्य । \* अत एवंति \* । साधनाप्राप्यत्वादेव । \* औत्मिर्गिक-मिति \* । अधिकारसामान्यात् प्राप्तम् । नन्वनया श्रुत्या पुनरावृत्ति-क्यनेन मुक्तावस्थाया एव नित्यत्विनर्द्धारे लीलारसानुभावकब्रह्मस-पत्तिरूपस्य मुक्तिफलस्य भेदसाध्यत्वात्तद्भावेत मुक्तिफलाभाव-नियम प्रवायाति, न त्वनियम इस्याशङ्क्य तत्परिहर्रान्त । \* यद्य-पीत्यादि \* । सत्यं यद्यपि, न स पुनरावत्तत इति तद्वस्थावधारण-श्रुत्या उक्तानियमो नायाति तथापि तस्य तावदेव चिरमिति श्वे-तकत्त्पाख्यानश्रुतावाचार्यतः पुरुषस्य ब्रह्मक्षानोत्तरं मोक्षानान्निपर्य-न्तमेव ब्रह्मसंपत्तिविल्यने, न तु तदुक्तरमिति श्राव्यते । ब्रह्मसम्प-न्तमेव ब्रह्मसंपत्तिविल्यने, न तु तदुक्तरमिति श्राव्यते । ब्रह्मसम्प-

तस्य तावदेव चिरामिसादिशमाणैर्न स पुनरावर्त्तत इति श्रुसा समं विरोधाभावायोत्सिर्गिकी तदवस्था । तत्फलं तु कस्यचिदसनुग्र-हेण पुष्टो प्रवेशने भवतीति स्वाभिशायं प्रकटीकुर्वता वादरायणेन अनियम इत्युक्तम् । एवं सति, न स पुनरावर्त्तत इति श्रुतिः प्रपञ्चे पुनराद्दत्ति निषेधित, न तु तदतीतेऽपीति ज्ञेयम् । समाप्तिज्ञापना-थाद्यत्तिः । अथवा श्रुतौ तदवस्थावधृतेईतोरस्माकमपि तदवस्था-वधृतियतोऽतः फलाऽनियमनिश्चयोऽपीसर्थः । एवं सति मुक्ति-

तिश्च सता सोम्य तदा सम्पन्ना भवतीति परं ज्योतिरुपसम्पद्य स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यते. स उत्तमः पुरुष इत्यादी सम्परिष्वङ्गरूपैव सिद्धत्येकीभावदशा विरुद्धा । अतस्तद्विरोधार्थमेतयोः श्रुत्यो-र्विशेषीत्सर्गिकभाव आद्रत्तब्यः।वरणेन पुष्टी प्रवेशने मुक्त्यनन्तरं ब्रह्मसम्पत्तिरूपं फलं तदभावं तु मुक्तावस्थवेति । तथाच वरणस्य भगर्वाद् च्छामात्राधीनत्वात् तस्याश्च पूर्वे ज्ञातुमशक्यत्वाद्भगवता सूत्रकृता पवम्भूतस्वाभिष्रायस्य वोधनार्थमनियम इत्युक्तांमत्यर्थः। नन्वंवं सति वृतस्य भेद् आयाति स च तस्यावृत्तिमापाद्यन्नुकां श्रुति विरुणद्वीति राङ्कायामाहुः। \* एवं मतीत्यादि \*। श्रुतिद्व-यस्या ऽविरोधे कर्त्तव्ये सत्यनावृत्तिश्चितः प्रपञ्चे पुनरावृत्ति निषध-ति। उपकोसलब्राह्मणे एतेन प्रतिपद्यमाना इमं मानवमावर्स नावर्त्त-नत इति विशेषनिर्देशात्। न तु तदतीतेऽपि । एतेनैवावृत्तिनिषधस्य सामान्यत्वनिवारणादिति इयिमत्यर्थः । सूत्रस्यपदावृत्तेः समाप्तिमा-त्रबोधकत्वे ऽर्षवत्ता न स्यादित्यतः पक्षान्तरमाहुः। अअथवत्यादि ॥। \* अत इति \*। श्रुत्यन्तराविरे।धात् । सिद्धमाद्यः । \* एवमित्या-दि \*। भगवद्भाव इति सप्तमी । तथाच परप्राप्ती भगवद्भाव एव परमा साधनकाष्ठेत्यत्र सिद्धमित्यर्थः॥

अन्ये तु ऐहिकसूत्रे साधकस्येतज्ञन्मनि विद्योत्पत्तिरुत जन्मान्तरे इति सन्देहे, मम जन्मान्तरे विद्या भवत्वित्यभिसन्ध्यभावादिभिरिस्मक्षेव जन्मनीति प्राप्ते, प्रतिबन्धकाभावस्य कारणतायाः सर्वत्र सिद्धत्वादत्र वापरत्र वायदेवप्रतिबन्धककर्मादिनिवृत्तिस्तदैवतत्र विद्योत्पत्तिरित

### पर्यन्तं साधनं भगवद्भाव इति निर्णयः सम्पन्नः ॥ ५१ ॥ इति श्रीवेद्व्यासमतवर्तिश्रीवल्लभाचार्यविरचिते ब्रह्मसूत्राणुभाष्ये तृतीयाध्यायस्य चतुर्थः पादः॥ ३॥ ४॥

सिद्धान्तयन्ति॥एवं मुक्तिफलानियम इति सूत्रे तुयथा साधनवीर्यविद्यान्या एहिकामुण्मिकत्वकृतो विद्योषस्तथा विद्याफलभूताया मुक्तिरण्युत्कपापकपेरूपो विद्योषो भवेदित्येवं प्राप्ते । उच्यते । एवं मुक्ति-रूपे विद्यापनियमो नाम्ति । कुतः । तद्वस्थावधृतः सर्वेषु ब्रह्मरूप-त्वावधारणात् । अस्थूलमनणु, स एप नेति नेत्यातमा, यत्र नान्यत् पद्यति इत्यादिश्रातिश्यो ब्रह्मण एकलिङ्गत्वस्यव मिद्धत्वादित्यादुः। तद्समन्मते पूर्वकक्षारूपामित लिङ्गभूयस्त्वाधिकरणं निणीतम् । तद्वर्गामका विद्या च तत्रेव विश्रान्तांत निणीतमक्षरिधयामित्यधि-करणे।

अता नास्माभिस्तत्राधिकं किञ्चिद्विचार्यत इति बोध्यम् ॥ ५१ ॥ ९ ॥

इति श्रीमद्वलभाचार्यचरणनखचन्द्रनिरमहृद्यध्वान्तस्य पुरुषात्तमस्य कृती भाष्यप्रकाशे तृतीयाध्यायस्य चतुर्थः पादः॥३॥४॥

समाप्तस्तृतीयाऽध्यायः॥



### अथ चतुर्थाध्यायस्य प्रथमः पादः।

समन्वयेनाविरोधाद साधनैर्ब्रह्मविद् यदि ॥ तस्याग्रिमव्यवस्था या सा च तुर्ये विविच्यते ॥ १ ॥ जीवतो म्नियमाणस्य गच्छतः सफलस्य च ॥ अतो ब्रह्मविदा कार्यमेवमेव, न चान्यथा ॥ २॥

अथ चतुर्थाध्यायं विवरिषवो यथा पूर्वाध्यायारम्भे कारिका-भिरध्यायार्थः पादार्थश्च संगृहीतस्तथात्राध्यायार्थे पादार्थोश्च संगृ-ह्यानाः पूर्वाध्यायसङ्गातं निरूपणप्रकारं च बोधयितुं पूर्वाध्यायार्थान् स्मारयन्तः प्रस्तुताध्यायार्थे सार्द्धनाहुः। \* समन्वयेनेत्यादि \* श्रु-तीनां परस्पराविराधाद् यो ब्रह्माण सम्यग् अवाधितोऽन्वयः सम्य-ग्बोधनकपसंनानुष्ठितैः साधनैर्यदि ब्रह्मविद् विरुद्धसर्वधर्माधारभू-तब्रह्मविषयकनिर्विचिकित्सशाब्दशानवान् भवति, तस्य जीवता म्रि-यमाणस्य गच्छतः सफलस्य च या अग्रिमव्यवस्था शानानुकूलप्र-कारेण फलपर्यन्ता स्थितिः सा चतुर्थे फलाध्याये विविच्यते फलस्व-रूपप्रकारबलानां निष्कर्षेण असङ्गीर्णतया प्रकाइयते । तथाच यथा समन्वयाविरोधाभ्याम उपनिपद्वाक्यानामाभासत्वनिराकरणेन ते-षां ब्रह्मण्येव प्रमाणत्वं तेषु च ब्रह्मण एव प्रमेयत्वं व्यक्तीकृतम्, यथा च श्रुतीनां बोधकताप्रकारनिरूपणनोपासनात्मकसाधनप्रकारनिर्ण-याद् ब्रह्मवित्त्वं व्यक्तीकृतं, तथात्रोपासनादिसाधनवतो ब्रह्मविदो-**ऽवर्ष्णानिरूपणात् क्रमेण साक्षाच्च प्राप्यस्य ब्रह्मणः फलत्वमुपर्पात्त-**पूर्वकं निरूप्यत इत्ययं निरूपणप्रकारः, कार्यकारणभावोऽवसरश्च सङ्गतिरित्यर्थः । पूर्वाध्याये यावजीवं श्वानानुकुलसाधनानुष्ठानरूपं जीवतो ब्रह्मविदः कार्ये निरूपितमिति पुनरत्र तत्कथनस्य किं प्रयो-जनमित्याकाङ्कायामादुः। \* अत इत्यादि \* यतोऽयं सिद्धसाधनो, न तु प्राप्तफलोऽत ईरहोन प्रथमपादोक्तरीत्यैव कार्य, न तु ज्यतीं

तामसीं बुद्धिमाश्रित्य ये मुद्धाः सर्वविष्ठवम् ॥ वद्गित शास्त्रनाशाय सद्भिः शोच्याश्च येऽनु तान् ॥ ३ ॥ ब्रह्मविद्गमनाभावः शतांशेनापि चेद् भवेद् ॥ शास्त्रमेतद् दृथा जातं सर्वसूत्रविनाशतः ॥ ४ ॥

खेयम् । तस्वेव भयं विदुषोऽमन्वानस्येति प्रतिबन्धबोधकश्चतेः।अतः सिद्धज्ञानस्याप्येतत्कर्त्तव्यताबाधनमेव प्रयोजनमित्यर्थः । नन्वत्रान्ये, किं प्रजया करिष्याम इति श्रुत्या "यस्वात्मरतिरेव स्यादात्मतृप्तश्च मानवः। आत्मन्येव च सन्तुष्टस्तस्य कार्ये न विद्यतः इति गीतास्मृ-त्या च ब्रह्मविदः कार्यमात्रानिषेधमङ्गीकुर्वन्ति, तत्कथमत्र ब्रह्मविदः कार्यकरणशिक्षेत्याशङ्कायां तन्मतं दूर्पायतुमाहुः। \* तामसीमित्या-दि \* "अधर्मे धर्मामांत या मन्यतं तमसा बता। सर्वार्थान् विपरी-तांश्च बुद्धिः सा पार्थ तामसी" इति गीतोक्तलक्षणका सर्वार्थवैपरी-त्यबोधिका भ्रान्ता बुद्धिस्तामसी। तामाश्रित्य ये मुढाः वैयासशा-स्रनाशाय सर्वविष्ठवं सगुणब्रह्मविद्याविषयस्य ब्रह्मस्वरूपस्य वेदो-क्तसाधनगुरूपदेशप्रभृतीनां मायिकत्वादिरूपं वदन्ति, ये च ताननु तदनुसारिणसे सद्भिः शोच्याः पूर्वोक्तश्रुतिस्मृत्युक्तस्य कार्यकरण-निषधस्य बहिरङ्गसाधनविषयतयां ५ न्तरङ्गतद्विषयत्वाभावाद्योध-प्रस्ता इत्यतः शोकविषयीकार्या एव, न तूषादेयवाक्याः। गीतायां य-स्त्वात्मरतिरित्यादिवाक्यानन्तरं, ''तस्माद्मकः सततं कार्ये कर्म सः माचर। असको ह्याचरन् कर्म परमाप्नांति पूरुष" इति तथा कर्म-करणावश्यकत्वकथनात्। अतः शिक्षाकथनमेवात्र युक्तं, न तु सा-धननिक्रपणस्य प्रामङ्किकत्वकथनम् । साधनमिद्धानन्तरमपि कर्त्त-व्यतया फलविषयकपराक्षानुभवरूपतया चावान्तरफलरूपन्वादि-त्यर्थः । नन्विद्मप्रयोजकं, तस्य ताबदेव चिर्रामाते श्रुतंत्रहाज्ञानोत्त-रं सद्योमुक्तेरेव श्रावणात् अतो ब्रह्मविदा न किञ्चित् कार्यम् । य-त्पुनरत्रोक्तं तत्तु जघन्याऽधिकारिणां सगुणविद्यायतां फलसिद्धा-र्थम् । अत एवाम्रे द्वितीयतृतीययोक्तकान्तिगमनादिविचारोऽपि यु-ज्यते। तस्मान्नोकं साधीय इत्यत आहुः । \* ब्रह्मविदित्यादि \*।

स्वाप्ययस्य च सम्पत्तेरत्र ब्रह्मगतिश्रुती ॥ अन्यथा न, श्रुनेरर्थः स्याच्चेद् व्यासो वदेन किम् ॥ ५ ॥ तामसीं बुद्धिमाश्रिस या मुक्तिः कैश्चिदुच्यते ॥ सा सुपुप्तिश्रुतेरथीं मोहादेवान्यथा मृतिः ॥ ६ ॥

परब्रह्मविदो गमनाभावोऽर्चिरादिना क्रममुक्तिमार्गेण गमनस्य राहि-त्यं चेत्, शतांशेनापि प्रकारेण भवेत्, तदा एतत् तृतीयपादक्षं शास्त्रं, सर्वपाम, अर्चिरादिमूत्रमारभ्य, विशेषं च द्रीयतीत्यन्तानां सूत्राणां विनाशतः-अब्रह्मप्राप्तिपरतया वैयथ्यांद् वृथा जातम् । का-र्यात्यय परवाप्तः माधनं विनापि सम्भवादिति । नन्वत्र का उपप-त्तिर्यया एतेषां सूत्रार्थानां परब्रह्मपरत्वं स्थाप्यत इत्यत आहुः । \* स्वाप्ययस्यत्यादि \* । अत्र दहरविद्यारूपे ब्रह्मविद्वतिप्रकरणे स्वाप्ययस्य सुपुप्तः सम्पत्तर्यक्षप्राप्तेश्च सम्बन्धिन्यां ब्रह्मगतिश्चती, अथ या एता हृदयस्य नाड्य इत्यारभ्य, तंजसा हि तदा सम्पन्नो भ-वतीत्यन्ता, अथ यद्वेतद्रमाच्छरीरादुकामतीत्यारभ्य शतं चेका च पुरुषस्य नाड्य इति श्रांकान्ता च ब्रह्माण गमनबाधिक श्रुती पूर्व वर्त्तते । अतो भगवदुपन्यस्ते प्रजापतिवाक्येऽपि ते आदर्त्तव्ये । इयस्यात्मन उभयत्राप्यक्यात् । यतः प्रजापीतवाक्यरूपश्चतरर्थः,ः अन्यथा न, पूर्ववाक्यविरुद्धों न । यदि स्यात्तदा व्यासः सर्वस्य ब्राह्मपदार्थस्य निर्णयार्थे प्रवृत्तः फर्लाववचनावसरे तमर्थे किं न व-देदपि तु वद्देव । तथाचानयोपपत्या तेषां ब्रह्मपरत्वं स्थाप्यत इ-त्यर्थः। ननु, न हि द्रष्ट्रंष्टेविंपरिलापो विद्यते अविनाशित्वान्न तु द्वितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यत् पश्येदिश्यादिना मुक्ती भेददर्शना-भावश्रावणात्तत्र कथं ब्रह्मावदो गत्युपपत्तिरित्यत आहुः। \* ताम-सीमित्यादि \*। पूर्वीक्तां बुद्धिमाश्चित्य श्रुती या निःसम्बोधा मु-किः सांख्यमतवदिष्यते सा निःसम्बोधा मुक्तिः सुषुप्तिश्रुतेरर्थः शा-रीरब्राह्मणे तत्सजातीयवाक्येस्तथा सिद्धत्वात् । अतः प्रजापतिवा-क्यांसद्भायां मुक्ती या तथा मातः सा मोहाद्व । तस्मात् प्रथमे पादे यदुक्तं तद् ब्रह्मांचदः शिक्षार्थमवः न तु साधनशेषतंयत्येव अतो ब्रह्मविदः कार्यं जीवतः पूर्वमुच्यते ॥
आरोत्तः श्रवणादीनां नवक्रत्वोपदेशतः ॥ ७ ॥
दर्शनार्थत्वतो लिङ्गादिपि ब्रीह्मवद्यातवद्य ॥
आरोत्ते श्रवणादीनामात्मेति स्याद् दृढा मितः ॥ ८ ॥
आपाततो दर्शनं तदभेदेनापि वोध्यते ॥
मतीकोपासनादीनां नैवं भावो हि जायते ॥ ९ ॥
आलम्बनार्थं तत्रापि ब्रह्मदृष्टिर्विशिष्यते ॥
आदिसादिब्रह्मदृष्टेरङ्गत्वं न स्वतन्त्रता ॥ १० ॥
मनने च निदिध्यासे विशेषश्चोच्यतेऽधुना ॥

मन्तव्यम् । तत्त्वेव भयमिति श्रुतेर्शानोत्तरमपि मननस्यावश्यकत्वा-दित्यर्थः। एवं पादप्रयोजनं निश्चित्य तद्रथमाद्यः। अअत इत्यादि ॥। यस्माद् ब्रह्मविदोऽपि जीवदशायां फलानुकूलं कार्यमावश्यकम् । अतः पूर्वे प्रथमपादे तदुच्यते । कि तदित्याकाङ्कायामादुः । \* आवृ-क्तिः अवणादीनामिति \*। तत्र गमकं हेतुत्रयम् । नवकृत्वोपदेशतः नवसंख्यां कृत्वा य उपदेशः, नवकृत्व उपदेश इति यावत् । तस्मा-विलङ्गात् स्मृतिसपाद् वीह्यवघातवच्लूश्रवणादीनां दर्शनार्थत्वतो-ऽपीति। सा आवृत्तिः प्रथमेऽधिकरणें उच्यते । तत्फलं द्वितीयमा-हु:। \* आवृत्तावित्यादि \*। \* आत्मेति \*। भगवानात्मा। तथाचेदं तस्यावान्तरफलमित्यर्थः। आवान्तरत्वं साधयन्ति \* आपातत इ-त्यादि \*। भगवतः सर्वात्मकत्वात् सर्वक्रपत्वादात्मात्मत्वाच तस्य यत् आत्मसूत्रप्रथमवर्णकोक्तरीत्या आत्माभेदेन दर्शनं तद् आपाततो द्रानमिति बोध्यते । अपिशब्दाद्यथाधिकारमात्मोपदेशकपं ब्रितीयं ब्रह्मविदः कार्ये च। प्रतीकमुपासनं येषां ते प्रतीकोपासनाः। आदि-पदात् कर्ममार्गीयाश्च । तेषां हि यतो हेतोर्भावो श्वानित्वं भक्तिवा नैव जायते। अत आलम्बनार्थे ध्यानविषयतया ग्रहणार्थे, तत्रापि अन्यैः प्रतीकत्वेनोच्यमाने विषयेऽपि श्रह्मद्दष्टिविशिष्यते विशेषबोधिका भ-बति। साऽपि तदीयं कार्यम् । तृतीयाधिकरणस्यार्थमाद्यः। \* आ-दिस्येत्यादि \*। स्पष्टमः। \* मनने चेत्यादि \*।

आसनादिषडङ्गेस्तु चित्तं श्रौतार्थ एव हि ॥ ११ ॥ धारयदामतेरेवं ततः सिद्धिमवाप्स्यित ॥ धर्माधर्मभयं तस्य नास्सेवेति विनिश्चयः ॥ १२ ॥ आग्नहोत्रादिकं कार्यं संन्यासः फल एव हि ॥ षोढा चेत पुरुषो व्यक्तः प्रारब्धान्ते फलं भवेत ॥ १३ ॥ एतावान प्रथमे पादे निर्णयः सूत्रकुत्कृतः ॥ दितीये स्त्रियमाणस्य सर्वेन्द्रियलयः पुरा ॥ १४ ॥ लिङ्गस्यापि शरीरस्य नाडधोत्क्रान्तिरिहोच्यते ॥ दिनाऽयनकृतो नास्य विशेषोऽस्तीति चोच्यते ॥ १५ ॥

अधुना आदित्यमत्या आदित्याद्युपासनेनाऽऽदित्यादिभिः फलदानद्वारा माहात्म्यप्रतिपादनन भक्तिद्वारा मनने, निद्ध्यासे, भावे घञ्,
निद्ध्यासने च विशेषतो भगवता बहिरन्तःप्राकट्यरूपश्चीच्यते।तेन फलस्यापाततोऽनुभवप्रकारो मननिद्ध्यासनरूपं तृनीयं कार्यम् । तेन फलमाहुः । असनादीति अ। आसनं भगवतो बहिः प्रकटस्य उपवेशनम् । आदिपदेनाऽन्तरुपवेशनं लीलाप्राकट्यं च, तेषां यानि षडङ्गानि भवणाद्यावृत्तः, आत्माभेदद्धिः, तथा प्राहणम्, अप्रती-कोषासनं, सर्वत्र प्रद्धादिः, आदित्यादिष्वङ्गर्बुद्धिः तेश्चित्तं श्रौता-थं भनवति धारयत्। तदिष्, आमतेः, मननमारभ्य, एवम् उक्तप्रका-रंण, ततः-तदुत्तरं, सिद्धि भगवदासनादिसम्पादकोत्कटस्नेहसम्भ-वर्षपामवाष्ट्यति। एवम् आप्रायणसूत्रान्तस्यार्थे उक्तः। तद्धिगमा-दिस्त्रार्थमादुः। अधित्यादि अ।

आंग्रहोत्रादिस्त्रार्थमाद्धः \* अग्निहोत्रत्यादि \*। फल इति \* फलनानतियकदशायाम् । तदावश्यकत्वाय फलप्राप्तिप्रकारमाद्धः । \* षोदेत्यादि \* । प्रथमपादार्थमुक्तोपसंहरन्ति । \* एतावानित्यादि \*।
द्वितीयस्याद्धः । \* द्वितीय इत्यादि \*। \* सर्वेन्द्रियलय इति \*।
पुष्टिमार्गीयस्य भगवति, मर्यादामार्गीयस्य भूतेषु । \* इहेति \*।

तिये क्रममुक्ती यो मार्गो यस्य श्रुतेर्मतः ॥
तिन्नर्द्वारोऽन्यमार्गाणामप्राप्यत्वं च वर्ण्यते ॥ १६ ॥
गन्तव्यं च परं ब्रह्म कार्यो लोकस्तु नेति च ॥
तुरीये पुष्टिमर्यादाभेदेन फलमुच्यते ॥ १७ ॥
प्रभारेव फलत्वं तिन्नर्द्वोषत्वं च वर्ण्यते ॥
लीलानिसत्वतः पूर्णगुणत्वं च ततोऽखिलम् ॥ १८ ॥
अस्य फलमकरणत्वेऽपि साधनरूपस्यापि श्रवणस्यान्तरङ्गत्वं
ज्ञापियतुं तिन्दिंरमप्याह ॥

### आवृत्तिरसकृदुपदेशात् ॥ १ ॥

आत्मा वा 5रे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्य इसादिवाक्यैर्विहितं श्रवणादिकं कि सक्तदेव कर्त्तव्यमुतासक्वादिति भवति संशयः । कि तावव पाप्तं, सक्वदेवेति । तावतेव शास्त्रार्थस्य

ज्ञधन्याधिकारिण उत्कान्तिरित्यर्थः। \* तृतीय इत्यादि \*। \* यस्येन्ति \*। अधिकारिणः। \* अन्यमार्गाणामिति \*। अन्ये मार्गा उपान्या येषां ते तथा, तेषाम्। तुरीयार्थमाद्यः। \* तुरीय इत्यादि \*। सामान्यत उक्ता तत्र विशेषमाद्यः। \* प्रभोरित्यादि \*। अत्र प्रभोः फलत्वम्, आत्मा प्रकरणादित्यादिस्त्रद्वये, तिन्नदौषत्वं च,तत्त्वभावे संध्यवदित्यादिस्त्रद्वये। शेषं, जगद्व्यापारवर्जादिस्त्रत्रेषु। \* ततो-ऽखिलमिति \*। ततः—तादशनिकपणाद्येतोः। अखिलं लीलाविशिष्टं स्वरूपफलमित्यर्थः। एवं पादार्थनिकपणमुखेनाध्यायार्थं निकृष्य सु-न्नाणि व्याचिकीर्षन्तोऽत्र फलप्रकरणे साधननिक्षणस्य किं प्रयोजनमित्याकाङ्कायां तत्प्रयोजनं वक्तुं स्त्रमवतारयन्ति। \* अस्येत्यानिक् । अन्तरङ्गमिति \*। फलपूर्वकक्षाक्षपत्या फलमध्यपातित्वेन तदुपकारत्वम्॥

आवृत्तिरसकृतुपदेशात्॥ अस्याधिकरणत्वाय विषयादिक-मादुः। \* आत्मेत्यादि \*। सम्पत्तेः । नच तण्डुलिनिष्पत्तिफलकावघातस्येव दर्शनफलकानां श्रवणादीनां तिसिद्धिपर्यन्तमाद्यित्तन्यीयप्राप्तेति वाच्यम् । अन्वघातस्य विद्यपिकरणात्मकदृष्टद्वारकत्वेन तथात्वमस्तु नाम, प्रकृते त्वदृष्टद्वारकत्वाद्य सक्नुत्कृतेनैवादृष्टद्वारा फलसम्पादनसम्भवादाद्वत्तिरमयोजिकेति प्राप्ते, उच्यते। आद्यत्तिरेव श्रवणादीनां श्रुसाभमता । कुतः ? । असक्चदुपदेशाद । छान्दोग्ये क्वेतकेत्पाख्याने,
ऐतदात्म्यिमदः सर्वं, तत्ससं, स आत्मा तत्त्वमिस क्वेतकेतो इति
वाक्येन जडजीवयोज्ञद्वात्मत्वं नवक्चत्व उपादृष्ट्वात् । तथाच सकृदुपदेशेनैव चेद्र्यसिद्धिः स्यात्तदैकमेवार्थमेकस्मा एकदैवासक्चक्रोपदिशेद । प्रयोजनाभावाद । एतेनावघातवदन्तःकरणदोषनिवर्त्तनं दृष्टद्वारमन्येपामुपदेशानां चरमस्य तस्य ज्ञानसाधकत्विमिति
मन्तव्यम् ॥ १ ॥

\* इति प्राप्त इति \* । द्वाराविचारेणावृत्त्यानर्थक्ये प्राप्ते । हेतुं व्या-कुर्वन्ति । \* छान्दोग्ये इत्यादि \* ।

<sup>\*</sup> अर्थसिद्धिः स्यादिति \* । अरष्टद्वारा स्यात् । \* अवघातवादि-ति \* । सप्तम्यथे वितः । तेन तत्र यथा वैतुष्यमेवमत्रान्तःकरणदोष-निवर्सनमतो नार्ष्टमत्र द्वारं, िकन्तु र्ष्टमेवात आवृत्तिरावर्यकी । तत्र यथान्येषामवधातानां वैतुष्यजनकत्वं, चरमावधातस्य तण्डुलिन-ष्पाद्कत्वमेवमत्रान्येषामुपदेशानामन्तःकरणदोषनिवर्त्तनं चरमस्यो-पदेशस्य तु मनसा साक्षात्कारे जनयित्वये तत्सहकारितया झान-साधकत्वम् । शब्दाद्परोक्षमितिवाद्स्य प्रागेव निरस्तत्वात् । नच चरमोपदेशस्य करणत्वमेवास्त्विति शङ्क्षम् । तथा सति प्रत्यक्ष-सामग्रीनैर्वल्येऽपि तत् स्यात् । तथा सत्यसक्तदुपदेशो मननादिवि-धयश्च मुधेव स्युः । सामग्रीप्राषल्यार्थमेव तदुपयोगात् । प्रवलायां च तस्यां शब्दस्य सहकारित्वमेव, लोके तथा दर्शनादिति । तस्माद् आवृत्तिरावद्वक्येवेत्यर्थः ॥ १॥

### अत्रैव हेत्वन्तरमाह ॥

### लिङ्गाच ॥ २ ॥

श्रुसनुमापकत्वेन स्मृतिर्छिङ्गमित्युच्यते । सा च, "यथा य-थाऽऽत्मा परिमृज्यतेऽसौ मत्युण्यगाथाश्रवणाभिधानैः।तथा तथा पश्यति तत्त्वसूक्ष्मं चर्र्ध्वयेवाञ्जनसम्प्रयुक्तम्" इसादिष्कपा तदा-द्यानेव फलसाधकत्वेनाह ॥ अत्र दृष्टान्तेनापि दृष्ट्द्वारकत्वं श्रव-णादीनां सूच्यते । आत्मा वाऽरे दृष्ट्व्य इति पदेन श्रवणादीनां फलात्मकं दर्शनं पूर्वमुक्त्वा श्रोतव्यो मन्तव्य इसादिना तत्साध-नानि पश्चाद्यदाह तेनात्मनः परोक्षमपि ज्ञानमवान्तरफलष्कपिमिते। भक्तिमार्गे परमफलष्कपतत्सजातीयत्वेन च फलमध्यपासेवेति श्रुस-भिमतिमिति ज्ञायते । तेन सूत्रकृद्पि फलमकरणेऽपि साधन-

लिङ्गाच ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* अत्रैवेत्यादि \* । \* अतैवेति \* । आवृत्तावेव । कि लिङ्गमित्यपेक्षायां व्याकुर्वन्ति । \* श्रुतीत्यादि \* । स्मृतावात्मपद्मन्तः करणपरम् । \* इप्टान्तेनेति । चश्रुईप्टान्तेन । एवश्र पूर्वोध्याये कर्मोपसंहारे, सर्वथाऽपि त एवोभयलिङ्गादित्यनेन श्रवणादीनां भगवद्धर्माणां यद्वद्यकत्तं व्यत्वमुक्तं तस्याऽवान्तरफलत्वाय तत्वकारोऽत्र फलाध्याये प्रथमत एव सृत्रद्वयेन दर्शितः । तेषां कथमवान्तरफलत्विमित्याकाङ्गायां श्रवणादीनामवान्तरफलत्वे बीजमाहुः । \* आत्मा वाऽर इत्यादि \* । \* तत्याच भक्तिमार्गेऽपि "सतामयं सारभृतां निसर्गो यद्र्यवाणिश्रुतिवेतसामपि । प्रतिक्षणं न व्यवद्वयुतस्य यद् स्त्रिया विद्यामिव
साधुवार्त्तां इति न्यायेनाऽभीष्टक्तपत्वादवान्तरफलत्वं बोध्यम् । "या
प्रीतिरविवेकानां विपयेष्वनपायिनी । त्यामनुस्मरतः सा मे हृद्यामाऽपस्पेत्वि"ति वैष्णवे प्रहाद्याक्याद्पि तथेत्यर्थः । अत्र गमकमाइः । \* तेनेत्यादि \* । एवमेकेन प्रकारेण सूत्रं व्याख्याय तत्र

विचारं चकारेति निग्ढाशयः। तथापि शाब्दक्रमादार्थक्रमो बली-यानिति न्यायाद् द्रष्ट्रच्य इति पदस्य पश्चात्सम्बन्धे त्क्तरीतिर्नाव-सरं प्राप्नोतीति प्रकृतविचारस्य फलप्रकरणासङ्गतत्वमापततीति प्रकारान्तरेण सूत्रार्थ उच्यते। आद्यक्तिरसक्रदुपदेशाद। श्रुतिर्हि कर्मज्ञानभक्तीः साक्षात्परम्पराभेदेन पुरुषार्थसाधनत्वेन हीनमध्य-मोत्तमाधिकारिणः प्रति कर्त्तव्यत्वेन प्रतिपादयति। तत्र तेषां स्वकृपं तृतीयेऽध्याये बादरायणेन प्रतिपादितम्। अथ तुरीयेऽध्याये तेषां फलं चिन्सते। तत्रादौ कर्ममार्गस्य फलमुच्यते। ज्ञानभ-क्तयोरेव क्रमेणोत्तमात्युक्तमफलकत्वमतस्तत्साधनत्वेनैव तद् कर्त्तव्यं,

दोषाभावेऽपि श्रुनो कर्मशानभक्तीनां मार्गाणामुक्तत्वेऽपि शानभक्तो-रंव फलत उत्कृष्टत्वं, न तु कर्ममार्गस्यापीति श्रुत्यारायं स्फुटीकर्त्नु-मत्र कर्ममार्गस्य फलजाघन्यमपि बोधयतीति हृदि कृत्वा प्रकारा-न्तरेण व्याख्यातुं तद्वीजमाहुः। \* तथापीत्यादि \*। अस्मिन् दर्शने शब्दस्येव प्राधान्याद् यद्यपि शाब्द एव क्रमो मुख्यस्तथापि तनत्र-द्वयस्यैकशास्त्रयात् पूर्वतन्त्रस्याप्यादरणीयत्वम् । तत्र च कम-लक्षणं, कमकोपोऽर्थशब्दाञ्यां श्रुतिविशेषादर्थपरत्वाच्चेत्यत्र, अग्नि-होत्रं जुहोति यवागुं पचतीत्यादी शाब्दकमादर यवाग्वाः पाकस्य च वैयर्थप्रसङ्गाद्रष्टार्थत्वाद्रे च गौरवात्तमनादृत्य यवाग्वा होम-सम्भवेन पूर्वोक्तदोषासम्भवाद्धकम एव युक्त राति निर्णीतम् । तन्न्यायाद् द्वष्टव्यादिवाक्येऽपि दर्शनानन्तरं श्रवणादीनां वैयर्थ्यप्रसङ्गः फलिसद्भा मोक्षस्यैव सम्भवेनाइप्रस्यापि कल्पनायोग इति शाब्दं तमनाहत्य तेषां साधनतया पूर्वमेव सबन्धो युक्त इति कश्चितुद्धा-वयेत् तदोक्तरीतिरनवसरपराहता स्यादतस्तथोच्यत इत्यर्थः । एवं प्रकारान्तरं प्रतिश्वाय तस्मिन् पूर्वाध्यायसङ्गति वदन्तः प्रस्तुतार्थ-माहुः। \* श्रुतिहींत्यादि \*। \* तत्र तेषां खरूपमिति \*। तत्र सा-घनविचारे तेषां कर्मशानभक्तिरूपाणां पुरुषार्थसाधनानां स्वरूपं खं प्रति नियतं फलोपयोगि रूपम् । अध्यायार्थमुक्ता सूत्रमवतारयन्ति । \* तत्रादावित्यादि \*! \*तत्कर्त्तव्यमिति \*। कर्म कर्त्तव्यम्। तथाच

न तु स्वातन्त्र्येणेति ज्ञापीयतुम् । आद्यतिरिति । कर्ममार्गस्याद्यतिः पुनर्जन्मफलं तद्प्यसकृत् । इदं पदमादृत्योभयत्रापि सम्बद्ध्यते । तथाचात्र प्रमाणापेक्षायां तदाह हेतुत्वेनासकृदुपदेशादिनित । श्रुतौ कर्ममार्गे पुनर्जन्मासकृदुपदेश्यते यतः । अन्यथा सकृदुपदेशेनेव तद्वगमेऽप्यसकृदुपदेशो व्यर्थः स्यादतस्त्रथेखरः । वाजसनेयिशाखायां पठ्यते, एवमेवायः शारीरं आत्मभ्योऽक्रेभ्यः सम्प्रमुच्य पुनः मितन्यायं प्रातयोन्याद्वति प्राणायैवेति तत्रैव पुनस्तेन पद्योतेनेष आत्मा निष्कामतीत्युपक्रम्य पठ्यते, तं विद्यान्कर्मणी समन्वारभेते पूर्वपन्ना चेति । तत्रैवतदनुपदमेव तद्यथा तृणजलायुकेत्युपक्रम्य पठ्यते एवमेवायं पुरुष इदः शरीरं निहन्साऽविद्यां गमयित्वान्यस्रवरतं कल्याणतरः छपं तन्तते पित्र्यं वा गान्धर्वं वा ब्राह्मं वा प्राजापयं वा देवं वा मानुपं वाऽन्येभ्यो वा भूतेभ्य इति । तत्रैवाय्रे पठ्यते, प्राप्यान्तं कर्मणस्तस्य यत्किन्थेइ करोसयम् । तस्माल्लोकात् पुनरेसस्मे लोकाय कर्मण इति । अत्र हेत्वन्तरमाह ॥ लिङ्गाच्च ॥ वेदानुमापकत्वन स्मृति-

मार्गाऽन्तरप्रवेशे एव कर्मण उत्तमफल्यं, स्वतं मार्गत्वे तु जघन्य-फल्त्विमिति झापनाय कर्ममार्गफलमुच्यतं इत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति । कर्ममार्गस्येत्यादि ॥ ॥ फल्मिति ॥ । साध्यान्तरसाधनव्यापारो-परमजनकं कार्यम् । ॥ उभयत्रेति ॥ । साध्यं हेतीं च । उभयत्र स-म्यन्धस्य प्रयोजनमुच्यते । ॥ तथाचेत्यादिना ॥ तथेत्यर्थ इति ॥ । पुनर्जन्मेव फल्मित्यर्थः । तेन कर्मवाक्यंषु यत् स्वर्गोदिक्षं फल्मु-च्यतं तत् प्रतिपत्तिक्षपमेवेति श्रुतितात्पर्यं वोधितम् । वाजसनिय-शाखायामिति ॥ । बृहदारण्यकं शारीरब्राह्मणं । तथाचास्यां श्रुता-वावृत्ताबुपसंहारेणावृत्तावेव पूर्वकर्मव्यापारोपरमश्रावणात् कर्ममा-गंस्य तदेव फल्मित्यर्थः ॥

लिङ्गाच ॥ लिङ्गपदस्य स्मृतौ प्रयोगप्राचुर्याभावान्नदं युक्त-

िंक्क्रिमित्युच्यते। सा च भगवद्गीतासु, त्रैविद्या मामित्युपक्रम्य प-ठथते, एवं त्रयीधर्ममनुप्रपन्ना गतागतं कामकामा लभनत इति। आब्रह्मभवनारलोकाः पुनरावर्त्तिनोऽर्ज्जनेति च।

अथवा यथाकारी यथाचारी तथा भवति साधुकारी साधु-भवित पापकारी पापो भवित पुण्यः पुण्येन कर्मणा भवित पापः पापेनेति श्रुतिर्वर्त्तमानजन्मकर्मणोः पूर्वजन्मसम्बन्धिकर्मानुमाप-कत्वं वदतीति कर्मिणः पुनर्ज्जन्मावश्यकिमिति झायते । एवं सित लिङ्गत्वेन निरूपणादिस्थः सम्पद्यते । निष्टत्तिमार्गीयस्यापि तस्य झानोपकर्तृत्वमात्रं, न तु जन्मनिवर्त्तकत्वं मानाभावाद ॥ २ ॥ एवं कर्मफलं विचार्य झानफलं विचारयति ।

आत्मेति तूपगच्छन्ति ग्राहयन्ति च ॥ ३ ॥ पूर्वार्थनिरूपणव्यवच्छेदाय तुशब्दः । ज्ञानिनो हि भगवन्तम्

मित्यतः पक्षान्तरेण व्याकुर्वन्ति । \* अथवेत्यादि \* । यथाकारीत्या-रभ्य पापो भवतीत्यन्तेन पूर्वकृतकर्मणः फलमुक्ता पुण्यः पुण्येने-त्यादि यद् वद्गति तदेतज्ञन्मीनकर्मणः पूर्वकर्मानुमापकत्वायेव वद्-ति । अन्यथा पुनरुक्तं स्याद्तस्तथेत्यर्थः । सूत्राथंमाद्दः । \* प्वं स-तीत्यादि \* । ननु तर्दि निवृत्तस्य कर्मणोऽपि तथात्वापातो, निवृत्तं कर्म सेवेतेत्याद्यनुक्रावेयर्थ्यं च स्यादित्यत आदुः । \* निवृत्तीत्या-दि \* । तथाचाङ्गत्वद्शायां तस्य प्रधानोपकारातिरिक्तफलाभावा-त् प्रधानेन क्रानेनेव जन्मनिवृत्तेन तक्षेयर्थ्यमित्यर्थः । अस्मिन् पक्ष इदं सूत्रद्वयं नाधिकरण्यप्रमिति बोध्यम् ॥

अन्ये त्वत्र पूर्ववर्णकोक्तरीत्या जघन्याधिकारिणः अवणादि-प्रत्ययावृत्तिमात्रं साधर्यान्त । अस्य साधनाश्रयविचारस्यात प्रव-र्त्तने बीजं तु न किश्चिदपि वदन्तीति तिश्चन्त्यम् ॥ २ ॥ १ ॥

आत्मेति तूपगच्छिन्ति ग्राहयन्ति च ॥ सूत्रभवतार्य व्याकुर्व-\* पूर्वेत्यादि \*। नन्वात्मशब्दः सन्मात्रादिप्रत्यप्रसान्तद्वादशळक्षण- आत्मतेनैनोपासने । तस्या नैरन्तर्ये इनेक जन्मभिस्तैयन तेषां हृदि भगनान् स्फुरित । तदा स्वानन्दां शस्याण्याविभानाद् ब्रह्मभूतः सन्तात्मतेनैन ब्रह्म स्फुरितिमिति तदानन्दात्मकः संस्तमनुभनति । एता स्थितः प्रारब्धसमाप्तौ देहापगम तन्नैन प्रतिष्ठो भनात । एता-ह्यः सर्नोपकारीति परार्थमिप तस्मै भगनता ज्ञानं दत्तिमिति प्रव-चनमिप तस्य फलान्तः पातीसिधिकारिण्युपस्थिते तथनोपदिशति

विशिष्टवस्तुबोधकः। इतिशब्दः प्रकारवाची। तस्य च विस्मृतकण्ठ-मणिश्वानवज्ञानं मोक्षसाधनमित्यवार्थोऽत्राङ्गीकार्यः । यत उपग-च्छतीत्यस्य ज्ञानार्थतेव प्रांसद्धेति साधनाश्रय एवात्र विचारः प्रती-यते इति कथमस्य फलाश्रयत्वमित्यतस्त दुपपाद्यन्ति \* ज्ञानिनो हीत्यादि \*। ज्ञानिनो ज्ञानमार्गीयास्ते हि, आत्मेत्येवोपासीत स म आत्मति विद्यादित्यादिवाक्येभ्य आत्मत्वेनैव भगवन्तमुपासते । तस्या उपासनाया नैरन्तर्ये, बहूनां जन्मनामन्ते ज्ञानवान् मां प्रपद्यत इति समृतेरने कजनमाभरातमत्वेनैव भगवान् हाद स्फुरतीति त्वं वै अहं भगवा देवते अहं वै त्वं भगवा देवते इति व्यतिहारादवसीयते। तदा बहुभ्यासे जीवानन्दस्याप्याविभीवात् साच्चदानन्दानां त्रया-णां प्राकट्ये, ब्रह्मैव सन् ब्रह्माऽप्येतीति श्रुतेब्रह्मभूतः सन्, आत्मत्वेतै-वेत्याद्यक्तरीत्या ब्रह्मानन्दात्मकः सन्नात्मानं साक्षात्कराति । ततः प्रारब्धसमाप्तौ ब्रह्मण्येव प्रविष्टो भवतीति मुख्यं ज्ञानिनः फलमुपग-च्छन्तीत्यनेनोक्तम् । प्राहयन्तीत्यनेनाऽचान्तरं तदुच्यत इत्याशयेन तद्वपपाद्यन्ति। \* पतादश इत्यादि \*। \*म्हलान्तः पातीति \* भगव-त्क्रपाकार्यत्वात् फलान्तःपाति।तथाचाऽयं सूत्रार्थः। इतिशब्दः प्रकारे पूर्वसूत्रद्वये अवणाद्यावृत्ते ककत्वाच्छ्रवणादी च ब्रह्मण एव विषयत्वा-त्तत्प्रकृतं ब्रह्म आत्मा स्वातमा इति एवंप्रकारेण उपगच्छन्त्यनुभवन्ति। तत्क्रतुन्यायेन तत् प्राप्नुवन्ति, अन्यानप्यधिकारिणां प्राहर्यान्त, उप-दिशान्त चति बाध्यः। ननु भवत्वद्मवं, तथापि आत्मत्वेन प्राहण-स्य तारशाह्रहणाऽनन्तरभावित्वाद् उपगच्छन्तीत्यस्य ज्ञानमेवार्थत्वेन

च । एतदेवाह । आत्मेखादिना । उप समिपे गमनं प्रवेश इति यावत् ॥

अथवा । ननु ज्ञानभक्तयोरनाद्यक्तिः फलमत उत्तमे ते, न तु कर्भेसाशयेन कर्मणः फलमाद्यक्तिरित यक्तिष्यते । न स पुनरावर्तत इति श्रुतिः सर्वथाऽनाद्यक्तिमाहो । साविवकीं तामऽमरशब्देन तिबद्यक्तिमिव । किमत्र युक्तम् । साविधकी मेवेति । तथाहि पूर्वकर्मनैयसस्य त्वयाप्यक्रीकार्यत्वात तस्य प्रराहैकस्व-

प्रतीयते, न तु प्रवेश इत्यत आहुः \* उपेत्यादि \*। तथाचोपगच्छ-म्तीत्यत्र कर्त्रपेक्षायां साधकप्रात्रस्य प्रदीतुमराक्यत्वाज्ज्ञानिन एव कर्तु वेन वाच्याः। तथा सात कर्तृतिशेषण वेतेव तत्प्राप्त्या ऽस्यार्थ-इयसंत्राहकत्वाद्यांगान्तरेण तस्य फलवं। घक्तत्वं नायुक्तम् । अत्र फलस्येव प्रकरणादिति । तथाचात्मिति प्राप्ते पुतरावृत्यभावाज्ञानस्य अनावृत्तिरंव फलित्यर्थः। अस्मिन् पक्ष पनस्यतंप सूत्रस्य नाधि-करणत्वम् । पूर्वशेपत्यात् । एवमत्र शानफलस्य कथनात् केमुनिकेन भांकफलस्य सूचितत्वेऽप्यविवेचितत्वात् तद्विवचनाय पूर्वसू-ष्रयोद्धितीयवर्णके यदुक्तं तदुपप्रमाय चदमांप आधकरणान्यर-मेवेत्याशयेनाहुः \* अथवेत्यादिं \*। \* तर्वात \* अनावृत्ता । विषय-मुका सरायमाहुः । \* न स इत्यादि \* । उक्तवाक्यंन गृहिगां-पसंहारम्थलं कर्भकरणमुक्तम्। सन्त्यासिनो हाने स्वरूपोपकाराय धर्मकरणं सर्वापेक्षास्तर्त्रात स्थापितम्। कर्मणां प्रराहेकस्वभावत्वं न्त्र संयम र धिकरणे पूर्वसूत्रयोद्धितीयवर्णके च व्यवस्थापितम् । एवश्च ज्ञानवता कर्मकरणे पुनरार्ह्या च्या उऽवृत्तिश्रुत्यार्विरोध आ-पतीति तत्सन्द त्वाजं वोध्यम् । प्वेपक्षमुपपादयन्ति । \* तथाहो-त्यादि \* अनावृत्तिभूतेः पूर्वे यावदायुषमवं वर्त्तपन्नित अवणादना-ष्ट्रतः पूर्व जीवद्दशायां कमनयत्यस्य त्वया मिद्धान्तिनाप्यङ्गीकार्यत्वा-त कर्मणां च प्ररोहंकखमावत्वात् खमावस्य च वुरांतकमत्वाजा-नमान्तरे प्रविक्रमेफलानुभवस्यावश्यकत्वादनाष्ट्रीत्तश्रुतिः पूर्वानुरोधन साबधिकी व तां वद्तीत्यर्थः । एवमावृत्ती साधकमुकाऽनावृ- भावत्वात्तस्य दुरितक्रवत्वात्तर्फळानुभवस्यावश्यकत्वातः । अर्पच, य एवं विदुर्गित श्रुतः सित ज्ञाने हि सा । यतो वाचः, अष्टग्रो न हि सुग्रव इयादिश्रुतिभयो ब्रह्मग्रानासम्भवातः । इत एव भिक्तरिप पत्युक्ता विदित्तव्या । ज्ञानाविषये स्तहासम्भवातः । किञ्च सर्वस्य वशी मर्थस्यज्ञान इयादिश्रुतिभयो, यस्यावतारकर्माण्यायित ह्यस्मदाद्यः, न यं विद्तित तत्त्वेनेसादिस्मृतिभ्यश्च का पत्याशा जीवस्यातिहीनस्य तत्प्राप्तौ । अत एवोषदेशाऽसम्भवोऽपीति प्राप्ते प्रसाह । आत्मेतीसादिना । तुशब्दः पूर्वपक्षान-रामकः । अत्रायमाज्ञयः । ससमुक्तं भवता । तत्रोच्यते । यथा-ऽगृह्यत्वातिमहत्त्वादियमी भगवति सन्ति तथा सर्वात्मत्वमि । य

सी बाधकमाह। \* अपिचेत्यादि \*। \* संति \*। अनाषृतिः। तथाच ज्ञानामावे तत्कार्यभूना अनावृत्तिराप न चक्तुं शक्या। नव भक्त्या संत्यत आह \* इत इत्यादि \*। तथाव भक्तेर्माहातस्य-क्षानपूर्वकस्नेहरूपत्वात् स्तेहस्य च ज्ञानोत्तरमेव सम्भवेन तदावि-षये स्तेहस्याशक्यवचनत्वेन भक्तेरण्यगम्भवादित्यर्थः । एवं प्रमा-णवंत्रत साधनदीर्व छारूपं बाधकमुका फलविचारणापि तदाह । किञ्चेत्यादि \*। अत्र श्रुत्या प्राप्तिदीर्घष्ट्यं, स्मृत्या च तत्साधनभू-तज्ञानदीर्घट्यमुक्तम् । नच केवलकरणवरुन ज्ञानासम्भवेऽपि श-ब्दसहकृतेन ज्ञानसम्भव इत्याशङ्खा निराचष्टे \* अत एवेत्यादि \*। शब्दां हि श्रुतः सह करोति । श्रवणं चोपदंशादुपदेशश्च ज्ञानादतो गुरुरेव, ज्ञानदीर्घट्यादुपदेशस्याष्यसम्भव इत्यर्थः । तथाच सर्वथा-ऽताबृत्ती साधकत्याभावाद् वाधकानां च बहुनां सन्वादनावृत्तिः सावधिक्येवाङ्गीकार्यति कर्मज्ञानभक्तीनां फलतो न कश्चित्रिरोषः। वस्तुतस्तु तयाः सम्भव एव दुर्वट इति कर्मफ ठमव फलं, नान्यदिति पूर्वः पक्ष इत्यर्थः । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्तः पूर्वे ज्ञानदौर्ध-ट्यमप्राप्यत्वं च परिहरन्ति । \* तुशब्द इत्यादि \* प्रापयतीत्य-न्तम् \*। \* सत्यमुक्तमिति \*। यतो वाच इत्यादिना, किञ्चला-

आत्मिन तिष्ठित्रियादिश्चितिष्वात्मत्वेनैवोक्तेः । सर्वधर्मश्चियतेऽपि यदा यं धर्म पुरस्कृष लीलां कराति तत्कार्यमेव तदा सम्पद्यते । हितकारित्वस्वभावत्वात तस्य।एवं सित यस्मिन पुरुषे यदाऽऽत्मिन्तेन लीलां करोति तदा स्वपाप्यनुकूलप्रयत्नवन्तं विधाया मानं प्रापयाते । नन् कं दुरितक्रमः कर्मस्वभाव इति । नेष दोषः । न ह्यात्रसपाकाय जग्वमोषधमपि गोरवाय भवति, तेन न तिन्नद्यत्तिन्वां । व्यापादनैकस्वभावमपि विषमाञ्चीविषं तद्पगमपदुतर-निगमसङ्गमो नापगमयात वा।तथा भगवदिर्ति नदर्थे च कृतं कर्म न कर्मनाञ्चाय भवतिति न वक्तं शक्यम् । कर्ममोक्षाय कर्माणि

दिना च यदुक्तं तत्सत्यमुक्तम्। अ आत्मत्वेनति अ। शरीरभूतस्या-SSतमनो नियामकत्वेन । \* तस्येति \* आत्मनः । तथाच कर्मस्वभाव-वदातमस्वभावस्यापि तथात्वात् स्वयमव भगवान् स्वलीलानुसारण शानप्रणाड्या मांकप्रणाड्या वा यथाधिकारं स्वात्मानं प्रापयतीति, न शानम त्यात्मप्राप्तानां दोघटचिमन्यथं:।अत्र शहूने । \* नान्वत्यादि \* तथाचात्मकर्मणोरुभयोर्राप स्वभावस्य तथात्वादनावृत्तिमावधिक-त्वाऽनवधिकत्वयाः संशय एव पर्यवस्पतीत्यर्थः। एतत् समाधातुं कर्मस्वभावातिक्रमप्रकारं व्युत्पाद्यन्ति। \* न हीत्याद् \*। तथाच यथाऽत्रीपभ्रयोद्देव्यत्वेन भक्ष्यत्वेन च तील्येऽपि तयानिकस्वभावत्व-मपि तु स्वभावभदो, यथा च निगमस्य विपादिस्वभावनाशकत्वेऽपि तत्कार्यप्रतिवन्धकत्वं तथात्र आत्मनि सर्वेन्द्रियाणीत्यादिबाधितस्य भगवद्धितस्य तद्धे कृतस्य च कर्मणः कर्मत्व तुल्येऽपि म्बभावभ-दो वां, भगवद्येणादेस्तत्स्वभावानवत्तकत्वं वत्यदोषः । उक्तं च मार्कण्डेय रौच्यमन्वन्तरं "अविद्याऽप्युपकागय विषवज्जायते नृ-णाम्। अनुष्ठिताभ्युपायेन बन्धायाऽन्यायानां हि सा"इति । अविद्यति विद्याभिन्न कम, भावरूपमञ्चान चत्युभयमाप सगृह्यते । एतद्व श्चितितात्पयामत्यत्र गमकमाद्यः। \* कमनाशायत्यादि \*। एतदे-कादशस्कन्धं योगश्वरवाक्यं, "परोक्षवादो वेदोऽयं बालानामनुशा- विधत्ते ह्यगई यथेति वाक्यात् । अग्राह्यत्वग्राह्यत्वतिभेधापहारस्तु जीवतामध्येकारेच्छाभ्यां पुरेव कृत इति नाधिकमत्र निरूप्यम् । इतिशब्दो हेत्वर्थे । तथाच भगवानात्मा भवति सर्वेषां जीवानामतो हेत्रोरुक्तिस्या तदनुप्रहेण तमुपगच्छत्ति । ज्ञानमार्गेऽङ्गीकृतास्त्वात्मस्त्रोनेव ज्ञानादुप समीप एव गच्छन्त्युक्तरीसाऽक्षरात्मके तत्रैव मित्रष्टा भवन्तीसर्थः । भक्तिमार्गेऽङ्गोकृतास्तु साक्षात् प्रकटे पुरुष्पोत्तमे सति तद्भजनार्थमुप समीपं गच्छन्तीसर्थः ।

सनम् । कर्मनाशाय कर्मणि विधत्ते ह्यगदं यथे"ति। क्रिचतु क-र्ममोक्षायेतिपाठस्तदाऽप्यर्थतील्यम् । आत्मस्वभावस्य तु न नाशादि-शहूर। अनुच्छित्विधर्मिति श्रुनेः, सर्वस्य वशीत्यादिश्रुनेश्च ततोऽ-धिकवलस्यान्यस्याभावात्। ननु विरुद्धधर्माधारत्वाद्धर्मा एव स्वभा-ववाधका भवन्त्वित्याशङ्खा नेषामप्यबाधकत्वमाहुः \* अत्राह्येत्या-दि \*। एतेन ज्ञान।दिदाँर्घट्यमपि परिहृतम्। एवं बाधकं परिहृत्य सूत्रं व्याकुर्त्रान्त । \* इति शब्द इत्यादि \*। आत्मशब्दार्थस्तु सर्वा-न्तर्यामित्वादिरूपः पूर्वोक्त एव । एतांवान् परं विशेषो यज्ञानिनां प्रत्यग्रसत्वप्राधान्येन तत्स्फूर्तिभक्तानां तु सर्गत्मत्वपरमप्रिय-त्वानन्दप्राधानयेनीत । अत उक्तरीत्या यस्य मार्गस्य या रीतिः क्रमा-क्रमादिना ब्युत्पादिता तया रीत्या तं प्राप्नुवन्तीत्यर्थः । उपगमनं विभजनते। \* ज्ञानमार्ग इत्यादि \*। \* भजनार्थमुपसमीपे गच्छन्ती-ति \* मुक्तांपस्यव्यत्वस्य पूर्वमुक्तत्वाद्, ब्रह्मविदाप्नांति परिमत्युक्तायाः परप्राप्तः, सोऽइनुन सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चितत्यत्न ब्रह्म-साहित्येन श्रावणाद्भमविद्यायामात्ममिथुनत्यस्य श्रावणाच तथेत्य-र्थः। अत्रेदं सम्पद्यते । भक्ता हि, पृथगात्मानं प्रेरितारं च मत्वा जुरस्तनतेन अमृतःचमेतीत श्वेताश्वतरश्रुत्या, आत्मेत्येवापासीने-त्युकात्र, आत्मानं प्रियमुपासात इंश्वरें। हि तथा स्थात. आत्मानं लासमुगानीत इत्यक्तिमन् प्रकरण त्रिधापासत्रथावणाउज्ञानयज्ञेन चाप्यन्यं यजन्तो मामुपासते, एकत्वन पृथक्तेन बहुधा विश्वतामुख- एवं श्लेषोक्तिरियमिति ज्ञायते । सम्प्रदायानुद्यत्तिरिप भगव-दिङ्गोबे । दशः स्वयं येन मार्गेण फलं प्राप्तास्त मार्गनन्यानिप प्राहयन्त्यु । देशेरत्रोभयत्राप्यात्मत्वमेव हेतुरन्यथाऽत्मारामस्य सर्व-निर्पेक्षस्यवं करणासम्भवेन मोक्षमार्गाप्रसिद्धिरेव स्याद । तस्माद सर्वथानाद्यत्तिरेव श्रुयभिमतेति ज्ञेयम् ॥ ३ ॥

नन्त्रात्मत्वेनोक्तिरुपासनार्थेति नोक्तं साधीय इसत उत्तरं पठति ।

#### न प्रतीकेन हि सः ॥ ४ ॥

मिति गीतास्मृतेश्च स्वात्मतया स्वात्मात्मतया च प्रियतयादेहमारश्य यावन्तो भजनीयाः प्रियासदात्मत्वेन चोपासते इति तत्कतुन्यायात् पृथगत्रसमीपे तिष्ठान्तः ज्ञानमार्गीयास्तु त्वं चै अहं भगवा देवते अहं चै त्वं भगवा देवते इति व्यतिहारेण स्वात्मतयैवोपासते इति तत्क-तृत्यायात्तत्रत्र प्रविद्यान्त । अतो ज्ञानिभक्तयोरुभयोरप्यत्मत्वेनोपासत्य तृत्यत्वेऽपि उपासनाप्रकारभेदादेचं फलभेद् इति । उभयस-द्वारस्य सूत्राभिप्रेतत्वं म्फुरीकुर्वान्त । अप्रकानि । पताहरारा-द्वायोगण । अन्यथाचद्भिप्रयाद् गृह्णन्तीन्यवं ब्रूयादत्मत्रथेत्यर्थः । पत्रं मार्गह्रयस्य मुख्यं फलं निर्कापतम् । अवान्तरफलं वक्तुं रोषं व्याकुर्वान्त । \* सम्प्रदायत्यादि \* । इति राद्यां हेतो व्याख्यातस्त-त्रात्मत्वस्य प्राप्तो हेतृत्व युक्तं, तस्या भगवत्सम्बन्धित्यत्वात् । प्राहणं तु ज्ञानिधममत्रात्मत्वस्य कथं हेतृत्वमित्याराङ्कायां तत्रापि तस्य हेतृत्वं ब्युत्पादयितु मार्गह्रयप्राहणेऽपि तस्य हेतृत्व व्यक्तीकुर्वान्त । \* उभयत्रत्यादि \* उभयत्राते \*। मार्गह्रयोपदेशे । सिद्धमाहुः—

\* तस्मादित्यादि \*। यसमाद्भगवतः सर्ववाशत्व सर्वजानत्वं चेति न तत्स्वभावत्य पर्यावृत्तिः किन्तु कर्मण एव स्वभावपर्यावृ-तिरतस्तर्थात तात्पर्यभ्रमण क्रियमाणकर्ममागं एवावृत्तः फलं, न तु तात्पर्यज्ञानपूर्वक भ कमागियत्वन ज्ञानमागियत्वन वा क्रियमाणे निवृत्तिरूपे कर्मणोत्यनावृत्तिफलकत्वाज्ञानभक्ती उत्तमे इत्पर्थः ॥३॥

न प्रतीकेन हि सः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नान्वत्यादि \* ।

अतद्रे तत्त्वेनोपासनं हि मतीकिनित्युच्यते । तथाच ताद्दशेन तेन स मोक्षो न भवतीसर्थः । श्रुतितिद्धत्वाकास्ति मोक्ष इति न

अयर्थः । आत्मत्वेन ज्ञानस्याभेदे तादातम्ये वा पर्यवसन्नत्वासत्त-न्यार्थरीया आत्मत्वेन ज्ञानात्तत्तन्मार्गीयो मोश्लोऽनावृत्तिद्धपः फल-भित्युक्तम् ।

तदयुक्तम। पादोऽस्य विश्वाभूतानि, ममैवांशो जीवलोक इत्यादि-ष्वातमा ब्रह्मांशन्वेन सिद्धः। अहमातमा गुडाकंशेत्यत्र विभूतिरूपत्वेन च। एवं सति यथा सर्वे खिठ्यदं ब्रेग्नेत्यादी सर्वादिबंह्यत्वेनोपा-सनार्थं स्तूयतं, तथा आतंमत्येवापासीतत्यादौ स्वातमा परमातमत्वेना-पासनार्थे स्तूपने। एवं सनि तत्र यथा ब्रह्मत्वेनोक्तिरुपासनाऽथी, तथा स्वात्मन्याप परमात्में। किरिति न पूर्वोक्तं साधीय इत्यर्थः। व्यान कुर्वन्ति। \* अनद्र्प इत्यादि \* । सयमात्मत्वेताकिश्यासनार्था, परन्तु तया श्रुया अल्मत्वववग्योपिन्तवव्यमिति बंध्यिने, न त्वा-तम बज्ञानस्य फलं निषिद्ध्यो । तस्या अकृत्स्तत्ववारणार्थत्वात् । पूर्व प्राणक्षेत्र प्राणा भवनीत्या युक्ता तान्ये नान्यत्य कर्मनामान्येव स योऽत पकैकमुपास्ते न स वेदाऽकृत्स्तो होपोऽन्त पकैकेन भवतीत्युक्ता अकृत्स्तत्ववारणार्थम्, आत्मे येवे।पानी दितं चद्वश्रे, अव होते सर्व एकं भवन्ती याह । तेनातमत्वात् सर्वकपस्य प्राणादिना एकंद्-शरुपेण यदुपासनं तत्प्रतीकरूपं ताइशेन तेन मोक्षो न भवतीति सिद्धान, न त्वात्मत्वेन ज्ञानानमाक्षो न भवतीति । अत होते सर्व एकं भवन्तीत्यनन कृतस्नत्वरूपस्य फलस्यात्मापासने बाधितत्वात्। कुत्स्तत्वं सर्वभावपूर्वकक्षा. सर्वभावश्च मोक्षपूर्वकक्षाते तत्रैव पुरुष-विवन्नाह्मणे तद्वेतत् पर्यन्नुपिन्मदेवः प्रतिपदे इत्यत्र सिद्धम् । अतो मोक्षपूर्वकक्षाया अत्र बोधनादात्मनः परमात्मत्वेनोपासनायां मोक्ष एव फर्जिमात सिद्धानि । तथाच फल्याप वाक्यतात्पर्यनि-णीयकत्वानमाक्षरूपेण फलनात्मोपासनवोधकश्चतिनात्पर्यं निणीयते। अतः श्रुतिसिद्धत्वात्र मांक्ष इति न वक्तुं राक्यमिति भावोऽ-नेत सूत्रण बोध्यते । अत आत्मनः परमात्मत्वेनोपासनं प्रतीकोपास-नामाति तवाभिमतमसङ्गतिमत्यर्थः । अस्मिन् पक्षे आत्मत्वेनापासन- बनतुं शनयिति भावः । अथवाऽऽत्मत्वेनोक्तिरुपासनार्थेति वद्द्र्य वादी वक्तव्यः । फल्थिमेत्र तत् । फल्लं च श्रुत्युक्तस्तत्ववेश एवे-ति त्ययापि वाच्यम् । एवं ससादौ ज्ञानमार्गेऽनुपपित्तमाह । न प्रतीकेऽनात्मभूते ज्ञानिन उपगमः पूर्वोक्तः प्रवेशः सम्भवतीति शेषः । भक्तिमार्गेऽपि तामाह । न हि स इति । न हि प्रतीको-पासने स लोकवेदप्रसिद्धः पुरुषोत्तमोऽस्त्युपास्यत्वेन, येन तत्प्रा-कट्यं स्यात, तदुपगमनं चेसर्थः। एवं ज्ञानभक्तयोः फल्सक्ता सा-धिता ॥ ४ ॥

स्याऽप्रतीकोपासनत्वाज्ज्ञानभक्त्योः फलवत्ता यद्यप्यायाति तथापि, न हीति पदद्वयं सूत्रे व्यर्थे स्यादित्यतः प्रकारान्तरेण सूत्रं व्या-कुवर्नताऽवतारयन्ति। \* अथवेत्यादि \*। तदिनि \* । उपासनम् । उपासनस्य फरुं च ब्रह्मेव सन् ब्रह्माप्यतीति श्र्युक्तस्तस्मिन् ब्रह्मः ण्युपासकस्य जीवस्य प्रवेश इति त्वयार्शप वाच्यम् । अन्यथा उपा-सर्नावधानस्य वैयर्थ्यापत्तेः । एवमात्मापासनस्य फलवन्त्रे साति आदौ पूर्व ज्ञानमार्गेऽनुपपत्तिम्, एकदेशोपासनेन फलाभावबोधि-कां युक्तिमाहेत्यर्थः । उपगच्छतीति पूर्वसूत्रादनुवृत्य, न प्रतीक इति सूत्रभागस्यार्थमाहुः। \* न प्रतीक इत्यादि \*। \* प्रतीक इति \*। अतात्मभूते मनअदौ ब्रह्मत्वेनोपासिते प्रतीकत्वात्र ब्रह्मणि प्रवेशः फलं, श्वन्तु मनअ। द्यपासनासूक्तमेव। अत्र तु ब्रह्मणि प्रवेशस्योपपा-दितत्वान्न प्रतीकत्वामःयर्थः। शपमवतार्य व्याकुर्वन्ति । \* भक्ती-त्यादि \*। तथाच यदीद प्रतीकोपासनं न स्याद् अत्रोपास्यः पुरुषो-समो न स्यात् । यतोऽत्र पुरुवात्तम एवात्मत्वनोपास्यो, न त्वात्मा पुरुषोत्तमत्वेन । उपक्रमे सृष्टिकतृत्वरूपब्रह्मालङ्गेन, अग्रं च आत्मानं प्रयमुपासीतिति विशेषकथनेन, ईश्वरत्वकथनादिना च तथा निश्च-यात्। अता नदं प्रतीकोपासनमित्यर्थः। सिद्धमाहुः। \* प्वमित्या-दि । तथाच मोक्षफलकं ज्ञानिनामात्मत्वेनोपासनं न प्रतीकम् । अक्तरस्नत्ववार णार्थत्वात् । भक्तानां चात्मत्वनोपासनं पुरुषोत्तमपर्य-वसायीत्यतोऽपि न प्रतीकम।

ननु सर्वे खिलवदं ब्रह्म, आत्मैवेद सर्विमसादिश्रुतयः सर्वत्र ब्रह्मदृष्टिं मुक्तिसाधनत्वेनोपदिशन्ति । सा च प्रतीकात्मिकैवेति कथं प्रतीकोपासनस्य न मोक्षसाधकत्विमिति प्राप्त उत्तरमाह ॥

#### ब्रह्मदृष्टिरुत्कर्षात् ॥ ५ ॥

सर्वत्र ब्रह्मदृष्टिर्न प्रतीकात्मिका सर्वस्य वस्तुतो ब्रह्मात्मक-

अतः पूर्वोक्तं तवाभिमतमसङ्गतिमत्यर्थः। पवमप्रतीकोपासनेन ज्ञानभक्त्योः फळवक्त्वे सिद्धे तयोरनावृक्तिफळकत्वेन तदङ्गभूनकर्भ-णोऽप्यनावृत्तावेव पर्यवसानिमत्यपि बोध्यम्॥ ४॥

ब्रह्मद्दिष्टरुक्कपात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । अक्तिमाधत्वेनेति \*। परम्परया साक्षाच तत्साधनत्वेन। सा च प्र-तीकारिमके बेति। ब्रह्मकार्ये ब्रह्मांशे च ब्रह्मदृष्टिकपत्वात्तथा। तथाच इदं वाक्यद्वयं छान्देश्यस्यम् । तत्र प्रथमं शाण्डिल्यविद्यास्यम् । तेन शुद्धान्तः करणस्याऽत्रे यस्य स्याद्दे स्यनेन भगवत्राप्तिकपं फलम्-क्तम् । द्वितीयं सनत्कुमारनारदसंवादस्थम् । तत्रापि, न पश्यां मृत्युं पश्यतीत्यादिना तमसस्पारं दर्शयतीत्यन्तेन मुक्तिरूपमेव फलमुक्तम्। तच्चोपासनद्वयमपि प्रतीकरूपम् । सर्वरूप आत्मनि प्राणाड्यैकदे-शहिष्यद् ब्रह्मकार्यरूपे जगति ब्रह्मांश आत्मिन च ब्रह्मर्हाष्टरूपतया अतद्वेषे तत्त्वेनोपासनरूपत्वात्। तस्माच्च मुक्तिरुक्तेति प्रतीकेनापि मुक्तिसिद्धौ फलेन विषयेण च निर्णयाभावादातमत्वेनोक्तेमीक्षफल-कत्वोक्तेश्च ताइराप्रतीकानिवारकत्वकथनं न साधीय इत्याराङ्काया-मुत्तरमाहेत्यर्थः। सूत्रं व्याकुर्वन्ति। \* सर्वत्रेत्यादि \* । सर्वोस्मन् प्रपञ्च या ब्रह्मदृष्टिः सा न प्रतीकात्मिका । कार्यस्य कारणात्मकत्वेन प्रपञ्चस्य ब्रह्मात्मकतया वस्तुनो ब्रह्मात्मकत्वस्य श्रुत्याभप्रेतत्वा-त्राअन्यथा सर्वे खिर्वात वाक्ये तज्ञलानिति सर्वविशेषणमुपासना-हेतुत्वेन न वंदेत् । खल्वित्यव्ययं च न वदेत् । तद्धिनापि प्रतीको- त्वात् । सा च नोपदेशसाध्याऽतो नोपदिश्यते, किन्त्वनृद्यते । सा त्वधिकारोत्कर्षात् स्वत एव भवतीति प्रतीकोपासनस्य न मु-क्तिसाधनत्विमिति साधूक्तम् । एतदेवोक्तयनेन स्त्रेण् ॥ ५ ॥

पामनाया वाचो धेनुत्वापासनवत्सुखेन सिद्धेः । अत इयं मनना-तिमका । अत प्रवासिमवाक्य, स कतुं कुर्वतिति शब्दान्तरेण मनन-मुपद्दिश्यते, भेद्दिष्टिजनितभयाभावार्थम् । अन्यथा तन्वेत्र भयं विदुषोऽमन्वानस्येति श्रुत्यन्तराद्भयापत्तः । श्वेतकेतुविद्यायामप्यावृ-स्या मननमेव बाध्यते। मैत्रेयीब्राह्मणसनत्कुमार्गवद्यादिषु त्वनू यते यतः साऽधिकारोत्कपीदेव सेत्स्यतीत्यभित्रायेण । एवं मनो ब्रह्मे-त्युपासीनेत्यादाविप मनो ब्रह्म इति हेतोस्तत्रोक्तफलार्थमुपासीतेत्ये-वमुपासनाहेतुत्वेनानू चते, न तु विषयत्वेनोपिद्दयते । सा त्वेवं शात्वोपासने कियमाणेऽधिकारोत्कपीत् स्वत एव भवति । अतस्त-त्र मुक्तिफलकथनेन त्वदुक्तंषु प्रतिकेपूपासनेषु न मुक्तिफलकत्य-सिद्धिरतः पूर्वोक्तं साध्वेवत्यर्थः। तथाचोपामनावाक्यगतस्थातमश-द्धस्य प्रतीकापासर्नानवृत्यर्थत्वात् सर्वत्रात्मद्धरप्रतीकत्वादात्मश-द्यब्रहाशद्यं रैकार्थात सर्वत्र ब्रह्मद्यी साक्षात्परम्परया च माक्ष एव फलमिति श्रानभक्त्योरनार्द्याक्तफलकत्वमप्रत्युर्हामाति सिद्धम् । मच यदि ब्रह्मर्राष्ट्रनं कुत्रापि प्रतीकात्मिका, तर्ह्यात्मनोऽप्यन्यतुरुय-त्वात् पूर्वसूत्रे आत्मत्वेन ग्राहणमेव कुत उक्तं, विशेषाभावादि-ति वाच्यम्। सवत्र जांडे सदंशमात्रस्य प्राक्षट्येन जीवात्मनि चि-दंशस्यापि प्राकट्यंन, द्वा सुपर्णा, ऋतं पिबन्ताविति श्रुतिभ्यां सचि-त्वैककार्यकारित्वयाः श्रावणन, सरूपा इति साजात्यश्रावणेन, त्यं वै अहं भगवां देवने अहं वै न्वमिति व्यतिहारश्रावणेन च, "अहं भवाषा चान्यस्त्वं त्वमेवाहं विचक्ष्व भाः । न नी पर्यान्त कवय-दिछद्वं जातु मनागपी"ति छिद्राभावस्मरणेन च विशेषवाहुल्यात् । प्तिश्विगमर्यान्त। \* प्तदेवत्यादि \*। तथाच ब्रह्मदृष्युपदेशबोधना-र्ध नेद सृत्रं, किन्तु ब्रह्मत्वस्य फलदाने हेतुत्वेन बाधनार्थमित्यर्थः॥ अन्य तु, आत्मेतीत्यादिस्त्रत्रयं प्रत्यकमधिकरणत्वनोपग- च्छन्त आद्येऽधिकरणे शास्त्रोक्तलक्षणः परमात्माऽहमस्मीति प्रहीन्तव्यः ?िर्क वा मदन्य इति संश्ये मदन्य इति प्राप्तम् । परमात्मनो-ऽपहतपाप्मादिगुणकस्य तिद्वपरीतत्या प्रहणस्यायुक्तत्वात् । तथा प्रहणेवेश्वराभावप्रसङ्गात् । स्वस्येश्वरतया प्रहणेन साधकाभाय-शास्त्रानथेक्यप्रत्यक्षावरोधानां प्रसङ्गाचेति । अतः शास्त्रात्प्रतिमासु विष्णुदृष्टिवत्स्वात्मनस्तत्तादात्म्यदृष्टिः कर्त्तव्या, न तु संसारिणो सुख्य आत्मा परमेश्वर प्रवेति प्राप्यितव्यम् । एवं प्राप्ते, उच्यते ।

आत्मेत्येव परमेश्वरः प्रतिपत्तव्यः। यतः परमेश्वरं प्रक्रियायां जाबाला आन्मत्वेनैवेनमुपगच्छन्ति, त्व वा अहमस्मि भगवा देवते अहं वै त्वमिस भगवा द्वतं इति। तथा अन्येर्राप, अहं ब्रह्मास्मी-त्येवमादाय आत्मत्वे।पगमा द्रष्टव्याः । प्राहयन्ति चात्मत्वेनेवेश्वरं वदवाक्यानि। एपत आत्मा सर्वान्तरः, एपत आत्माऽन्तर्याम्यमृतः, तत् सत्यं स आत्मा तत्त्वमसीत्येवमादीनि । यदुक्तं प्रतिमान्यायंन प्रतीकं भविष्यतीति।तद्युक्तम्।गीणत्वप्रसङ्गात्।मना ब्रह्मत्यादित्यो ब्रह्मेस्यादी सक्टदेव तद्ववचनन, इह चाहं त्वं त्वमहामित्यसकृद्वचतेन प्रतीकश्रुतिवैद्धप्याच्च । अथ योऽन्यां देवतामुपास्तेऽन्योऽसावन्याऽह्य-मिति नस वेद, मृत्योः स मृत्युमाप्तेर्गत य इह नानव पर्यतीति, सर्वे तं परादाद्योऽन्यत्रात्मनः सर्वे वदेत्यादिषु भददर्शनापवादाच्च । नच विरुद्धगुणयोरन्योन्यात्मत्त्राऽसम्भवः राङ्मः। विरुद्धगुणत्वस्य मि-ध्यात्वोषपत्तेः। नापीश्वराभावः शङ्काः । शास्त्रश्रामाण्येनास्माभिरी-इवरस्य संसारित्वाप्रतिपाद्नेन संसार्यात्मनः संसारित्वापोहेनेइव-रात्मत्वप्रतिपाद्मस्य क्रियमाणत्वेन तद्भावात् । नाष्यधिकार्यभा-वः, प्रत्यक्षविरोधो चा। प्राक्षप्रबोधाद् व्यवहारे संसारित्वस्य तिह्न-षयकप्रत्यक्षस्य चाङ्गीकारेण विरोधाभावात् । यत्र त्वस्य सर्वमा-तमेवाभूत्तत् केन कं पश्येदित्यादिना प्रबोधदशायामेव श्रुत्या प्रत्य-क्षाद्यभावबोधनात्तदानीं च श्रुत्यभावस्यापि, अत्र पिता आंपता भवती-त्युपक्रम्याऽग्रे, वंदा अवंदा इति चचनेन वेदाभावस्यापीष्टत्वात् । यदपि कैश्चिद्विद्याया ब्रह्मणः सद्धितीयत्वाद्द्वैतानुपपत्तिरित श-ङ्काते, तद्रप्यतेनैव प्रत्युक्तम् । तस्मादात्मेत्येवेश्वरे मनो दधीतेति शाङ्करा आहुः। तन्न रुचिरम्। परमात्मन्यहं म्रहोपासने साध्य प्रमा-णत्वनात्मत्वोपगमस्य वक्तुमञ्जत्वात्। परमात्मनि मुख्यवृत्तस्य

आतमपदस्य, सर्वे खल्विदं ब्रह्म, इदं सर्वे यद्यमातमा आतमै-वेदं सर्वमित्यादिश्रुतिभिः सर्वस्य ब्रह्मत्वे बोधिते सर्वसंब्राहक-तया स्वप्रत्यग्विं त्वेद्यवाचकाहम्पद्तो भिन्नार्थत्वेऽहम्पदार्थमात्र-त्वप्रमित्यजनकत्वात् । अथात्मैवेदमम् आसीदित्युपक्रम्य सोऽहम-स्मीत्यग्रे व्याहरत्ततो १ हंनामा अभवदिति श्रुतेः पर्यायत्वान्न दोष इत्युच्यताम् । तथा सति तेन तदहंवित्तिवेद्यत्वगुणकोपासनं सेत्स्य-ति, न तु तस्य स्वाभेद्पर्यवसायित्वाहंवित्तिवेद्यत्वगुणकम् । ततश्च किमहमिति ग्रहीतव्यः, किं वा मदन्य इति संशयाकारासङ्गतिः। तत्रास्मत्पदाभ्यां प्रतिशरीरं भिन्नस्य स्वाहंवित्तिवेद्यस्यैव बोध्यमान-त्वात् । नचापाधर्मिथ्यात्वात् तद्नादरेण घटाकाशमहाकाशन्याया-त्तयोरभेद्सीव सिद्धन दोष इति वाच्यम । मिथ्यात्वेर्पाप यावद्व्य-वहारं तत्मत्तायां भेदाभावस्योपगन्तुमशक्यत्वात् । नच जाबाळवा-क्याद्भेदोपगमनं राङ्क्यम् । तत्रापि दंवतं इति द्विवचनेन देवताप-दस्य सम्बुद्धित्वपक्षेऽपि स्वश्रत्यकपराग्वित्ववेद्यत्वाभ्यां च भेदस्यैव बोधनात् । नच व्यतिहारानुरोधादभेदः शङ्काः। तस्य भेदांवरुद्ध-स्वभावे तादात्म्यरूपे अभेदेऽप्युपपन्नत्वेनाभेदोपासनास्तुत्यर्थतया भेदाभावरूपतद्गमकत्वात् । त्वं तु भागवतेष्वहम्, आयुधानामहं वर्जामत्यादावहम्पद्स्य विभूतावपि प्रयोगेण त्वं वाऽहमस्मीत्यहम्प-दस्य त्वद्विभूत्यात्मकां इस्मीत्यर्थस्य, अहं वै त्वमसीत्यत्र विभूत्यात्मना-ऽभदस्य शक्यवचनत्वाच । नाष्यहं ब्रह्मास्मि, तत्त्वमसीत्यादिविरो-धः। तत्रापि सुवर्णशकले सुवर्णबुद्धिवद् ब्रह्मांशे ब्रह्मबुद्धरूपपन्न-त्वेन तद्विरोधात् । मामेव विजामीहीत्यादिवदाविष्टवाक्यादिंरूप-त्वेनाष्युपपत्तेश्च। अत एव, एव त आत्मत्यादिषु ग्राहणवाक्येष्वप्या-तमपद्मेवोक्तं, न तु, त्वं पदमहम्पदं वेति युज्यते । किश्च। आत्मनः स्वप्रत्यिवित्वेद्यस्य च सर्वथा भदाभावे, अथाऽताऽहङ्कारादेश इत्य-नन्तरम्, अथात आत्मादेश इति पुनर्नोपदिश्येत । तस्मात् स्वात्मे-श्वरयोभिद्विरुद्धस्वभावाभेदेनैवोपासना युक्ता, न तु भेदाभावरूपे-णाभदेन। एवमेव श्रीभागवतेऽप्युच्यते। आत्मानं चिन्तयेदेकमभेदेन मया मुनिरित, न तु स्वाभेदेन मामिति। अथ योऽन्यां देवतामुपा-स्तेऽन्यां ऽसाचन्योहमिति न स वेद यथा पशुरेवं हि स देवानामि-ति भेदोपासनिन्दार्शप, न हि निन्दान्यायेन पूर्वोक्ताभेदोपासनास्तु-

स्पर्यत्वादुपपन्ना। एवमन्यान्यपि वाक्यानि बोध्यानि। एवश्च प्रतिमाऽऽदी विष्णुवुद्धेः प्रतीकत्वं यदुक्तं तद्पि तथा। सर्वस्य ब्रह्मात्मकत्वेन तत्र विष्णुवुद्धेः प्रतीकत्वाभावात्। अतद्भूपे तत्त्वेनोपासनस्यैव
भवद्भिः प्रतीकत्वोपगमात्। यद्गि, वेदानामप्यभावः प्रबोधे इत्युकम्। तद्गि तथा। यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूदित्यत्र सर्वस्य नाद्याकथनेनाऽऽत्मभावस्य च कथनेन, वेदा अवेदा इत्यत्रापि झानाद्धिकव्यवुद्धिमात्रबाधेन वस्तुस्वरूपावाधात् स्वरूपतो वेदाभावस्य वक्तुमशक्यत्वादिति। यद्पि, न प्रतीकस्त्रते प्रतीकत्वमेवायुक्तम्। सर्व
तं परादाद्योऽन्यत्रात्मनः सर्व वेदेति सर्वद्राभेदद्रप्रचर्थे भेदद्रपिनिन्दाङ्गीकारेण भवतामपि सिद्धं सर्वस्य ब्रह्मात्मकत्वं मनआदीनामपि तथात्वात्पुरुषाङ्गे पुरुषवुद्धिवत् प्रतीकत्वाभावात् । अथ, अङ्गे
प्रतीकोऽवयव इति कोशादङ्गोपासनैव प्रतीकोपासनेतीष्यते, तदा तु
अर्थामति ब्रमः।

रामानुजाचार्यास्तु, तुशब्दोऽवधारणे। उपासितुरात्मत्येवोपा-स्यम् । उपासिता प्रत्यगातमा स्वशरीरस्य स्वयं यथात्मा तथा स्वा-त्मनोऽपि परं ब्रह्मात्मेत्येवोपासीत । कुतः ? एवं ह्युपगच्छन्त्युपासि-तारः। त्वं वा अहमास्मि भगवो द्वते अहं वै त्वमसीति। उपासि-तुरर्थान्तरभूतं ब्रह्म उपासितारः कथमित्युपगच्छतीत्यत्राह । त्राह-यन्ति चेति। इति इममर्थमविदुरोपासितृन् त्राहयन्ति शास्त्राणि तान् प्रत्युपपादयन्ति । य आत्मनि तिष्ठन्नात्मनोऽन्तरः।सन्मूलाः सो-म्येमाः सर्वाः प्रजाः, ऐतदात्म्यामिदं सर्वे, सर्वे खिटवदं ब्रह्म तज्जला-निति च सर्वस्य चिद्वचिद्वस्तुनस्तज्जत्वात्तल्लात्वात्तद्वत्वात्तिश्वयम्य-त्वात्तच्छरींरत्वाच्च सर्वस्याऽयमात्मा,अतः स त आत्मा।अतो यथा प्रत्यगातमनः खशरीरं प्रत्यातमत्वाह्वोऽहं मनुष्योऽहामत्यनुसन्धानं तथा परमात्मनः प्रत्यगात्मनोऽप्यात्मत्वात्प्रत्यगात्मानं प्रत्यप्यहाम-त्यनुसन्धानं युक्तमित्युपपादनात् । सर्वबुद्धीनां ब्रह्मैकनिष्ठत्वेन स-र्वशब्दानां ब्रह्मैकनिष्ठत्वमभ्युपगच्छतस्तवं वा अहमस्मि भगवो दे-वते अहं वै त्वमसीति व्यतिहारेणोक्तवन्तः। एवं चाथ योऽन्यां दे-वतामुपास्तेऽन्योऽसावन्योऽहमिति, अक्तत्स्नो ह्यापः, आत्मेत्येवोपा-सीत, सर्वे तं परादाद्योन्यत्नात्मनः सर्वे वेदेति आत्मत्वाननुसन्धान-

#### आदित्यादिमतयश्राङ्ग उपपत्तेः॥ ६॥

छान्दोग्ये, अथ होवाच सखयइं पौछिषं प्राचीनयोग्य कं त्वमात्मानमुपास्स इसादिसमेव भगवो राजिक्तित होवाचेति। अथ होवाचेन्द्रयुक्तिमित्युपक्रम्य त्वं कमात्मानमुपास्स इति वायुमेव भगवो राजिक्तित होवाचेति। एवमेवाग्रे प्रश्नभेदेन वक्तृभेदेनाकाशा- ऽऽपप्रभृतय आत्मत्वेन उपासनाविषया उक्ताः। तत्रैवासौ वा आदिसो देवमध्वत्युपक्रम्यान्ते पठ्यते। य एतमेवं विद्वानार्दसं ब्रह्मेत्युपास्त इति। अत्रेदं चिन्सते। अत्र प्रतीकापासनत्वमस्ति?

निषेधः । तेन, पृथगात्मानं प्रेरितारं च मत्वेति पृथगात्मानुसन्धानं चाविरुद्धम् । अहमिति स्वात्मतयाऽनुसन्धानादन्यत्वानुसन्धानिन्षेधो रक्षितः । स्वशरीरात्स्वात्मनोऽधिकत्वानुसन्धानवत् स्वात्मनो-ऽपि परात्मनोऽधिकत्वानुसन्धानात् पृथक्काऽनुसन्धानविद्धानं च रक्षितम् । अधिकस्य ब्रह्मणस्तदात्मकत्वात् तस्य च ब्रह्मशरीरत्वा-िक्षियवाक्येऽकृत्सनो ह्यष इत्युक्तम् । अत उपासितुरात्मत्वेन ब्रह्मो-पास्यमिति स्थितमित्याद्यः ॥

तद्वि शाङ्करादिमतापेक्षया उपपन्नम् ॥ ५॥ २ ॥

आदित्यादिमनयश्चाङ्ग उपपत्तः॥ एवं प्रधानभूतानां ज्ञानभिक्तिन्सम्बन्धिनीनाम् उपासनानां फलमुक्ता, अङ्गोपासनानां नदुक्तप्रतीन्कान्वं वार्यितुमङ्गोपासनानां फलं विचारयतीत्याद्ययेनाभिकरणान्विषयमाहुः। \* छान्दोग्ये इत्यादि \*। \* छान्दोग्ये इति \*। तत्र वैद्यानरविद्यायाम्।अत्र प्रश्नप्रत्युत्तरे चश्चुष्टे तदात्मन इत्यादिकथना-द्रशादित्यस्याङ्गत्वेऽपीतः पूर्व प्रश्ने दिवमेव भगवो राजाञ्चत्यादिना ध्रमतेषकत्वेनादित्यमतेरादित्वाभावात्पूर्वे ध्रमतेष्कत्वेन तत्त्यागे बीजाभावादत्राङ्गोपासनाफलस्योत्कृष्टत्वाभावाद्विकमार्गीयस्य नेदं युज्यत इत्यष्ठ्या विषयवाक्यमन्यदाहुः \* तत्रैवेति \*। छान्दोग्ये मर्जावद्यायाम्। संद्रायमाहुः। \* अत्रत्यादि \*। अत्रात्माङ्गेष्वादिन्त्यादिष्वात्महुद्धित्वबोधनादतद्वृषे तद्बुद्धिकपतया प्रतीकत्वस्य पुरुन्त्यादिष्वात्महुद्धित्वबोधनादतद्वृषे तद्बुद्धिकपतया प्रतीकत्वस्य पुरुन्त्यादिष्वात्महुद्धित्वबोधनादतद्वृषे तद्बुद्धिकपतया प्रतीकत्वस्य पुरुन्त्यादिष्वात्महुद्धित्वबोधनादतद्वृषे तद्बुद्धिकपतया प्रतीकत्वस्य पुरुन्त्यादिष्टा

न वेति ?। अस्तीति पूर्वः पक्षः । तथा हि। सर्व खिल्वदं ब्रह्मीति श्रुतौ सर्वमनूद्य ब्रह्मत्वं तत्र बोध्यत इति न क्वचित प्रतिकोपास-नमस्तीति हि पूर्व निक्षितम् । तच्चोक्तश्रातिभः प्रयेकं तत्त्वेनो-पास्यत्वेनोक्त्या नोपपद्यते । ब्रह्मण एकत्वादेकप्रकारकेणैवोपास-नेन सर्वेषां फलिसद्धेः प्रथक्पृथगुक्तो गौरवात प्रयोजनविशेषाभा-वाच्च । तादृशाधिकाराभावात प्रथक् तदृक्तिरिति चेद् । न । सर्वत्र सदा तद्भावनायां तथाऽनुभवस्यापि सम्भवात । एवं सित वस्तुतः सर्वस्य ब्रह्मत्वं नाभिमतं, किन्तु यथाऽऽदिखादीनां तत्त-था तथा सर्वस्यापीति प्रतीकोपासनत्वमेव सर्वत्र । तेनैव फलिमिति प्राप्ते प्रतिवद्ति। आदिखादौ या ब्रह्मत्वमतय उच्यन्ते तास्तु सा-कारस्यव ब्रह्मणो व्यापकत्वात तस्य प्रसेकमण्यक्रमुपासितं फलद-

षैकदेशे पुरुषबुद्धिवदत्र ब्रह्माङ्गे ब्रह्मबुद्धेरपि मनर्नासद्धत्वादप्रती-कत्वस्य सम्भवः सन्देहबीजम्।पूर्वपक्षं व्युत्पादयन्ति \* तथाहीत्या-दि \* पूर्व निरूपितमिति \* पूर्वाधिकरणीयसूत्रद्वये व्युत्पादितम् \* त-न्वेनेति \* ब्रह्मतया। \* एकप्रकारकेणेति \* सर्वे खल्विदामिति श्रुत्यु-क्तप्रकारकेण । प्रयोजनविशेषसत्तामाशङ्कते \* ताह्रशंत्यादि \* । \* ताइशाधिकाराभावादिति \*। उत्कृष्टाधिकाराभावात् । तथाच येषां न सर्वत्र ब्रह्मत्वेन स्फूर्तिस्तद्र्ये पृथगादित्याद्यपासनोक्तिरित्य-र्थः। समाधत्ते। \* नेत्यादि \*। सर्वत्र तद्भावनायां तया उपनयनो-पनीतभानरूपस्य ब्रह्मानुभवस्यापि सम्भवात्। \* एवं सतीति \*। अधिकाराभावेऽप्युक्तरीत्या सर्वत्र ब्रह्मद्दीनसम्भवेऽप्येवं पृथगुपा-सनोपदेशे सति। \* वस्तुत इत्याद्यक्तरीत्या तत्तथा उपासनं प्रतीकं, तथा सर्वस्यापि ब्रह्मत्वनोपासनमपि प्रतीकम् । तेनैव चित्तशुद्धि-द्वारा मुक्तिरूपं फलं सम्भवतीति पूर्वसूत्रद्वयोक्तमयुक्तमिति प्राप्ते प्रतिवद्ति । आदित्याद्यपासनानामङ्गोपासनत्वेन फलवन्वं वद्नु तासु तदुक्तप्रतीकरूपत्वं परिहरतीत्यर्थः। सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्या-चक्षते। \* आद्रियेत्यादि \*। \* एकैकाङ्गविपायण्य इति \*। सुत्रे- मिसंकैकाऽङ्गविषयिण्यस्ता विधीयन्ते । उपपन्नं चैततः । न हि साकारच्यापक ब्रह्मणोऽङ्गं न ब्रह्माऽतो, न प्रतीकोपासनत्वं तत्र । अपरश्च । असो वा आदिसो देवमध्वित्युक्त्वा तस्य प्रतिदिक्क-रक्ष्मीनां कृपावलोक न रूपाणां मधुत्वं निरूप्य तद् यतः प्रथमममृतं तद्वसव उपजीवन्साग्नना मुखेन, न वै देवा अक्रनन्ति न पिवन्से-तदेवाऽमृतं दृष्ट्वा तृष्यन्ति।त एतदेव रूपमभिसंविक्षान्सेतस्मादृपा-दुचन्तीति पट्यते । तथाच दर्शनमात्रेण अन्यधमनिवृत्तिस्तस्यैव स्वतन्त्रपुरुपार्थत्वेन ज्ञानमतिक्षायितस्नेहजविगादभावेन तत्रैव लयः।

उङ्ग इति सप्तम्या वैषयिकाधिकरणवोधनात्तथा । हेतुं व्याकुर्वन्ति । \* उपपन्नामित्यादि \*। तथाच, अङ्गं प्रतीकोऽवयव इति कोशादङ्ग-मेव प्रतीकं तदुपासनं चाङ्गोपामनमेव, न तु त्वदुक्तरीतिकप्रतीको-पासनम् । अतस्तदुक्तरीतिकात्तस्मान्न फलम् । अस्मदुक्तरीतिका-सु तस्मात्फलम्। भगवदङ्गमाहात्म्यप्रतिपादने ज्ञानाङ्गभाक्तिद्वारा भ-गवज्ज्ञाने ज्ञानमार्गीयस्यापकरोतीति भावः। अङ्गत्वेन प्रतीकत्वाश्च तावन्मात्रस्यात्मत्वेनोपासने १ कृत्स्नत्वादन्धत्वद्रोपकथनमपि युज्यते । न च यद्येवं तदा, अत्यन्नं पश्यति प्रियमित्यादिफलकथनमपि कथमि-नि शङ्क्यम् । भगवद्क्रमप्युपासितं फलायतिभगवन्माहात्म्यज्ञापनेन तत्र भक्तिसद्धर्थमिति जानीहि। एतासां भक्तिमागीपकारार्थम् । द्वितीयवाक्यस्यार्थे परोक्षवादेनाहुः। \* अपरं चेत्यादि \* । आदि-त्यो भगवस्थः । मधुत्वं मधुनाडीत्वम् । प्राच्यो मधुनाड्य इ-त्यादिश्रुतेः । तासां मधुप्रधानत्वान्मधुत्वम् । ऋचां मधुकत्वम्, ऋग्वेदस्य पुष्पत्वं तासामेव ऋचाममृतता ब्रह्मरूपत्वं, ताभिऋग्वे-दतापं, ताभिस्तप्तस्यर्थेदस्य यशआदिरसजननं तत्क्षरणं, तस्य रसस्यादित्यमभितः श्रयणं, तस्यादित्यरोहितरूपत्वमित्येवं प्रतिदि-क्करइमीनां ये रसास्तेषाममृतत्वं च निरूप्य तद्ये तद्यत्यथमममृत-मित्यादि पठ्यते। अत्र कल्पनोपदेशात्परोक्षवादता। तेन यदत्र सिद्धं तद्विशद्यन्ति। \* तथाचित्यादि \* अन्यधर्मनिवृत्तिरिति \*।

पुनस्तदर्शनानन्दानुभवार्थं भगवानेव कृपया पुनः पूर्वभावं सम्पा-दयतीति तस्माद्रूपादुदयश्चेतत्सर्वं भगवदङ्गत्वे एवोपपद्यत इसपि हेत्वभिषेतोऽथों क्रेयः । न हि प्रतीकत्व इदं सर्वं सम्भवति, भक्ति-मार्गीयत्वादस्यार्थस्येति भावः । अङ्गानां भगवत्स्वरूपात्मकत्वेने-वयमिति क्रापनायैकवचनम् । एतेन स्वरूपस्येव फलत्वमुक्तं भव-तीति मुख्यः सिद्धान्तः स्वचितो भवति ॥ ६ ॥

#### आसीनः सम्भवात् ॥ ७ ॥

पूर्वसूत्रेण धर्ममात्रस्य फलत्वमुक्ताऽधुना धर्मिणः फलत्वं त-त्साधनं चाह । सम्भवात् । उत्कटस्नेहात्मकसाधनस्य सम्भवात् तदधीनः संस्तद्रय आसीनो भगवात् भवति । एतेन भक्तवश्य-तोक्ता ॥ ७ ॥

प्राणधर्मे रूपश्चदादिनिवृत्तिः । \* हेत्वभिष्रेतोऽर्थ इति \* हेतुवोधके उपपित्तिपदेऽभिष्रायगोचरोऽर्थः । तदुपपादयन्ति । \* नहीत्यादि \* । शानमार्ग पवान्धत्वादिदाषो, न भक्तिमार्ग इत्यपि सूचितम् । शेषं स्फुटम् । फिश्चास्मिन् सूत्र आदित्यादिमतीनामङ्गविषयकत्वकथनेन पूर्वम्, अन्तस्तद्धर्मादिस्त्रेपृक्तानां हिरण्मयपुरुषाकाशप्राणादीनामप्य- ङ्कत्वं बांध्यते । तेन तदुपासना अपि तथेत्यपि बोधितिमिति श्चेयम्॥६॥

आसीनः सम्भवात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* पूर्वसूत्र इत्या-दि \* पूर्वसूत्रे चक्षुरादिरूपस्यादित्यादेर्धमस्य प्राप्यत्वेन फलत्वमु-क्काऽस्मिन् सूत्रे धर्मिणो भगवत एव ततुपासनफलत्वं तत्प्राप्तिसा-धनं चहित्यर्थः । ब्याकुर्वन्ति । \* सम्भवादित्यादि \* । भगवदङ्ग-त्वज्ञानपूर्विकया आदित्याद्यपासनया उत्कटस्नेहसम्भवात् तथा, न तु तदभावेऽपीत्यर्थः । पतेन ज्ञानमार्गिणामीहरास्नेहाभावान्नासीनो भवति । किन्तु परोक्षज्ञानविषयो भवतीत्यपि बोधितम् । सिद्धमा-हुः । \* एतेनत्यादि ॥ ७॥

### एवं बिहः पाकटपमुक्त्वाऽऽन्तरं तदाइ ॥ ध्यानाच ॥ ८॥

भावानौत्कट्यद्शायां व्यभिचारिभावात्मकसततस्मृतिरूप-ध्यानादिष हादि मकटः सन्नासीनो भवतीसर्थः । तेन स्थैर्यमुक्तं भवति ॥ ८॥

एवम्भक्तेच्छयैव स्वरूपमाकटयमित्युक्त्वा छीलानाविष्करण-माविष्करणं चापि तदिच्छयैवेसाह ॥

#### अचलत्वं चापेक्य ॥ ९ ॥

भक्तेच्छामपेक्ष्याचलत्वं चकाराचलत्वमपीसर्थः ॥ ९ ॥ स्मरन्ति च ॥ १० ॥

केचन भक्ताः स्वरूपांनरपेक्षास्तत्स्मरणजनितानन्देनैव वि-स्मृतापवर्गान्तफला भवन्ति । चकाराच्छ्रवणकीर्त्तनादयोऽपि स-मुच्चीयन्ते । तदुक्तम्—अय इ वा व तव महिमाऽमृतसमुद्रविप्र-

ध्यानाच्य ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* पविभित्यादि \* । \* तार्द-ति \* । प्राकट्यम् । व्याकुर्वन्ति । \* भावेत्यादि \* । \* स्थैर्यमुक्तं भवतीति \* । पतेन श्रानद्यार्गं पताहरास्यापि भावस्याभावादस्थैर्य-मित्यपि बोधितम् ॥ ८ ॥

अचलत्वं खापेश्य ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* एवं भक्ते-त्यावि \* ॥ ९ ॥

स्मरन्ति च ॥ अनेन साधनान्तरमुक्तमित्यादुः॥

\* कंचनेत्यादि \*। अत्र भाष्यमितरोहितार्थम् । अस्मित्रिष् सूत्रे अपेश्येति कथनाज्ज्ञानमार्गीयस्योपासनामपेश्य वाऽचलत्वादिकं बोध्यम्। एवञ्चात्रादित्यसूत्रांके मनने आसीनसूत्रेण विशेष उक्तः, ध्यानसूत्रोक्तनिदिष्यासने चाचलत्वसूत्रेणिति हेयम्। अनेनाऽधिकर- षा सक्चलिंदिया स्वमनिस निष्यन्दमानानवरतस्रुलेन विस्मारित-दृष्टश्रुतसुललेशाभासाः परमभागवता इति । अथवा, अहं भक्तप-राधीन इसादिस्मृतिः पूर्वोक्ते ममाणत्वेनोक्ता ॥ १० ॥

# यत्रैकाग्रता तत्राऽविशेषात् ॥ ११ ॥

अथेदं विचार्यते । बहिराविर्भावो येभ्यो, येभ्यश्चाऽन्तस्तेषां तेषां च पिथस्तारतम्यमस्ति, न वेति । तत्र निर्णयमाह । यत्र भ-क्तेष्वेकाग्रता भगवत्स्वरूपे मकट एवेकस्मिन् ग्राहकचित्तधारा, न त्वन्तर्वहिर्विद्यानं तत्रोभयोरन्तःपत्रयतो बहिः पत्र्यतश्च भावे भगवत्स्वरूपे च विशेषाभावास्त्र तारतम्यमस्तीसर्यः ॥ ११ ॥

णेन आदित्यान्य देनिकिक्यिकित्य प्रतिपादनेन तत्र भक्ति जनम्बारा सर्वातम् स्वातम् भावस्य भक्ति जनम्बारा सर्वातम् भावस्य भक्ति जनम्बारा सर्वातम् भावस्य भावस्य प्रतिपादितम् । तेन तास्य भिष्णे परस्परया तन् देव फलमिति सिस्स ॥

अन्ये तु—आदित्यादिमतिसूत्रमधिकरणान्तरत्वेनोका तत्र य पवासौ तपित तमुद्रीथमुपासीतेत्यादिषु कर्माङ्कोपासनेषु किमादि-त्यादिषुद्रीथदृष्टिः कार्या १ कि वोद्रीधादिष्वादित्यादिदृष्टिः १ दृष्टेर-नियमो वेति संश्ये, उद्रीथादिष्वङ्गेष्वेवादित्यादिदृष्टयः कार्या इति सिद्धान्तयन्ति । आसीन इत्यादिकं चतुःसूत्रमधिकरणान्तरमुका तेष्वेवासननियमोऽस्ति, न वेति संश्ये आसीन प्रवोपासीतेति नियमं सिद्धान्तयन्ति । तक्रोदासीना वयम् ॥ १०॥ ३॥

यत्रैकाग्रता तत्राधिवशेषात्॥ बतस्य स्त्रस्य अधिकर-णत्वं बोधयन्तोध्वतारयन्ति। # अधेत्यादि # । अधेति # । पूर्वा-धिकरण आदित्यादिकपाणामङ्गानामुपासनाभिः साधनभूतभक्त्यु-त्कर्षात् पुरुषोत्तमस्य बहिरन्तः प्राकट्यविचाराध्नन्तरम् । येश्य इति चतुर्थी ताद्ध्ये । # तत्रेति # । उक्त संशयोत्तरं प्राकट्यप्रकार-भेदाद् भक्तंयोस्तारतस्यमिति प्राप्ते । # न स्वन्तविहिषिक्रानमिति # ।

# आप्रायणात्तत्रापि हि दृष्टम् ॥ १२ ॥

उक्ते ऽर्थ एवायं संशयः । अन्तः प्राकट्यवतो यदा बहिः सं-वेदने सस्यि पूर्वानुभूतभगवत्स्वरूपानुभवस्तदा पूर्वमन्तरमन्वभूवम-धुना बहिरनुभवामीसनुव्यवसायो भवति, न वेति । तत्र वैलक्ष-ण्याद्भवितुमईतीति पूर्वः पक्षः । तत्र सिद्धान्तमाह ॥ आप्रायणा-दिति ॥ श्रीभागवते, प्रायणं हि सतामहिमिति भगवद्भाक्याद प्रायणशब्देन स्वतः पुरुषार्थत्वेन प्राप्यं परमं पारलोकिकं फल्रमु-च्यते । तथाच फल्लं तन्मर्यादीकृत्य तस्य सेवावस्था सार्वदिकी, न तु बहिः प्राकट्येऽपि बहिष्ट्वाऽनुसन्धानिस्सर्थः । ततस्तस्य तत्र सायुज्यं भवति, न वेति संशये निर्णयमाह । तत्रापि प्रायणेऽपि

करणभेदानुसन्धानकृतमन्तर्बहिर्विश्चानम् । शेषः सिद्धान्तप्रनथ-स्तु स्फुटः । तथाचैकाग्न्याभावे भावतारतम्यम् । तेन च तयास्ना-रतम्यं, न तु प्राकटचप्रकारभेदादिति भावः ॥ ११ ॥ ४ ॥

आप्रायणात्तत्रार्शि हि हष्टमः ॥ पतस्याऽष्यधिकरणान्तरत्वं बोधयन्त आहुः । उक्तेर्थं इत्यादि \* । तेनानुप्रसङ्गः सङ्गतिरित्यर्थः । सत्यपीत्यिपिशब्दोऽनुभवशब्दानन्तरमन्वेति । \* तत्रेत्यादि \* । वैलक्षण्यादिति \* । भूतकालवर्त्तमानकालकपिवशेषणभेदकृतवेलक्ष-ण्यात् । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं विवृण्वन्ति । \* श्रीभागवत इत्यादि \* । तत्रैकादशस्कन्ध पकादशाध्यायोपान्ते ज्ञानमार्गाद् भक्तिमार्गोत्कर्षे वदता भगवतोक्तम "प्रायेण भक्तियोगन सत्सङ्गन विनोख्य । नोपायो विद्यतं सम्यक् प्रायणं हि सतामहिम"ति । प्रकृष्टम् । अयनं प्रायणमिति योगात्तादशं फलमुच्यते । तथाच तादशं फलं मर्यादीकृत्य तस्य भक्तस्य सैवावस्था पकात्रताक्रपा सार्वदिक्यतस्योति नानुव्यवसायवेलक्षण्यमित्यर्थः । तिर्हि प्रायणे तु फले वेलक्षण्यं भविष्यतीति शङ्कायां सूत्रशेषमवतारयन्ति । \* ततस्तस्येत्यादि \* । निर्णयमाहेति \* । तत्कतुन्यायाद्, यं यं वापीति स्मृतेश्च भवतीति प्राप्ते निर्णयमाहेति \* । तत्कतुन्यायाद्, यं यं वापीति स्मृतेश्च भवतीति प्राप्ते निर्णयमाहेत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति । \* तत्रापीत्यादि \* ।

माप्ते तस्य पूर्ववत मभुणा सममालापावलोकनश्रीचरणनलिनस्प-भादिकं दृष्टमेव फलं, न त्वदृष्टं सायुज्यमिसर्थः । यतः शुद्धपुष्टि-मार्गेऽङ्गीकृतोऽन्यया पूर्वोक्तभावसम्पत्तिः कथं स्यादित्युपपत्ति-दिशब्देन सूच्यते । एतच्च तद्भृतस्य तु नातद्भाव इसत्र निष्क-पितम् ॥ १२ ॥

# तदधिगम उत्तरपूर्वाघयोरक्लेषविनाशौ तदव्यपदेशात् ॥ १३॥

पुष्टिमार्गीयभक्तस्य फलं निरूप्य मर्यादामार्गीयस्य तस्य फ- छं चिन्सते । तत्र तु ज्ञानपूर्वकत्वं भक्तेरावश्यकम् । कर्ममर्यादा-

\* सूच्यत इति \*। हेतुतया सूच्यते । तथाच पूर्वपक्षोक्तन्यायादि-हिं उपासने प्रवर्त्तते । अत्र तु साक्षात्कार इति तस्य भावस्य सार्वादि-कत्वं निष्प्रत्युहमित्यर्थः ॥

अन्ये तु, पूर्वसूत्रे उपासनासु एकाग्रताप्रयोजकं यद्भवति तदेव दिगादिकं नियतं, न तु प्राच्यादिनियम इति सिद्धान्तयन्ति । अस्मिस्त्वभ्युद्दयफलासूपासनास्विप प्रयाणकालपर्यन्तं प्रत्ययावृत्ति सिद्धान्तयन्ति । प्रायणपदेन च प्रयाणकालं व्याकुर्वन्ति । तदा प्रा-यणशब्दो यौगिक एव । अयनपद्स्य गमनवाचकत्वादिति । तत्रा-प्युदासीना वयम् ॥ १२ ॥ ५ ॥

तद्धिगम उत्तरपूर्व। घयोरश्रेषिवनाशौ तद्व्यपदेशात ॥ अधिकरणप्रयोजनमाहुः। \* पुष्टीत्यादि \* । \* पुष्टिमार्गीयभक्तस्य फलिमिति \* । लौकिकदेहे भगवत्साक्षात्कारादिकं फलमासीनः सम्भवादिगमिनिरूप्य प्रायणप्राप्तौ अलौकिकदेहेऽस्य भगवत्संसेवन-रूपं फलम् \* चिन्त्यत इति \* । कथं भवतीति विचार्यते । कृतिश्चिन्त्यत इत्याकाङ्कायां संशयं तद्बीजं च सूचयन्तः पूर्वपक्षमा-रूपं । \* तत्र त्वित्यादि \* । \* ज्ञानपूर्वकत्वं भक्तेरावश्यकमिति \* । "तस्माज्ञानेन सहितं ज्ञात्वा स्वात्मानमुद्धव । ज्ञानविज्ञानसहितो

या अपि स्वकृतत्वात्तामनुल्लङ्घेषव भगवता फलं दीयते । तच्च, नाऽभुक्तं क्षीयते । तद्वोगानुकूलकर्मणा स्वसजातीयतत्सन्तानज-ननाद् अनिर्माक्ष एव सर्वस्य सम्पद्यते । नच प्रायश्चित्तव्ज्ञानस्य कर्मनाशकत्वं वक्तुं शक्यम् । तद्वत्तस्य तदुदेशेनाविहितत्वाद । तथा कथने चान्योन्याश्रयः । दुरितस्य चित्ताऽर्थाद्धहेतुत्वेन त-न्नाशे ज्ञानोदया यतोऽतो पर्यादामार्गे मुक्तिरनुक्तविषयेति प्राप्त उच्यते । तद्धिगमे ब्रह्मज्ञाने सति तज्ज्ञानस्वभावादेवोत्तराऽध-स्याक्लेषोऽसम्बन्धः पूर्वस्य तस्य विनाशो भवतीसर्थः ॥ अत्रोत्तर-

भज मां भक्तिभावत"इति भगवद्वाक्यात् तथा। \*दीयत इति \*। मर्यादामार्गे दीयते । \* तश्चेतिं \*। कर्म च । प्रायश्चित्तवज्ञ्चानस्य पापनाशकत्वाऽङ्गीकारे दूषणान्तरमाह । \* तथेत्यादि \*। अन्यो-न्याश्रयं न्युत्पाद्यति । \* दुरितस्येत्यादि । \* तथाच ज्ञानोद्ये दु-रितक्षयो, दुरितक्षये च ज्ञानोदय इत्यन्यान्याश्रय इत्यर्थः । \* अनु-क्तिविषयेति \*। तूष्णीम्भावविषया, अशक्यवचनेति यावत्। तथा-च मर्यादामार्गे सर्वमर्यादारक्षणात् कर्ममर्यादाया अपि रक्षणीयत-योक्तप्रकारेण ज्ञानानुद्ये भक्ताभावान्मोक्षरूपफलाभावः ? उत, यतो वाचो निवर्त्तन्त इति ज्ञानिनमुपक्रम्य, एत इ वा व न तप-ति किमहर् साधु नाकरवं किमहं पापमकरविमिति ज्ञानस्य बल-वत्ताश्रावणात्तेन तन्नारो भक्त्युदयात् फलं भवति ? इति संशये उक्तरीत्या मर्यादारक्षणावश्यकतया तुष्णीम्भाव एव शरणमिति प्राप्ते इत्यर्थः।सिद्धान्तं वदन्तः सूत्रं व्याचक्षते \*तद्धिगम इत्यादि \* अत्राश्लेषपदार्थोऽसम्बन्धपदेन विवृतस्तं निर्णेतुं ब्युत्पादयन्ति \* अत्रेत्यादि \* एतत्सूत्रार्थविचारेऽनुत्पन्नस्यास्त्रेष इति नार्थः । स्थिष आलिङ्गन इति धातोः संयोगविशेषार्थकतया गुणकपस्य पापस्या-त्मनि समवेतत्वेन संयोगस्य मुलत एवाभाषाद्रनश्यति च पापे समवायाऽभावस्य वक्तुमशक्यत्वाद् उत्पन्नस्य पापस्या ऽश्लेष इति ना-ऽर्थः, किन्त तस्य पापस्यात्मनि लिङ्गविशिष्टे जीव पवोत्पचेरुत्पन्न-

स्योत्पन्नस्याञ्छेष इति नार्थस्तस्यात्मन्यवोत्पत्तेस्तदितिरिक्तस्य क्छे-षस्याभावादतोऽनुत्पित्तिरेवार्थः । नचैवं मर्यादामार्गीयत्वभङ्गः । साधनं विना स्वस्वरूपवछनैव कार्यकरणे हि पुष्टिरिह तु नियत-कर्माविरोधित्वस्वभावेन ज्ञानेनैव तथा सम्पत्तेः । अत एव, तद्यथे-षीकात्र्छमग्नौ मोतं मदृयतैवं हास्य सर्वे पाप्मानः मदृयन्त इति श्रुतिरग्निहृष्टान्तमाह । स्मृतिरिष "यथेधांसि सामद्धोऽग्निर्भस्म-सात् कुरुतेऽर्ज्जुन । ज्ञानाग्निः सर्वकर्माण भस्मसात् कुरुते त-था" इति । सर्वे पाप्मानं तर्रात, तरित ब्रह्महृद्यां योऽश्वमेधेन य-जत इसादिश्रुतिभ्यस्त्वयापि न तद्भोगीनयमो वक्तुं शक्यः । ए-तेनाभुक्तस्याऽक्षयाद्भोगे च कर्मान्तरजननान्मोक्षासम्भव इति नि-रक्तं वेदित्वयम् । नचान्योग्याश्रयः । अनाद्यविद्याजनितसंसार-

कार्यसमावायातिरिकस्य श्लेषस्याभावात् । अत उक्तानुपपत्तिरे-बाऽर्थः । यथा पुष्करपलाश आपो न श्रिष्यन्त इति श्रुनार्वाप पापा-जुत्पत्तिरेवार्थ इत्यर्थः। नच श्रीतद्दष्टान्तानुरोधालिङ्गशरीरे उत्पन्नस्य जीवे असम्बन्ध इत्येवार्थों युक्तो न पूर्वोक्त इति शङ्काम्। तेन भ-वत्यसङ्गो ह्ययं पुरुष शति श्वतेस्तस्य सदैवाऽसङ्गत्वेनैवं विदीतिवि-रोषणवैयर्थ्यप्रसङ्गात् । नच लिंङ्क उत्पन्नं लिङ्के एव न श्लिष्यत इत्य-पि युक्तम् । इष्टान्तवैषम्यस्यात्रापि तुल्यत्वात् । अतः पापस्यास-म्बन्धमात्रमेव श्रुती विवक्षितं, न तु तस्य पूर्वे सत्ताऽपीति पूर्वी-क्तमनवद्यम् । मर्यादाभङ्गमाशङ्का समाद्घते । \* नवैवमित्यादि \* । \* एवमिति \*। दुष्कर्मणो दुरदृष्टानुत्पादकत्वे। \* तथा सम्पत्ते-रिति \*। कर्मासम्बन्धसम्पत्तेः। तथाचेयमपि मर्यादैवेति न तद्भक्ष इत्यर्थः। \* अत प्रवेति \* । मर्योदाभङ्गाभावादेव । तद् यथेषीका-तूलमिति श्रुतिस्तु छान्दोग्ये वैश्वानराविद्यायां द्रष्टव्या। नाभुकं श्रीयते कर्मेति नियमवादे अतिविरोधक्षं दूषणान्तरमादुः। \* सर्व-मित्यादि \*। \* पतेनेति \* । अश्वमेधरूपानर्वेशादभुक्तस्यापि कुष्कर्मणः क्षयभावणेन । अन्योन्याभयं परिहरान्त । अन्यान्ये- वासनात्मिका हि सा । सा च गुरूपसित्तश्रवणमननिध्युपासना-दिरूपया ज्ञानसामग्न्येव, नाश्यते । अविद्या परं ज्ञानेन नाश्यत इति क्व तत्प्रसङ्गः । ज्ञानसामग्न्या बलिष्ठत्वात्कर्मणो दुर्बलत्वाञ्च तत्प्रतिबन्धकत्विमिति ज्ञाननाश्यत्वबोधकश्चातिस्मृतिमता त्वयाऽप्यु-ररीकार्यम् । इममेव हेतुमाहाचार्यस्तद्व्यपदेशादिति ॥ १३ ॥

इतरस्याऽप्येवमसंश्लेषः पाते तु ॥ १४ ॥ पापस्य शास्त्रविरोधित्वेन शास्त्रीयज्ञानेन समं विरोधो भवतु

त्यादि \* । \* सेति \* चित्ताशुद्धिः \* क तत्प्रसङ्ग इति \* अन्योन्याधीनोत्पत्तिकत्वं हान्योन्याश्रयः । इह तु श्रवणादि रूपसामग्न्या झानोद्यस्तयैव च चित्ताशुद्धिनाश इति नान्याधीनोत्पत्तिकत्वमतः काऽन्योन्याश्रयप्रसङ्गः । नतु तथाष्यभुक्तेन कर्मणा झानसामग्रीषन्या भविवितचेत्त्रताहुः \* झानसामग्न्या इत्यादि \* । यदि हि कर्ममात्रमभुक्तं न क्षीयेत तदा प्रायश्चित्तविधिरनर्थकः स्यात् । यदि चिक्ममात्रमभुक्तं न क्षीयेत तदा प्रायश्चित्तविधिरनर्थकः स्यात् । यदि चिक्ममात्रमभुक्तं न क्षीयेत तदा प्रायश्चित्तविधिरनर्थकः स्यात् । यदि चिक्ममात्रमणं स्वसजातीयसन्तानमुत्पाद्येत् तदा झानसाधने प्रवृत्ययुपपत्या झानसामग्रीविधिरानर्थक्यमापद्यते । अतस्तदभावाय प्रारब्धस्यैवाभुक्तस्याक्षयः कियमाणसंचितयोस्तु प्रायश्चित्तादिना क्षय इत्यवदयमङ्गीकार्यम् । एवं सित प्रारब्धं भुज्ञानस्यापि क्रियमाणसिञ्चतयोः क्षये झानसामग्न्या बिष्ठष्टत्वात्तयेव चित्ताशुद्धिनिवृत्तौ तत्योषकस्य कर्मणो निरालम्बनत्या दुर्बल्खान्त्र सामग्रीप्रतिबन्ध-कत्त्वमिति त्वयाऽपि श्रोतवादिनाङ्गीकार्यम् । इममेव हेतुं पूर्वपिक्ष-बोधनाय, तद्व्यपदेशादिति पदेनाह । तस्मान्न कोऽपि दोष इत्यर्थः ।

अश्रेषश्चितिस्तु, यथा पुष्करपलाश आपो न श्विष्यन्त शति छा-न्दोग्ये उपकोसलविद्यास्था बोध्या।साऽत्र न लिखिता। सहकारित्व-सूत्रे ज्ञानस्य कर्मस्वभावनाशकताया ब्युत्पादिततयातत एव निर्वा-हादिति ॥ १३॥

इतरस्याऽप्येवमसंश्ठेषः पाते तुशसूत्रमवतारयन्ति । अ पापस्यत्यादि

नाम । धर्मस्यातथात्वेनाविरोध एवे साश्क्वानिरासाय पूर्वन्यायातिदेशमाह । इतरस्य पुण्यस्याप्येवं, पूर्वस्य नाश उत्तरस्या श्लेष इसर्थः । अतिदेशाद्धेतुरिप स एव क्षेयः । तथाहि । उभे उ हैवैष
एते तरित । क्षीयन्तेचास्य कार्माणीति सामान्यवचनाज्क्षानािष्धः
सर्वकर्माणीति स्मृतौ सर्वशब्दाच तथा । अथेदं शङ्काते । मर्यादामार्गीयत्वाज्ज्ञानानन्तरं भरतवत् सङ्गदोपेण भगवद्भावाच्च्युतौ
सङ्गजदोषोत्पत्तिवद्ग्रे विहितनिषद्भर्कणोरप्युत्पत्तिर्ववतुं शक्येति क्षानस्य न सर्वात्मना कर्मविरोधित्विमिति । तत्र निर्णयमाह ।
पाते । भक्तिमार्गे भगवद्भावाच्च्युतिः पात इत्युच्यते । तुर्प्यथे ।
अपिशब्दे वाच्ये व्यवच्छेदार्थकतुशब्दोक्त्याऽस्मिन्मार्गे पापस्य
व्यवच्छेद एव । न कार्हिचिन्मत्पराइति वाक्यात् । परन्तुमर्यादामार्गीयत्वात् पारब्धभोगार्थं प्रभुश्चेत्तथा करोति तद्भावे पूर्णे सित्

इत्याशङ्कानिरासायेति \* । इति हेतोः पूर्वपुण्यस्यानाश उत्तरस्य च संश्लेषो भवत्विति शङ्कानिरासायः ।

नतु हतोरकथनात् कथं पुण्यस्य तथात्वं क्षेयमित्यत आहुः अविने देशादित्यादि अ। उमे हावेष इति श्रुतिस्तु शारीरब्राह्मणस्या। उमे हावेष पते तरत्यऽमृतः साध्वसाधुनी इत्यादि। द्वितीया तु मुण्ड-कस्या। सूत्रशेषमवतारयन्ति। अ अथेदिमत्यादि अ। अ सङ्गाने दोषांत्पत्तिवदिति अ। ज्ञानानन्तरं यथा सङ्गाने वोषांत्पत्तिवदिति अ। ज्ञानानन्तरम्। व्याकुर्वान्तः। अ मक्तीत्यान्दि ॥ अत्र इति अ। ज्ञानानन्तरम्। व्याकुर्वान्तः। अ मक्तीत्यान्दि ॥ वाक्यं तु तृतीयस्कन्धं कापिलयं न कार्हि चिन्मत्पराः शान्तक्षं नङ्ख्यन्ति नोऽनिमिषो लेढि हेतिः। येषामहं प्रिय आत्मा सुनत्तश्च सखा गुरुः सुहदो दैवमिष्टम इति। अत्र मत्परा न नङ्ख्यतीति कथनात् पातव्यवच्छेदलामः। ॥ तथा करोतिति ॥ । मक्तिमावं प्रातिवध्नाति। तद्र्थं प्रतिवन्धकरणं हेतुः ॥ तद्भाव इत्यादि ॥ । ॥ तद्दैवं मवतीति ॥ । यदा मिक्तम्बद्मातिष्वन्धस्तदा भरतवद्मयान्यान्ति।

तथाच तिस्मन् ससप्युत्तरस्य कर्मणोऽसंश्लेष एवेसर्थः।
पूर्वसूत्र एवमेवाश्लेषकाब्दस्य व्युत्पत्तेः। अतिदेशस्येवम्पदेनैव
प्राप्तेः सर्व सूत्रं तत्परत्वेन न व्याख्येयम्। पातशब्दस्य देहपातं
तुशब्दस्यावधारणपर्थमुक्त्वा देहपाते मुक्तेरावश्यकत्वावधारणं वाक्यार्थ इति चोक्तिर्न साधीयसी । मुक्तिपापकपदाभावाद्, भोगेन
त्वितरे क्षपित्वाऽथ सम्पद्यत इसम्रे वक्तव्यत्वाच्च ॥ १४ ॥

अनारब्धकार्ये एव तु पूर्वे तदऽवधेः ॥ १५ ॥

ननु देहस्य कर्मजन्यत्वात्तकाशे तकाशस्यावश्यकत्वाच्च-अक्षाविदः पवचनानुपपत्तिः।एवं सति ब्रह्माजिज्ञासोर्गुरूपसत्त्यादिं-

सत्त्वादिर्भवति। \* असंश्लेष पवेति \*। ततुपाख्याने, स च तदा पितृसित्रधावेवासधीचीनिमिव स्म करोतीति वाक्येन ताहराकर्म-षांधनादग्रे च जीवन्मुक्तत्वबोधनादसंश्लेषः। % प्रवमेवेति %। अनुत्पत्तिकपत्या।

नतु सर्वस्य सूत्रस्यातिदेशपरत्वे को दोषो, येन एवं विभज्य व्याख्या-यत इत्यत आहुः। अ अतिदेशस्येत्यादि अ। अ तत्परत्वेनेति अ अतिदेशपरत्वेन। तथाच शेषवैयर्थ्यमव दोष इत्यर्थः।एवं मर्यादामा-गॅंऽपिश्रह्मझानोत्तरं भक्ती यदा प्रतिबन्धस्तदापि प्रारच्धमात्रस्यैव भागो, न तु क्रियमाणसश्चिताश्यां दुरहष्टे।त्पित्तिरित्यर्थः सिद्धः। अत्रान्ये-पां व्याख्यानं पातशब्दस्येत्यादिनाऽनू च दूषयन्ति। अ उक्तिनं सा-धीयसीत्यादि अ। नतु सूत्रे मुक्तिप्रापकपदाभावेऽपि फलप्रकरण-त्वात्तद्वुरोधेन तथा कल्पने को दोष इत्यत आहुः। अ भोगेनेत्या-दि अ। तथाच तैः सम्पद्यत इत्यस्य मुच्यत इति व्याख्यानात्त्रस्य मुक्तरत्र सिद्धौ तन्मतेऽप्रिमस्त्रान्तरे भोगेन कर्मक्षपणानन्तरं प्रह्मस-म्पत्तिक्षपमुक्तरेव व्याख्यानात्त्रद्वैयर्थ्यमेव दोष इत्यर्थः॥ १४॥

अनारब्धकार्थे एव तु पूर्व तद्वधेः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* निवत्यादि \* । \*तन्नारो तन्नारास्येति \* कर्मनारो देहनारास्य । \* एवं सतीति \* ब्रह्मविद्यो देहन्त्ररो सति \* । साधनाऽसम्भवः । आचार्यवान् पुरुषो वेदेति श्रुतेस्तद्दभावेन ज्ञानमार्गो च्छेदेन भक्त्युच्छेदमसङ्ग इसाशक्का समाधके। पूर्वे पूर्वसृत्राभ्यां
ज्ञाननाश्यत्वेन ये मोक्ते पापपुण्ये ते नाशेषे, किन्त्वनार्ब्धं भोग्नायतनलक्षणं कार्यं याभ्यां ते एवसर्थः । निन्वतरिनरपेक्षं हि ज्ञानं
स्वशक्त्यवाप्रिरेध इव कर्माणि दहतीति पूर्वमुक्तं, तथा सस्यशेषमेव
तद्दतीति वक्तुं युक्तं, न तु सशेषम् । शक्तरिशिष्टत्वातः । नच
कर्मनाशेऽपि संस्कारवशातः कुलालचक्रश्रमित्रचद्दासनावशादेहादिसत्तया प्रवचनाद्यपपत्तिरिति बाच्यम् । ज्ञानस्य सर्वतो बलवक्रश्रमिरनुवर्तितुं शक्रोतीसाशङ्क्रयार्ब्धकार्यादहने हेतुमाह—
तद्वधेः।तज्ज्ञानेनारब्धकार्याऽदहनं यत् तद्खिलकारणकारणत्वेन
अखिलस्य पूर्वविधिष्टपभगवदिच्छालक्षणाद्यतोरिसर्थः । यत्र तस्याऽपि दहनेच्छा तत्र तथैवेति निग्रदाशयः । अत एवाग्रे तथा

तद्भाषेनेति \* आचार्याऽभावेन । \* भक्त्युक्छेदप्रसङ्ग इति \* । निरूपिधस्नेहात्मिका हि भक्तिरात्मत्वेन ज्ञाने स्ति भवति । आत्म- त्वेन ज्ञानं च परम्परया आचार्याधीनमतस्तद्भावे तत्व्रसङ्ग इत्यर्थः। मुक्त्युछेदप्रसङ्ग इति चा पाठः।

व्यक्ति । \* पूर्वत्यादि \* । \* नारोषे इति । न याव-साविच्छन्ने नर्यते इति रोषः । \* ते पवेति \* । दहात इति रोषः । तथाचापरोक्षेणापि ज्ञानेनारञ्चकार्यमेव कर्म दहात इति रारीरा-रम्भकस्य कर्मणः सत्त्वेन रारीरस्यापि सत्वान प्रवचनाद्यनुपर्णत-रित्यर्थः । हेतुं व्याख्यातुं सूत्ररोषम्यतारयन्ति । \* नन्धित्यादि \* । न तु सरोषमिति \* न तु प्रारञ्चकं मेक्पं रोषं स्थापित्वा । हेतुं व्याकु-वन्ति । \* तदित्यादि \* । \* तत्र तथेविति \* । ताहरास्यते प्रारण् व्यक्तमणोऽपि दाह एव । अत्र गमकमादुः । \* अत एवाप्रे तथा वस्यत इति \* अतोऽन्यापीति सूत्रे वस्यत इत्यर्थः । मर्यादामार्थः वक्ष्यते । अत एव श्रीभागवते मृगदारकाभासेन स्वारब्धकर्मणा योगारम्भणतो विश्वंशित इति, उपभोगेन कर्मारब्धं व्यपनयिन्न-ति च भरतं प्रति वचनं गीयते । एवं सित मिणिमन्त्रादिप्रतिवद्ध-शक्तरग्नेरिव ज्ञानस्याप्यदाहकत्वे न काचिद्धानिरिति सर्वमनव-द्यम् । इच्छाप्रतिवद्धतादशायां न प्राचीना दशास्तीति तद्व्यव-च्छेदशापनाय तुशब्दः । एतेन भगवद्भावस्य सर्वतो बलवन्त्वाद् कथं तस्य पात इति शङ्का निरस्ता । भगवदिच्छाया मूलकारण-त्वेनोक्तोस्तस्याः सर्वतो बलिष्ठत्वात् । तथेच्छा च स्वकृतमर्यादा-पालनाय पुष्टावङ्गीकृतेन तथेति सर्वमनवद्यम् ॥ १५ ॥

अग्निहोत्रादि तु तत्कार्यायैव तद्दरानात्॥ १६॥

ननु पारब्धं हि पाचीनं, तन्नाशाय तद्भोग एव कर्त्तव्यो ब्रह्मविदा, न तु विहितमन्यद्प्यग्निहोत्रादि । प्रयोजनाभावात । हश्यते च तादशानां तत्करणमत उत्तरस्य कर्मणः संश्लेष आव-श्यक इसाशङ्क्य तत्प्रयोजनमाह । तुशब्दः शङ्काव्युदासकः।

प्रारब्धकमसत्तायां मानमाहुः। \* अत एवेत्यादि \* । \* भरतं प्र-तीति \* प्रतिर्रुक्षणे। भरतं लक्षीकृत्य। अदाहकत्वे इति भिन्नं पद-म् । तथेच्छेति प्रारब्धस्य भोगेनापनयनेच्छा। \* न तथेति \* । न तस्य भोगेनापनयेच्छा॥

अन्ये तु-तद्वधेरित्यस्य, तस्य तावदेव चिरं यावन्न विमो-क्ष्येऽथ सम्पत्स्य इति प्रारब्धस्य शरीरपाताविधश्रुतेरित्यर्थमाहुः। तत्रापि प्रवृत्तफलस्य कर्मणोऽनाशे हेतुस्तु मृग्यः। सोऽन्न सिद्धाः नते विवृत इति तन्मतेऽपि नातो विशेष इति बोध्यम्॥१५॥

अग्निहोत्रादि तु तत्कायांयैव तद्दर्शनात् ॥ सूत्रमवतार्थ विष्टण्वन्ति । \* तुराब्द इत्यादि \* । केचिदित्यादिना परमतमुपक्षिप्य

अग्निहोत्रादिविहितकर्मकरणं तत्कार्यायेव भोगकार्याय प्रारब्धनाशायेवेखर्थः । येषामग्निहोत्रादिकारकं प्रारब्धमिस्त तेरेव तन्नाशाय
भोगवत्तदिप क्रियते, न त्वतादृशैरत एव न सनकादीनां तथात्वम् । कुत एतत् ? तद्दर्शनात् । यथाकारी यथाचारी तथा भवति
साधुकारी साधुभवित पापकारी पापो भवित पुण्यः पुण्येन कर्मणा भवित पापः पापेनेति श्रुतिः पूर्वकर्मणोऽग्रिमकर्महेतुत्वं द्रशयतीति नानुपत्तः काचित् । केचित्तु ज्ञानस्य यत्कार्य तदेवाग्नहोत्रादेरिति तत्कार्यायेति पदस्यार्थं वद्नित । स न साधुः । तदधिगम इत्युपक्रमाद् ब्रह्मविदः प्रारब्धात्मकप्रतिवन्धनाशे मोक्षस्य
पूर्वज्ञानेनेव सम्पत्तेः कर्मणो वैयर्थ्यापातात् । तमेतं वेद्नानुवचनेनेसादिश्रुतिदर्शनं दर्शनपदार्थ इसपि पूर्वविरोधादुपेक्ष्यः ॥ १६ ॥

### अतोऽन्यापि ह्येकेषामुभयोः ॥ १७ ॥

तदंत्रं पूर्वसूत्रचतुष्टयेन मर्यादामार्गीयभक्तस्य मर्यादयेव मु-क्तिपतिबन्धसम्भवस्तयेव तन्नाशश्चीत् निकापतम् । अथ पुष्टिमा-गीयस्य विनैव भोगं प्रारब्धं नश्यति न वेति विचार्यते । तत्र

दूषयन्ति । \* स नेत्यादि \* । \*प्रारच्धात्मकप्रतिवन्धनाशे इति \* । तस्य तावदेव चिर्गमिति श्रुतेस्तस्य नाशे । \* पूर्वविरोधादिति \*ए-तस्माद्वाक्यात्, पूर्व मनसेवावाप्तच्यं, मनसेवानुद्रष्टव्यामत्यवधारण-श्रावणेन सूत्रकृतापि तद्दाधिगमसूत्रे ज्ञानादेव कर्मनिवृत्तिकथनेन उक्तश्रुतौ च यज्ञादेविविदिषाफलकत्वस्य ज्ञानपर्यन्तत्वस्य वा बोधनेन तद्विरोधात् । नच सहकारित्वसूत्रविरोधः । प्रारच्धनाशकत्वना-पि तदुपपत्तरविरोधात् ॥ १६ ॥ ६ ॥

अतोऽन्यापि होकेषामुभयोः॥ एतस्याधिकरणस्य न पूर्वदो-षत्विमिति बोधनाय पूर्वोक्तमनुवदन्त एतद्वतारयन्ति। \* तदेवीम-त्यादि \*। \* अथेत्यादि च \*। पूर्वपक्षमाद्यः। \* तत्रेत्यादि \*। भोगैकनाइयस्वभावत्वात्तस्य न तं विनाऽस्यापि तम्रक्यतीति प्राप्ते निर्णयमाह । एकेषां पुष्टिमार्गीयाणां भक्तानाभुभयोः प्रारब्धाप्रा-रब्धयोभींगं विनैव नाक्षो भवति । कुत एतत्? तन्नाह । अतः । श्रुतेः कर्मणो ज्ञाननाइयत्वनिरूपिकायाः। ब्रह्मविद एव प्रवचना-दिनिरूपणेन तदनाइयपारब्धाख्यकर्माक्षेपकश्रुतेश्च।अन्यापिश्रुतिः। पत्र्यते । तस्य पुत्रा दायमुपयन्ति सुहृदः साधुक्रुसां, द्विषन्तः पा-पक्रुसामिति । ज्ञानभोगाभ्यां कर्मनाक्षानिरूपकश्रुसाऽस्याः श्रुतेर्वि-रोधपरिहारायावद्यं विषयभदो वाच्यः । नच काम्यकर्मविषयेयं श्रुतिरिति वाच्यम् । तद्धिगम उत्तरपूर्वाघयोरश्रुषविनाक्षाविति स्त्रेणेतरस्याप्येविपितस्त्रावयवेन चाऽविशेषेणारब्धातिरिक्तकर्म-

\* तस्येति \*। प्रारम्धस्य \*। तं विनेति क्र । भोगं विना। \* अ-स्यापीति क्र । पुष्टिमागींयस्यापि। ज्याकुर्वन्ति । क्र एकंपामित्या-दि क्र । क्र तदनाइयेति क्र । ज्ञानानाइयेत्यर्थः । तस्य पुत्रा इति भृतिस्तु शाट्यायनिनामस्ति॥

नतु सुत्रे, एकेषामिति पदेन पुष्टिमार्गीया एव विवस्यन्त इस्यत्र कि गमकमित्याकाङ्कायामन्यथानुपपत्ति तथात्वेनोपपादयन्ति
\* ज्ञानभोगाप्त्यामित्यादि \* । अर्थस्तु प्रकटः ॥ अन्येतु, अतोऽग्निहोत्रादेनित्यात्मकर्मणोऽन्याऽप्यस्ति साधुकृत्या या फलमभिसन्धाय
क्रियते । तस्या एष विनियोग उक्त इति व्याकुर्वन्ति । तथा सत्येवं
नित्यकाम्यकर्मभेदेन श्रुत्योर्विषयभेदे सिद्धे विरोधाभावात् सूत्रं
चैकेषामिति पदेन शाखिनां परामर्शादुमयोरित्यनेन जैमिनिवादरायणयोराचार्ययोः परामर्शाच्छरुतौ सूत्रेचानुपपत्त्यभावात् कथमधिकारिकृतविषयभेदावगमः, कथं च प्रारब्धकर्मणोऽत्र विषयत्वावगम
इत्याकाङ्कायां तद् दूषितृमाद्यः । नचेत्यादि \* । तथाचेवं नित्याग्रिद्दोत्रादेरस्या विषये भेदितेऽपि, तद्धिगमादिस्त्राद्विषयो न
भिद्यत इति, तद्ययेषीकात्लं यथा पुष्करपलाश आपः, उभे होवेष
पते इत्येताश्यो विषयभेदाभावात्तासां विरोधो दुष्परिहरः । नच

णोरिष्वलयोर्नाशिनकपणात्। पापक्रसायां काम्यत्ताऽसम्भवाच ।
तस्मादसनुप्रहभाजनस्य भक्तस्य स्वप्राप्तिविलम्बमसहिष्णुर्भगवानः
अस्य मारब्धमेतत्सम्बन्धिगतं कृत्वा तस्य तेन भोगं कारयति ।
मारब्धं भोगैकनाश्यमिति स्वकृतमर्यादापालनाय न नाशयति ।
नच तयोरमूर्तत्वेनाकृताभ्यागमप्रसङ्गेन च नैवं वक्तुमुंचतिमिति
वाच्यम् । ईश्वरत्वेनाऽन्यथापि करणसम्भवात् । मर्यादाविपरीतस्वक्षपत्वात् पुष्टिमार्गस्य न काचनात्राऽनुपपित्तर्भावनीया ।
तस्या अत्र भृषणत्वात् । अत एवैकेषाभिति दुर्ल्भाधिकारः सुचितः ॥ १७ ॥

# यदेव विद्ययेति हि ॥ १८ ॥ ननु यदेव विद्यया करोतीति श्रुसा विद्यापूर्वकं कर्मकरणे

येषामक्षेषो व्याख्यातस्तेषां विद्यमानत्वादयं तेषां विनियोग इति विषयमेदात सुपरिहर इति वाच्यम् । विद्यमानाक्षेष्णस्य प्रागेष्व दृषितत्वात् । श्रानोत्तरं स्वर्गादिलौकिककामनोत्पत्त्यसम्भवेन काम्यायाः साधुकृत्याया उत्पत्तंवक्तुमशक्यत्वाश्च । श्रुतौ पापकृत्यान्विनयोगस्याप्युक्तत्वेन तत्यां च फलामिसन्धानासम्भवेन काम्यत्वासम्भवाश्च विषयश्चतिवरोधोऽपि दुष्परिहरः । अतस्तदभावायान्वश्यमधिकारिभेदः प्रारब्धात्मककर्मविनियोगश्चाऽताश्युपेयः । उन्भयपदे आचार्यद्वयप्रहणमप्यसङ्गतम् । सन्निधौ जैमिनरश्चतत्वात् । सामान्यशब्दस्य चोपस्थितार्थकत्वनियमेन बाधकं विना तत्त्यागान्योगात् । अत उक्तरीत्यैव मन्तव्यमित्यर्थः । तदेतच्चतुर्थस्कन्धीये तत्त्वदीपप्रकाशे सम्यग् व्युत्पादितमिति प्रभुचरणैनित्रोक्तम् । सिन्द्यमाहुः । क्षतस्मादित्यादि क्ष । पुनः किश्चिदाशङ्क्य परिहर्गन्त । क्षन्य तयोरित्यादि क्ष । तथाचेदं तवापि तुत्यमतः परिहारसाम्यान्न पर्यनुयोग उचित इत्यर्थः ॥ १७ ॥

यदेव विद्ययेति हि॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \*।

वीर्यातिशयः फलं श्रूयते। अतो ब्रह्मविद्यावतोऽिपतथात्वस्योचितत्वात् तदुत्तरस्याश्चेष इति यदुक्तं तन्नोपपद्यत इति प्राप्ते, आह ।
यदेवेति । हि यस्माद्धेतोस्त्वया यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपविषदेति श्रुतिरेव ब्रह्मविदोऽिप कर्मोत्पित्तमसिक्षकात्वेनोदाहृता ।
सा तु न तत्समर्था । तथाहि । ॐमिस्रेतदक्षरमुद्गीथमुपासितेत्युपत्रम्य तस्य रमतमत्वं मिथुनक्षपत्वमनुज्ञाक्षरत्वं त्रयीपद्यत्तिहेतुत्वं
च निक्ष्ण्येतदग्रे यदेव विद्ययेखाद्यक्ता, इति खल्वेतस्यवाक्षरस्योपव्याख्यानं भवतीत्युपतंहारादुद्गीथोपासनाविषयमेव, यदेव विद्ययेति वाक्यमिति ज्ञायते । तनोक्तरसत्मत्वादिप्रकारकोपासनानां मध्ये यदेव विद्यया करोति तदेव वीर्यवत्तरं भवतीति तद्र्थ इति न
ब्रह्मविद्यागन्योऽपीति न सा शङ्काऽत्र सम्भवतीसर्थः । यद्वा ।
उक्ताशङ्कानिरासायैवाह । यदेवेति । ब्रह्मविद्धि पारब्धक्षयायैव
कर्भ कुरुते तत्त्वन्यकृतात् कर्मणः सकाशात् सवासनतन्नाशनाद्

<sup>\*</sup> तथात्वस्येति \*। कर्मणो वीर्यवस्वस्य । तथाच यदि ब्रह्मविद्या-वतः कर्मसंसगा न स्यात्तद्यं श्रुतिर्विद्यया वीर्यवत्तां कर्मणा न श्रा-वयेत् । अतस्तद्ग्यथाऽनुपपत्या अस्त्रपादिवाक्यानां विद्यास्तावकत्व-मेवाङ्गीकार्यामिति पूर्वोक्तं नोपपद्यत इत्यर्थः । परिहारं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* हीत्यादि \*। \* तेनेति \*। वाक्यस्य प्रकरणाव-रुद्धत्वेन । तथाचानुपपत्यमावान्नेतेषां स्तावकत्वं शक्यवचनमतः पूर्वोक्तं साध्वेवेत्यर्थः । अस्मिन् पक्षं सूत्रयोजना तु, यदेव विद्ययेति वाक्यं हि यतो हेतोः, इति प्रकरणावरुद्धं, तथाच न ब्रह्मविद्यावतः कर्मप्रसञ्जिकामत्यर्थः। श्रद्धोपनिषदोः साधारणत्वात् तत्समिभव्याह-ताया विद्याया अपि साधारण्यमेवोचितं, न तु सङ्कोचनामिति क-श्चिच्छङ्केत, तदर्थं प्रकारान्तरेणार्थमाद्यः। \*यद्वा उक्ताराङ्केत्यादि \*। \* सवासनतन्नाशनादिति \*। सवासनप्रारब्धनाशनात् । तथाच सङ्कोचनामावेऽपि पूर्वोक्तार्थासद्धिरप्रत्यूहेति न तेषां स्तावकत्विम-

वीर्यवत्तरं भवसेवेति नानुपपत्तिः काचिदिसर्थः। यद्वा। ननु पुष्टिमार्गायस्य प्रारब्धस्यापि भोगं विनैव नाश इति श्रुत्वाऽसम्भावनां कुर्वाणं प्रति कैमुतिकन्यायेन तत्परिहारमाह । यदेवसादि ।
जीविनिष्ठा विद्या हि भगवज्ज्ञानशक्तरंशभूता। एवं सित यत्र धर्मसम्बिन्धिसम्बन्धादन्येभ्योऽतिशयं कर्मणि वदति श्रुतिस्तत्र साक्षाद्रिमसम्बन्धेऽतिशयितकार्यसम्पत्तौ कथमसम्भावना कर्त्तुमुचितेति निग्रहाशयः। अत एव हेत्रुवाची हिशब्दः॥ १८॥

भोगेन त्वितरे क्षपित्वाऽथ सम्पद्यते ॥ १९ ॥

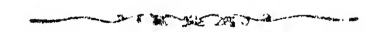
पुष्टिमार्गीयफलपाप्ती प्रतिबन्धाभावं सोपपित्तकमुक्त्वा तत्पा-प्रिप्रकारमाह । इतरे । अग्रे प्राप्यालौकिकदेहाद्भिने स्थूललिङ्ग-श्रीरे क्षपित्वा द्रीकृस, अथ भगवल्लीलोपयोगिदेहपाप्यनन्तरं भोगेन सम्पद्यते । सोऽञ्जुते सर्वान् कामान सह ब्रह्मणा विप-श्रिनेति श्रुत्युक्तेन भोगेन सम्पद्यत इसर्थः । श्रुस्थिस्त्वानन्दमया-ऽधिकरणे निक्षितः।अलौकिकत्वं विनोक्तदेहं विना चोक्तफलपा-सर्व्यवच्छेदकस्तुशब्दः ॥ १९ ॥

> इति श्रीवेदच्यासमतवर्त्तिश्रीवल्लभाचार्यविरचिने ब्रह्मसूत्राऽणुभाष्ये चतुर्थाऽध्यायस्य प्रथम पादः ॥ ४ ॥ १ ॥

स्थर्थः । एतेन जन्मादिसूत्रभाष्ये व्युत्पादितं पूर्वोत्तरकाण्डयोः पर-स्पराङ्गत्वमपि समर्थितं ज्ञेयम् । पूर्वोक्तमर्थे सगृह्णन्त एतत्सूत्रस्य तात्पर्यान्तरमाहुः । \* यद्वा निवत्यादि \* ॥ १८॥

भोगन त्वितरे क्षपित्वाऽथ सम्पद्यते ॥ भाष्यमत्रातिरोहि-तार्थम् । अत्र क्षपणं च कुरुक्षेत्रप्रसङ्गे वजभक्तानां जीवकोशध्वस- रूपस् । भोगश्चतद्नन्तरद्रानादिरूपो जीवद्द्यायामेव भवतीत्य-वान्तरफलपरिसमापिरिति मम प्रतिभानि । अत्यन्तानुप्रहे तु स्थूल-स्य लोकवत् क्षपणं, सूक्ष्मस्य, वाङ् मनसीतिवक्ष्यमाणरीत्या ततस्त-द्व्यवहितमेवालोकिकदेहप्राप्त्या भोगसम्पत्तिरिति श्रेयम् । अत्य मतान्तरीयव्याख्यानस्यादृषणात् तद्पि श्रानमागीयमयोदाभिक्तमा-गीयपरतया संत्राह्यमिति सूचितं श्रेयम् ॥ १९॥ ७॥

इति श्रीमद्वलभाचार्यचरणनखचन्द्रनिरस्तहृदयघ्वान्तस्य श्रीपीताम्बरात्मजस्य पुरुपोत्तमस्य कृती भाष्यप्रकाशे चतुर्थाध्यायस्य प्रथमः पादः॥४॥१॥



#### अथ चतुर्थाध्यायस्य द्वितीयः पादः।

# वाङ् मनासि दर्शनाच्छब्दाच्च ॥ १ ॥

पूर्वपादे लोकिक शरीरे क्षपियता अलोकिकं तत्प्राप्य फलेन सम्पद्मत इति निर्फापतम् । अथात्रदं चिन्त्यते । भक्तस्य सूक्ष्म-शरीरस्य क्षपणं नाम किं तत्स्त्रफपनाशनमृत माणस्पर्शाद्मयश्चा-मीकरत्विषव तस्यवालोकिकत्वसम्पादनं भगवदनुष्रहादिति । अत्रोत्तर एव पक्षः माधीयानिति भाति । तथाहि । यथा पूर्व सं-सारिण एव जीवस्य तदनुष्रहात पूर्वावस्थापगमो मुक्त्यवस्था चो-च्यते तथात्राऽपि वक्तुमुचितत्वात्। न तस्मात् प्राणा उत्क्रामन्य-त्रेव ममवलीयन्त इति श्रुतिस्तु जीवस्य सायुज्यमुक्तिकाले त-त्प्राणादीनामपि तथवाहात एवाग्रे ब्रह्मव सत् ब्रह्माप्येतीत्युच्यते।

वाङ् मनिस दर्शनाच्छद्याच ॥ अथ हितीयपादं व्याचिख्या-सवः पदार्थानां तत्सङ्गतेश्च पूर्व कारिकाभिनिक्षितत्वादिहाऽधि-करणमङ्गतं वक्तुम्, अतीतपदान्ते यिन्नकृषितं तद्गुवद्यन्ति \* पूर्व-पाद् इत्यादि \* । \* अळांकिकं तत् प्राप्याति \* । अळांकिकं देहं ळव्ध्वा । अळांकिकदेहस्वरूपं त्वये वक्तव्यम्, ब्राह्मेण जैमिनिरित्या-विभः । प्रकृतं वक्तुमादुः । \* अथेत्यादि \* । तद्नन्तरमवसरमं-ङ्गत्या एतत्पादारम्भे प्रकृतं वक्तुं तदुपोद्धातत्या इदं वक्ष्यमाणं विचार्यत इत्यर्थः। तदादुः \* भक्तेत्यादि \* । एवं मंशयमुक्ता पूर्वप-श्वमादुः । \* अञ्चत्यादि \* । \* तथात्रापि वक्तुमुचितत्वादिति \* । सूक्ष्माळङ्गशरीरात्मकं प्राणे इन्द्रियादिष्वपि हितीयस्य चतुर्थपादे तथा शण इत्यत्र जीवातिद्शेन जीवविन्नत्याद्यङ्गीकारालोकि-कावम्थापगमस्याऽलांकिकावस्थाप्राप्तेश्च वक्तुमुचितत्वात् । \* त-थवाहेति \* । कारणभूते स्ति लयमाह । तथाच पुष्टिमार्गे तेषाम- पुष्टिमार्गीयस्योक्तमुक्तयभावान्तेयं तद्विषयिणीति प्राप्ते प्रतिवदामः। ब्रह्मांशत्वेन जीवस्यानन्दात्मकत्वान्तिर्दोषस्वरूपत्वान्तिसत्वाच्च दो-पाणां वागन्तुकत्वात्तदपगमे तस्य तथात्वमुचितम्। पाणादयस्तु न तादृशा इति तद्दृष्टान्तनात्रापि तथात्वं न वक्तुं शक्यम्। देहे- न्द्रियासुहीनानां वैकुण्ठपुरवासिनामिति श्रीभागवतवाक्याच्च।

ऽलीकिकत्वापादनपक्ष एव साधीयानित्यर्थः। सिद्धान्तमाहुः अब्रह्मां-शत्वेनेत्यादि \* । अयमर्थः । श्रुतौ हि त्रिविधा सृष्टिर्राभप्रतिति क्षायते । ब्रह्मवित्प्रपाठके आनन्दमयस्य ब्रह्मत्वपरिचायनार्थ, त-स्माद्वा एतस्मादित्यादिना, स आत्मान स्वयमकुरुतेति वारत्रयं कथनात् । श्वेतकेतूपाख्याने च कार्यस्य कारणानन्यत्वे, मृत्पिण्ड-नखनिक्टन्तनळोहमण्यात्मकद्दष्टान्तत्रयकथनाश्च तासु विधासूचनीच-भावोऽपि मृद्पेक्षया, अयसस्तद्पेक्षया लोहस्योत्कृप्रतायाः सर्व-जनीनत्वात् । ब्रह्मवित्प्रपाठकेऽपि सोऽकामयतेत्यादिना पूर्वमुक्तायाः स्टेरसद्वा इदमम् आसीदित्यनेनासत्त्वकथनपूर्वकं तदात्मानः स्वयमकुरुतेनि सृष्टेः सुकृनत्वश्रावणाच । तदेतत्सृष्टित्रयं तदुन्क-र्षादिकं च पुष्टिप्रवाहमर्यादाग्रन्थे आचार्यचरणेरिच्छामात्रेण मनस्-त्यत्र सूचितम् । तत्प्रपञ्चश्चास्मित्पतृचरणकृतात्ताद्ववरणाद्वगन्त-व्यः। एवं सति यत्न पुष्टिमार्गीया जीवा मार्यादकसृष्टिपातिनस्तत्र ब्रह्मांशत्वेन जीवस्यातिरोहितानन्दत्वं तत्र स्वानन्दात्मकत्वान्निद्धि-स्वरूपत्वाच जीवस्य तथात्वं युक्तम् । प्राणाद्यस्तु सृष्ट्यन्तरस्थाः असद्वा इदमय आसीत्तदाहुः किं तदसदासीदित्यृषयो वा व तेऽग्रे असदासीत्तदाहुः के ते ऋषय इति प्राणा वा ऋषय इति वाजिनां श्रुतौ प्राणा असत्पदेनासाधुतया श्राविता इति पुष्टिसृष्टिस्यत्वाभावा-न्न ताहशाः। धर्मान्तरैर्जीवतील्येऽपि स्वरूपतो न जीववन्निर्दुए। इति जीवदृष्टान्तेन प्राणादिक्षे सूक्ष्मशरीरे लीकिकत्वापगमेनालीकिक-त्वं न वक्तुं राक्यम् । अयं च पक्षो, देहेन्द्रियासुहीनानामिति सप्तम-स्कन्धवाक्येनोपष्टभ्यते । अतस्तत्त्यागपक्ष एव साधीयानित्यर्थः। नच छौिककत्वविशिष्टदेहादिरत्र निषिद्ध्यत इति वाच्यम् । सामान्यनिषेधे वाधकाभावाद । नच तद्नुभव एव बाधक इति वाच्यम् । भगवत इव तदीयानामिष तेषां तथात्वे वाधकाभावाद ।
नन्वागन्तुकत्वमेव बाधकिमिति चेन्मैवम् । यथा व्यापिवैकुण्डस्याऽक्षरात्मकत्वेनाऽनागन्तुकत्वेन नैसिंगिकतद्गताऽिखलवस्तुरूपत्वेन
सामीप्यादिमुक्तिं प्राप्नुवतां भक्तानां देहेन्द्रियादिरूपमप्यनागन्तुकमेव वैकुण्डमाप्तिमात्रेण शुद्धजीवानां सम्पद्यते । तदीयत्वेन तद फलतीति यावद । तथा पुरुषात्तमलालीया आप पुरुषोत्तमात्मकत्वात्तत्राङ्गीकारमात्रेण प्राचीनाशेषपावाहिकधर्मनिष्टत्तौ शुद्धजीवस्य पुरुषोत्तमलीलात्मकदेहादिर्षि तदीयत्वेन सम्पद्यत इति नाऽनुपपन्नं र्विञ्चिद्यवहितोऽवेहि । अयमेवार्थो वाजसनियशाखायामथाकामयमान इत्युपक्रम्यात्मकाम आप्तकामो भवति, न तस्माद प्राणा उत्कामन्यत्रेव समवलीयन्ते ब्रह्मेत्र सन् ब्रह्माप्येती-

उक्तवाक्ये एव किञ्चिदाराङ्क्य परिहर्गनत । \* नच लोकिकेत्या-दि \* । \* अर्जात \* । पतद्वाक्ये । \* तद्वुभव इति \* । द्हाद्यनु-भवः । \* तथात्व इति \* । ब्रह्मात्मकत्वे । पुनः किञ्चिदाराङ्क्य परि-हर्गनत । \* निवत्यादि \* । \* मैवमित्याद्यवाहित्यन्तं च । \* अना-गन्तुकमेवेति \* । यथा लोकिकेषु देहादिषु प्रकृतिमृलकारणनया-रनुसीव्यति, एवं जीवे ऽक्षरमन्वेति । यथा प्रदीप्तात् पावकाद्धिस्फु-लिङ्गाः सहस्रशः प्रभवन्ते सक्षपा इति, यदक्षरं परमे प्रजा इति च श्रुतेः । तद्य सर्वत्र सर्वात्मकमिति जीवादि। मृतस्य तस्य आकारो जीवक्षे ऽशे नैसर्गिक एवत्यनागन्तुकम् । \* तदीयत्वेन तत्फल-तीति \* । अग्ने, ब्राह्मेण जैमिनिरित्यत्राङ्गीकरिष्यमाणत्वादावरणभू-तलौकिकापगमे भगवद्यत्तत्वियत्वेन फलतीत्यर्थः । दार्ष्यान्तिके तु बाद्रायणसूत्रोक्तः पुरुषोत्तमात्मकसदीयत्वेन सम्पद्यत इति क्षेयम् । एतं पक्षं श्रुत्योपप्रभनन्ति । \* अयमेवत्यादि \* । श्रुति व्याकुर्वन्ति । सन्तेन वाक्येन निगद्यते । अत्र प्राणशब्देन प्राणाः सर्वेन्द्रियाणि चोच्यन्ते । आत्मकामशब्देन भगवद्वाचकात्मपद्ग्रहणेन भक्तस्य स्नेहातिशयजनितप्रभुदिदक्षाच्येतिशयस्त्रादशो येन परणमेव सम्पद्येत, यदि प्रभुपाकत्र्ये क्षणमपि विलम्बः स्यात् । अतो भगवत्याकत्र्येनैवात्मस्थितिरिति ध्वन्यते । भक्तिमार्गे प्राकट्यस्यैव परमफलत्वेन तद्दश्नेनाऽऽप्तकामो भवित । ततः साक्षादाश्रेपादिनकामनायां प्राचीनदेहप्राणादेस्तद्योग्यत्वात्ते तत्रैव लीना भवन्तीति । विहःभकटस्यैवाऽन्तरिप प्राकट्यादुत्क्रमणाभाव उच्यते । आत्मातिरिक्तस्य गतिमुक्त्वा तस्य तामाह—ब्रह्मेव सन् ब्रह्माध्येतित्यनेन । उक्तरीया पुरुषोत्तमात्मकतल्लीलोपयोगिदेहिन्द्रयादिमम्पत्त्या ब्रह्मा सन्न तु ब्रह्मातिरिक्तदेहादिमानपि तादशः मन् ब्रह्म बृहत्वाद् बृहणत्वात् पुरुषोत्तमस्वरूषं प्राप्तोभवतीसर्थः। अन्यथा जीवस्य ब्रह्मांशत्वेनानन्दांशाविभीवेन च ब्रह्मत्वे प्राणानित्लयोग्न्या ब्रह्म, ताद्तरच्यवच्छेदेचानुक्तामिद्धे मिन ब्रह्मेव सन्वित्ति वान वदेत् । अन एवतद्ये च्लोकोक्तिः—अथ मन्त्येऽमृतो

<sup>\*</sup> अत्र प्राणेत्यादि \* । \* ध्वन्यत इति \* । नात्पर्यवृत्त्या वोध्यते । तात्प्यवृत्त्मिन्तु मया प्रस्थानरत्नाकरे व्युत्पादिना तता झया । \* अन्त्रेष्ठ लीना भवन्तीति \* । अन्तःप्रकटे पुरुपोत्तमा एव लीना भवन्ति । ननु पुरुपोत्तमात्मकलीलोपयोगिद्दप्राप्त्या ब्रह्मभाव एव श्रुत्यभिष्ठेत इत्यत्र कि गमकमित्यत आहुः । \* अन्यथेत्यादि \* । तथाच ब्रह्मेव सिन्नत्यस्यान्यथावेयथ्योपत्तिरेव गमिकत्यथः । उन्त्रोपष्टमभाय गमकान्तरमाहुः । \* अत एवत्यादि \* । तथाच ब्रन्ह्मभूतः प्रसन्नात्मत्युक्तरीतिको ब्रह्मभावो यदि ब्रह्मेव सिन्नत्यत्रान्भिष्ठेतः स्यात्तद्यास्मन् श्रुतेको, अथ मन्योऽमृतो भवतीत्येतावदेव वद्त्र तु तुगीयं पादम् । अतो यथोक्त एव श्रुत्यथं इत्यथः । एवमुपोन्द्यातेन पुष्टमार्गीयस्य लीक्तकदेद्दक्षपणं नाम प्राणादीनां ब्रह्मणि लय इति सिद्धम् । तदेतत्पूवपादान्तसूत्रे एव विचारणीयम् । तन्

भवसत्र ब्रह्म समञ्जुत इति । मृतिधर्मवच्छरीरं हि मर्च्य, तद्रच्वेन जीवोऽपि तथोच्यते । तथाचायं पूर्वं तादृश एव, अथ पुष्टिलीला-भवेशानन्तरममृत उक्तरूपशरीरवान् भवति, ततोऽत्र अस्मिन्नेव शरीरे ब्रह्म सम्यगऽइनुते। भगवता क्रियमाणलीलारसमनुभवतीख-र्थः।भगवान् वादरायण इमामेव श्रुति विपयीकृस तत्रोक्तप्राणा-नां लय एकदेवोत क्रमनियमोऽस्तीति संशये निर्णयमाह।वाङ् म-नसीति । तत्र हेतुईर्शनादिांत । एतद्क्तं भवति । भक्तेः स्नेहा-त्मकत्वात्तस्य प्रभुपाकट्यफलकत्वात्तदौत्कण्ठचे तस्यावश्यकत्वा-द्यं मां पञ्यत्विति प्राभित्रच्छया तस्मिन् सम्पन्ने चक्षुभ्या मनसा च तद्रपाऽमृतमनुभवतः स कोऽप्युत्कटो भावः समजनि येन प्रभुणा सह सर्वेन्द्रियव्यापारकृतीच्छा समभूत । तत्र तेपाममामध्यीद् भ-गवदानन्दमम्बन्धिमनःसम्बन्धेन तं प्राप्स्याम इति तत्रेव सङ्गताः तेनानन्देन सम्पन्ना जाताः । अयमेवार्थोऽनेन सूत्रेणाग्रिमेण चात एव सर्वाण्यन्त्रित सूत्रेण निक्ष्यते । द्रीनानन्तर्मादौ सह स-म्भाषणेच्छैन जन्यत इति, वाङ्मनिस सम्पद्मन इति छान्दोग्ये स्फुटोक्ते सम्मया चादो सैवोक्ता । एवं सति वाङ्मनिस सङ्गता

थाप्यतत्स्त्रप्रणयनं प्रति तस्य हेतुत्वं न स्फुटं भवेदिति तत्रानुका अत्र विचारितामिति इयम् । तदेतद् हृदि कृत्वाऽऽचार्यः प्रकृतं विचारयतीत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति । क्षण्मगवानित्यादि क्ष । क्षण्मगित्याहित क्ष । उक्तश्रुती सामान्यता लयश्रावणालयो युग-पदेव युक्त इति पूर्वपक्षानिरासाय निर्णयमाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्तः क्षमनियमे दर्शनस्य कथं हेतुत्वामित्यतो व्युत्पादर्यान्त । क्षण्मन्ति क्षण्मन्ति क्षण्मन्ति । भक्तस्यादकण्ठायाम् । तदान्तियादि क्ष । क्षण्मन्ति । क्षण्मन्ति । भक्तस्यादकण्ठायाम् । तदान्ति व्यवि इति पाठे तु स्नेहीत्कट्य इत्यर्थी वाध्यः ।

¾ तत्रेव सङ्गता इति ¾ । मनसेव सर्वे प्राणाः समागताः ।

सती भगवदानन्देन सम्पद्यत इति सूत्रार्थः सम्पद्यते । दर्शना-भावेऽपि वेण्वादिशब्दादपि तथा सम्पद्यत इति हेत्वन्तरमाह— शब्दाचेति ॥ १ ॥

# अत एव सर्वाण्यनु ॥ २ ॥

अत एव दर्शनाच्छब्दाच्च हेतोः सर्वाणीन्द्रियाणि, अनु सा-निष्याद् वाचः पश्चान्मनिस सङ्गतानि भगवदानन्देन सम्पद्यन्त इसर्थः । केचित्त्वत्र छान्दोग्यस्थं, वाङ् मनिस सम्पद्यते मनः प्राणे प्राणस्तेन्निस तेनः परस्यां देवतायामिति वाक्यं विषयत्वेन उक्त्वा सुत्रे वाक्पदस्य तद्द्रित्तपरत्वं वदन्ति सम्पत्तिं तन्नाशं च । तन्न साधीयः । तथाहि । वाक्पदस्य द्वत्तिपरत्वं चेच्छ्रुस्य-भिमतं स्याद सुत्रकारस्तदा तथैव वदन्न तु तत्सक्ष्पमेव वाक्य-म । तन्निर्णयार्थमेव प्रदत्तेः । मुख्यार्थसागो लक्षणापत्तिश्च ।

शेषं स्फुटम् ॥ १॥

अत एव सर्वाण्यनु ॥ एतेन श्रुती वाक्पदमिन्द्रियान्तरा-णामप्युपलक्षकमिति बोधितम् । भाष्यमत्र स्फुटार्थम् ॥

नतु या छान्दोग्यश्रुतिरत्र सम्मितित्वेन दर्शिता सैवात स-वाऽऽदतत्वाद्विषयवाक्यत्वेनाद्रणीया, ततश्च कथं भवदुक्तस्यार्थ-स्याभिसंहितत्विमत्याकाङ्कायामन्यमते तेषां बोधियतुं मतान्तरम-नुवद्गित \* केचिद्तित्यादि \* ते हि हिरण्यगर्भादिविद्यास्वपरासु च विद्यासु फलप्राप्तये देवयानं पन्थानमवतारियण्यन्तो यथाशास्त्रमु-त्क्रान्तिक्रमकथनं विद्वद्विदुषोहत्क्रान्तौ प्रकारसाम्यं च व्या-साभिमतमङ्गीकुर्वन्त उक्तरीत्या वदन्तीत्यर्थः। तन्न तथिति बोधनाय दृषयन्ति । \* तन्नेत्यादि \* । ननु सत्यमस्तीदं दृषणत्रयं तथा-प्यग्नेऽविभागो वचनादित्यनेन तत्त्वप्रलयस्य वक्षमाणत्वादत्र वृत्ति-प्रलय आद्वियत इति व्यासाद्यस्य तैर्बोधनादद्येष इत्यत आहुः। किञ्चेनं मनसीति पद्वैयर्थ्यं स्याद्, विषयवाक्योक्तक्रमसागानु-पप्तिश्चेति ॥ २ ॥

\* किञ्चेत्यादि \*। यद्यपि तत्सूत्रमन्यार्थे तथापि स्वोक्तसमर्थनाय तथार्थादरेऽपि सम्पत्तिपदस्य षृत्युपसंहारार्थकतया वृत्तिनाराना-र्थत्वमेवाभिषेतं, यथाद्भिरग्नेः। तथा सति निरन्वयो वृत्तिध्वंस इति ध्वंसकसंसर्गमात्रस्यैवापेक्षणेन ध्वंसकस्य तत्राधिकरणताऽनपेक्ष-णान्मनसीत्यधिकरणबोधकपद्वैयर्थम् । नन्वधिकरणत्वेऽनपेक्षि-तेऽप्यग्नेरप्सु प्रक्षेपे वृत्तिनाशस्य दर्शनात्र मनसीत्यस्य वैयर्थ्यामे-त्यतो दूषणान्तरमाद्यः। \* विषयेत्यादि \*। स्यादवैयर्थ्यं यदि वि-षयवाक्यत्वमस्य स्यात् । तदेव तु न । यत एतस्य विषयवाक्यत्वे सूत्रकृता तेजस्त्यागेन प्राग्रस्य करणाऽध्यक्षे जीवे लयकथनाद्यः क्रमत्य।गस्तद् नुपपत्तिश्चेत्यतो व्यासानभिष्रेतत्वावगमाद् नेकदोषग्र-स्तं तथा व्याख्यानम् अयुक्तमित्यर्थः । यत्तु दर्शनादित्यस्य व्या-ख्यानम्— इदयते हि वाग्वृत्तेमनोवृत्ताववस्थितायां पूर्वोपसंहार इति। तद्रिप न युक्तम्। परमनोवृत्तेर्वाग्वृत्तिद्वारैव गोचरतायाः प्र-त्यक्षसिद्धत्वेन वाग्वृत्त्यभावे तद्वस्थित्यवगतरशक्यवचनत्वात् । तथा विद्वद्विवुषोरुत्कान्तिप्रकारसाम्याङ्गीकारेऽपीन्द्रियवृत्युपसंहा-रो न युक्तः । प्रश्लोपनिषदि, इन्द्रियैर्मनिस सम्पद्यमानैरित्यत्रापि लक्षणापत्या सम्पत्तिपदस्य नाशार्थाङ्गीकारे च बृहदारण्यकीय-शारीरकब्राह्मस्थायाम्, एकीभवति न पश्यतीत्याहुरित्यादिकपा-यां च श्रुतौ लक्षणापस्या श्रुतिपीडाया दुर्वारत्वापत्तेः । अत एतेषु स्त्रेषुत्कामिष्यद्व्यवस्थामात्रकथनमयुक्तम् । किन्तु मुख्यतया स-द्योम्च्यमानव्यवस्थायामिन्द्रियलयकमः प्रासङ्गिकस्तूत्कामिष्यदवृ-त्तान्तः । ओकोग्रज्वलनसूत्रादिभिस्तस्यापि वश्यमाणत्वादिति ।

यद्पि भामतीनियन्धे, वाचस्तूपसंहारमहष्टं नागमोऽपि गम-यितुमहिति। आगमप्रभवयुक्तिविरोधात्। आगमो हि इष्टानुसारतः प्रकृतौ विकाराणां लयमाहेत्युक्तम्। तद्पि व्याख्येयप्रन्थपूजामात्र-म्। आगमस्य सर्वत्र इष्टानुसारित्वाद्शेनेन युक्तेः शिथिलत्वादि-

#### तन्मनः प्राण उत्तरात् ॥ ३ ॥

पूर्वोक्तसर्वेन्द्रियवैशिष्ट्यवन्मनः प्राणे सम्पद्यते, न तु केवल-म् । तत्र हेतुः । उत्तरादिति । स यथा शक्वानः सूत्रेण प्रवद्धो दिशं दिशं पतित्वाऽन्यत्रायतनमलब्ध्वा बन्धनमेवोपश्रयत एवमेव खल्ल सौम्य तन्मनो दिशं दिशं पतित्वाऽन्यत्रायतनमलब्ध्वा प्रा-णमेवोपश्रयत इत्युक्त्वा तत्र हेतुमुत्तरेण वाक्येनाह—प्राणवन्धनं हि सौम्य मन इति । तस्माद्धेतोस्तथेसर्थः ॥ ३ ॥

# सोऽध्यक्षे तदुपगमादिभ्यः ॥ ४ ॥

सर्वेन्द्रियविशिष्टमनोविशिष्टः प्राणोऽध्यक्षे पुरो हृदि वा प्रकटे भगवित सम्पद्यत इसर्थः । अत्र हतुः । उपगमादिभ्य इति । उपगमोऽभ्युपगमः पुष्टिमार्गेऽङ्गीकार इति यावत । तत-स्तथेसर्थः । आदिपदाद् भगवद्रशीकरणसमर्थः स्नेहः प्रभ्वानिः ङ्ग-तार्थसागस्तदनुरूपं भजनं च । अभ्युपगमे सिद्धे स्नेहादयोऽवश्यं भवन्सेवेसाशयेन, तदादित्वमुक्तम् । नोदेशः कृतः । मर्यादामार्गे-

ति । तस्मादेतस्य विषयवाक्यत्वमयुक्तमेवेति पूर्वोक्तमेव विषयवा-क्यं, तथैवार्थश्चामित्रेत इति ध्यंयम् ॥ २ ॥

तन्मनः प्राण उत्तरात् ॥ अत भाष्यमुत्तानार्थम् । श्रुतिस्तु छान्दोग्ये श्वेतकेतूपाख्यानस्था॥३॥

सोऽध्यक्षं तदुपगमादिश्यः॥

अत्रापि भाष्यमुत्तानार्थम् ॥ अत्रेदमर्थात् सम्पद्यते । अत्यनुप्रहभाजनस्य पुष्टिमार्गीयस्योक्तप्रकारेण वागादिप्राणान्तानां लये
तदानीमेव पुरुषोत्तमात्मकदेहप्राप्त्या लीलात्मकभोगसम्पत्तिः ।
ततो न्यूनस्य तस्य तु पुरुषोत्तमे लयस्ततः सम्पद्याविभीवाधिकरणोक्तरीत्या भगवता तस्य खरूपाश्चिष्कासने पुरुषोत्तमात्मकदेहसम्पत्या लीलानुभव इति बोध्यम् ॥

ऽङ्गीकृतानां तु मुक्तिपर्यवसायित्वेन मुमुश्चत्वादुत्कटर्नेहासम्भवेन प्रभुताकट्यासम्भवाद स्वप्रकृतौ सङ्घातलयं शुद्धजीवस्य भगवद्-ऽनुग्रहेण श्रवणादिक्ष्पया तथाविधर्नेहरूपया च भक्या मुक्तिः सम्पद्यत इति बह्वेव तारतम्यमिति निग्रहाशयेनेदमुक्तम् । अभ्यु-पगमाद्यस्तु मुण्डकोपनिषत्सु पञ्चन्ते । नायमासेत्युपक्रम्य य-मेनैपटणु ते तेन लभ्यस्तर्येष आत्मा दृणुते तनुं स्वाम् । नाय-मात्मा वल्हीनेन लभ्यो न च प्रमादात्तपसो वाऽथलिङ्गाद । एतै-रुपायैर्यतते यस्तु विद्वांस्तर्येष आत्मा विश्वते ब्रह्मधामेति ॥ ४ ॥ उक्तं निग्रहमाशयं प्रकटयन्ति ।

# भूतेषु तच्छ्रतेः ॥ ५ ॥

ननु मार्यादामार्गीयाणामप्येवमेव वागादिलय ? उतान्य-थेति संशये निर्णयमाह । तेषां ते भूतेषु लीयन्ते, न तक्तिरीसा भगवति । अत्र प्रमाणमाह । तच्छ्रतेः । यत्रास्य पुरुषस्य मृ-

अन्ये तु-अध्यक्षपदे करणाध्यक्षं जीवम, उपगमादिपदे च ज्योतिर्बाह्मणे एवमेवेममात्मानमन्तकाले सर्वे प्राणा अभिसमाय-न्तीत्यनेनोक्तमुपगमनं, शारीरब्राह्मणे तमुत्कामन्तं प्राणोऽनूत्क्राम-तित्युक्तमनुगमनं, स विक्वानो भवतीत्यनेनोक्तमवस्थानं च व्याकु-विन्ति। तदा छान्दोग्यस्य कस्याप्यर्थस्यानङ्गीकारात् कथं तस्य वि-षयवाक्यत्विमत्यपि ध्येयम् ॥ ४॥ १॥

भूतेषु तच्छ्रुतः ॥ अधिकरणमवतारयन्ति । ॥ निवत्यादि ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ भगवन्मार्गत्वस्यावि ॥ ॥ एवं संशये भगवन्मार्गत्वस्यावि । शिष्टत्वेनात्रापि पूर्ववदेव वागादिलय इति पूर्वपक्षावतारान्निर्णयमा । सत्रं व्याकुर्वन्ति ॥ तेषामित्यादि ॥ । हेतुवोधिकां श्रुतिमुद्दा- हरन्ति । ॥ यत्रास्यत्यादि ॥ । एतेन सूत्रस्यं भूतेष्वित पदं देवतायाः

तस्यारिन वागप्येति वातं प्राणश्रक्षुरादिसं मनश्चनदं दिशः श्रोत्रं पृथिवी दश्चरारमाकाशमात्मौषधीर्लोमानि वनस्पतीन् केशा अत्यु लोहितं च रेतश्च निधीयत इति श्रुतेः।

नचाविद्वद्विषयिणीयं श्रुतिरिति वाच्यम् । याज्ञवल्क्येति होवाच यत्राऽयं पुरुषो म्नियत उदस्माद प्राणाः क्रामन्साहो नेति नेति होवाच याज्ञवल्क्योऽत्रैव समवनीयन्ते सं उच्छ्रायसाध्मायसाध्मातो मृतः दोतं इति पूर्ववाक्याद् । न ह्यविदुषः प्राणानामनुत्क्रमः । त-मुत्क्रामन्तं प्राणोऽनृत्क्रामन्तीसादिश्रुतेः । ननु यत्रास्य पुरुष-स्यत्युपक्रम्य रेतश्च निधीयत इसन्ता श्रुतिरिवद्वद्विषयिणीति मन्त-च्यम् । यत एतद्ग्रे, काऽयं तदा पुरुषो भवतीति प्रक्षेन याज्ञव-ल्क्यार्त्तभागाभ्यां विचारितमुत्तरमुच्यते । तौ ह यदृचतुः कर्म हैव तदृचतुरथ ह यत प्रश्वश्चरत्व कर्म हैव तद प्रश्वशः सर्म पुण्यो वै पुण्येन कर्मणा भवति पापः पापेनेति । एतेन कर्माश्रय-क्तिष्ठतीति निर्णयः सम्पद्यते । एवं सित प्राणानुत्क्रमणोक्त्या स-म्पातल्योक्त्या च विद्वद्विषयत्वमत्रावसीयते यतस्तस्यैवोक्तं द्वयं सम्भवति । अग्रिमश्रुत्युक्तकर्माश्रयत्वं च तस्मित् विरुद्धमतः

अप्युपलक्षकामिति बोधितम् । श्रुतिस्तु बृहदारण्यक आर्त्तभागबाह्मणेऽस्ति । इयं श्रुतिरन्यैरविद्वद्विषयत्वेन व्याख्यातेति तिन्निषधिन्त ।

\* नचेत्यादि \* । तथाचेतः पूर्वस्मिन् ग्रन्थे प्राणानुत्कमणक्षपस्य
मुक्तिलिङ्गश्रावणान्नाविद्वद्विषयत्वं तस्या वक्तुं शक्यमित्यर्थः । एवमस्याः श्रुतेरविद्वद्विषयतायां बाधके द्रिति पुनरविद्वद्विषयतां साध्वियतुं पूर्वोत्तरश्रुत्योर्विरोधेन सन्देहमुत्थापयन् विद्वद्विषयतां प्रतिक्षिपति । \* निवत्यादि \* । \* पतेनेति \* । विचारितनिद्वारकवाक्येन । \* एवं सतीति \* । उक्तप्रकारके विरुद्धवाक्यद्वये एकस्मिन्
प्रकरणे श्रूयमाणे सति । \* विरुद्धिमिति \* । अवसीयत इति शेषः।

पूर्वोत्तरिवरोधाद्विषयानिश्चये प्राप्ते प्रतिवदामः । मर्यादामार्गीयविद्विद्विषयिण्येवेयं श्रुतिरिति । अत एव प्रक्ते, क्व तदा पुरुषो
भवतीसेतावतैव चारिताथ्येंऽपि साधारणपुरुषव्याद्यस्या मयांदामार्गीयतत्प्रापकम् अयांमति पदम् । तस्यैवोपक्रान्तत्वात्।तथा तदप्रिमविचारितोऽर्थोऽपि तद्विषयक एवेति बुद्ध्यस्व । नत्तृक्तं वाधकामितिचेत् । इन्त श्रुतिशिरःसमाकिलतमाकलय । मर्यादामार्गे
हि विधिप्राधान्यात्त्येव तिक्रमीणात् । तत्र ह्यं कृत एवं फलं
दास्ये, न त्वऽकृतेऽपीति भगविद्च्छा, अतः कर्म प्रधानम्। एवं सयात्त्भागस्याऽयमाशयः—वागादिरेतोऽन्तलयेन प्रारच्ध्यपि तदा
नाशाच्छुद्धं जीवं विध्यविषयं कदाचित पुष्टो प्रवेशयति, न वेति
संशयेन तदाऽपि किं मर्यादामार्ग एवोत पुष्टाविष प्रवेशितो भवतीति
प्रश्नः।तदाऽस्यार्थस्येश्वरेच्छारीतिमविदुपो दुर्केयत्वं जानन्ती स्वयमेव

एवं पूर्वपक्षमुत्थाप्य समाद्धते। \* प्रतिवदाम इत्यादि \* । \* त-स्यैवोपकान्तत्वादिति \* । प्राणानुत्कर्मालङ्गेन विषय एवोपकान्त-त्वात्। \* तद्श्रिमविचारितार्थ इति \* । उपक्रमानुरोधिप्रक्रनोत्तर-रूपत्वात् तो ह यद्चतुरित्यादिना विचारितोऽर्थः। अग्रिमविचारि-ताऽर्थे पुनः राङ्कृते—

निवलादि \* । \* उक्तं बाधकिमिति \* । कर्माश्रयेणावस्थानकृषं विद्वताबाधकमः । तथाच विद्वद्विषयत्वे बाधकस्य विद्यमानत्वाद्विद्वद्विषयेवयं श्रुतिरित्यर्थः । अत्र समाद्धानाः पूर्वपक्षिणो भ्रान्तत्वं बोधियतुमुपालभन्ते । \* इन्तेत्यादि \* । श्रुतिशिरःसमाकांलतमिति \* । वदान्ततात्पर्यवेशिधतमः । \* एवं सतीत्यादि \* । \* उक्तरीत्या मर्यादामार्गे कर्मप्राधान्ये स्ति आक्तमागस्य वस्थमाण आदायः ।
वक्षमाणरीतिकसंशयेन तदा, क शुद्धत्वदशायाम्, विधिनयतो
जीवः, क वैषयिकाधिकरणे सप्तमी । कस्मिन् मार्गे, किं मर्यादामार्ग
एव तिष्ठत्युत पुष्टी प्रविष्टो भवतीति प्रश्ने इत्यर्थः । एवं प्रश्नस्य विद्वद्विषयत्वं प्रतिपाद्योत्तरस्य प्रतिपाद्यांन्त । \* तदेत्यादि \* ।

यदवधारितवती तदिष रहस्यमिति स्फुटमनुक्त्वा श्रुतिः पर्यव-सितमर्थमुक्तवती, तौ हेसादिना । अत्र कर्मपदं मर्यादामार्गपरम । तथाच मर्यादामार्ग एव तस्य स्थितिरिसर्थः सम्पद्यते, मुक्त एव भवतीति यावत । अत एव तत्प्रशंसापि । यत ईश्वरत्वेन सर्वकर-णसमर्थोऽपि तद्दाने तद्दपेक्षते । अत्र हेतुत्वेन मर्यादामार्गस्वरूपमु-क्तम—पुण्यो वा इसादिना ॥ ५ ॥

ननु मर्यादामार्गीयो, भक्तो ज्ञानी च भवतः । उक्तानिर्णयस्तु ज्ञानमार्गीयविषय एव । भक्तं तु तादृशमिष कदाचित पुष्टाविष भवेशयतीसाशङ्का तान्निर्णयमाह ।

नैकस्मिन् दर्शयतो हि ॥ ६ ॥

ईश्वरेच्छारीतिमविदुपः पुंसः प्रति अस्यार्थस्य दुर्त्नेयत्वीमिति योजना । \* अत्रत्यादि \* । श्रुतिवाक्ये कमेपदं मत्वर्थलक्षणया तन्मार्गपरम् । ननु मर्यादामार्गस्य विद्वद्विद्वत्साधारणत्वाद्व विद्वद्वयवस्थैवांच्यत इत्यत्र कि गमकमित्यपेक्षायामाद्वः । \*अत पवेत्यादि \* ।
तथाच निवृत्तिमार्गीयकमेणोऽपि तत्र विद्यमानत्वात्तदादाय तत्प्रशांसात्र मुख्यं विद्वद्विषयत्वगमकामित्यर्थः । प्रशंसायां वीजमाद्वः ।
\* यत इत्यादि \* । \* तद्दाने तदपेक्षत इति \* । मुक्तिदाने ज्ञानसमुचितं कर्मापेक्षते । ननु यद्यस्य विद्वद्विषयत्वं स्यात्तदाऽत्र, पुण्यो
वा पुण्येनत्यादि न वददित्यत आदुः । \* अत्रत्यादि \* । \* अत्र हेनुत्वनेति \* । फलदाने हेतुत्वेन । तथाच, एष उ वेति श्रुतेः फलदाने
कर्मकारणमेव हेतुर्मर्यादामार्गे इति बोधनाय, पुण्यो वेत्यादिना तत्यक्षपमुक्तम् । नावता न अविद्वद्विषयकत्वं वक्तुं शक्यमिति विद्वद्वयवस्थैवात्रोच्यत इत्यर्थः ॥ ५॥

नैकस्मिन् दर्शयतो हि॥ सूत्रमवतारयन्ति। \*नन्वित्यादि \*।
\* भक्तं तु ताहरामपि कदाचित् पृष्टी प्रवेशयतीति \* तृतीयस्कन्धे,
जीवाः श्रष्ठा ह्यजीवानामित्यादिना शेषपूजायामुत्कृष्टवोधने, "मय्य-

एकस्मिन् ज्ञानिनि भक्ते वा मर्यादानियमो न, किन्त्भयो-रिप । तत्र हेतुः—दर्शयत इति। यतो याज्ञवल्क्यार्त्तभागो ज्ञानि-भक्तसाधारण्येन मर्यादानियमं दर्शयत उक्तरीत्या, तौ हेसादि-ना । अन्यथा अपाक्रताङ्गीकृतिरन्यथा भवेदित्युपपित्तिर्दिश-न्देन सूच्यत । पूर्वेक्तपूर्वोत्तरश्चितिवरोधपिरहाराऽन्यथाऽनुपप-तिरत्र मूलमिति ज्ञेयम् । किचित्तपसंहृतेषु वागादिषु शरीरान्तर-मेप्सासामियको जीवः, क्वाऽयं तदा पुरुष इति प्रकाविषय इति वदन्ति । तन्न साधीयः । तमुत्क्रामन्तं प्राणानुत्क्रामित प्राणमनु-

र्पितात्मनः पुंसो मयि सन्न्यकर्मणः। न पश्यापि परं भूतमकर्त्तुः स-मद्दीनादि"ति कपिलदेववाक्ये मर्यादाभक्ते उत्कपंविश्रान्तेः कथ-नेन ताहरां पुष्टी प्रवेशयतीत्येवं सम्भावियतुं शक्यत्वासं प्रवेशय-ति। व्याकुर्वन्ति। \* एकस्मिन्नित्यादि \*। \* ज्ञानिभक्तसाधारण्येने-ऽति \*। विशेषानिर्देशात् । अयं पुरुष इति सामान्यनिर्देशात् क-मीक्तिकमप्रशंसाभ्यां मर्यादामार्गस्यव विषयीकरणाच । तथाच यद्यवान्तरो श्वानभक्तिकृतो विशेषो विविक्षितः स्यात्तदा समान्यन न वदेताम् । अतस्तथेत्यर्थः । ननु पुष्टिमर्यादाभक्तयोर्भाक्तमस्वे तु-हयेऽपि कुतोऽयं विशेषो यन्मर्यादामागीयवागादीनां भूतेष्वेव लया न भगवतीत्याकाङ्कायां गूढाभिस्तन्धिमाहुः। \* अन्यथंत्यादि \* । यदि तद्वागादिलयो भगवत्यङ्गीक्रियते, तदा अप्राकृतानां सर्वभा-वप्रपत्या प्रकृतिसम्बन्धर्राहतानां या अङ्गीकृतिः स्वीयत्वन वरणं, सा अन्यथा भवेद् इतरतुल्यतां प्राप्तुवती वरणश्रुत्युक्तमसाधारण्यं विरुन्ध्यादित्यर्थोपपत्तिर्हिशब्देन सूच्यते। तथाच ताभ्यां श्लानिभ-क्तसाधारण्येन यन्निरूपितं तत्रेदं वीजिमत्यर्थः । नन्वस्याः श्रुतरेवं तात्र्पयकरूपने किं बीजमत आहुः। \* पूर्वोक्तेत्यादि \*। पूर्वोत्तर-श्रुतिस्तु, न तस्मात् प्राणा उत्कामन्तीत्यादिरूपा बोध्या । तथाचैतद् बीजमित्यर्थः । एतदेव दढीकर्त्तु, दूषणाय मतान्तरमुपक्षिपन्ति । \* किचिदित्यादि \*। दूषयन्ति। \* तन्नेत्यादि \*। अन्नायमर्थः। अ-

त्रैव समवनीयन्त इति वाक्येन प्राणानुत्कमणमुभयत्रोक्तम् । तत्र शारीरब्राह्मणे, अथाकामयमान इति निष्कामं पुरुपमुपक्रम्योक्तम्। अन्ते च, ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येतीति तस्य ब्रह्मप्राप्तिरुक्ता । आर्त्तभाग-ब्राह्मणे तु, यत्राऽयं पुरुषो स्त्रियत इति सामान्यतो म्रियमाणमुपक-म्योक्तम्।अन्ते च, स उत्क्षवयत्याध्मायत्याध्मातो मृतः रोत इत्येताववुक्त-म् । तत्र सामान्यस्य विशेषेण निर्णय इति ब्रह्मात्ययवाक्यस्यात्र नि-र्णायकत्वादस्य मुक्तिलङ्कत्वमेवोचितम्। तथाऽप्याध्मातो मृतः रात इत्यननाकावस्यः ब्रह्मविच्छरीरस्यानुचिता । लीकिकस्य पुण्यकृती-अप प्रायस्ताहशावस्थाया अद्शेनात् । अतः पुनः प्रश्नः —यत्नास्य पुरुषस्येत्यारभ्य, क्वायं तदा पुरुषो भवतीत्यन्तः । अमुच्यमानस्य हि प्राणोत्क्रमस्तमुत्क्रामन्तमित्यादिश्रुत्योक्तः । अयं शरीरदुरवस्था-वानुक्तस्य चद्भि वागप्यतीत्युक्तप्रकारेणेन्द्रियाणामनुत्कान्तानां तत्तचोग्येषु भूतेषु इन्द्रियाधिष्ठातृदेवतायां च लयसदा तस्य सा-धनाभावास मुक्तिवंकतुं शक्या। इन्द्रियाणां लये मनसोऽपि चन्द्रे लयात्। तदेव स तत्सह कर्मणैति लिङ्गं मना यत्र निपक्तमस्येति श्रावितस्य जीवगमनस्यापि वक्तुमशक्यतया शरीरान्तरप्राप्त्याव-इयकत्वे वागादिलयवैयर्थापत्या, देहस्य मृतत्वात्तत्र स्थितेर्वक्तुम-शक्यतया तस्य जीवस्य कुत्र स्थितिरिति तत्राशयो भाति। एतदु-त्तरे तु, कर्माश्रयस्तिष्ठतीति । यथा बाणो वा पापाणशकलो वा चेत-नेन क्षिप्त आकाशे गच्छति, तस्य गमनिकयैवाश्रया, न त्वन्यस्तथा जी-वांऽपि, एष उ इति श्रुत्युक्तकर्माश्रयस्तिष्ठतीति सिध्यति। तत्र जीव-स्य स्वतः क्रियाराहित्याहिलङ्गस्य च लीनत्वान्न्यायादिमतवद्दष्ट-स्यात्मधर्मनया अत्रानङ्गीकाराज्ञीवाधिष्ठानभूतं कर्म किमीयमिति शहुः नापैति । तेन शरीरान्तरप्रप्सासामयिको जीवः, क्वायं तदेति प्रदनविषय इत्यसङ्गतम् । लीनकरणग्रामस्य प्रेप्साया व्यापारस्य च वक्तुमशक्यत्वात्। प्रेप्साङ्गीकारं च तमुन्कामन्तमिति श्रुत्या लिङ्ग-साहित्यस्यावश्यकत्वाद्वागादिलयोऽप्यसम्भवदुक्तिकः । अत्रैवेति मुक्तिलिङ्गश्रुतिविरोधाच्च । अतो देहान्तरप्रेप्सावतः प्रश्नविषयता-या वक्तुमशक्यत्वाद् अस्मवुक्त एव मार्गः, सद्सत्कर्मप्रधाना म-र्यादामार्ग एव कर्मपद् आदर्त्तव्यः। अन्यथा केवलकर्मणः संसार-जनकत्वात् प्रशंसावैयर्थ्यापत्तेः । मार्गादरे तु तस्य प्रवृत्तिनिवृत्ति - त्क्रामन्तः सर्वे प्राणा अनुःक्षामन्तीति श्रुतिर्भाविदेहान्तरजीवस्य प्राणानामिन्द्रियाणां च सहैवोक्रमणं वदतीति वागादिलयस्य त-त्रासम्भवानोक्तस्य प्रश्नविषयत्वं वक्तुं शक्यम् । पूर्ववाक्येऽत्रैव समवलीयन्त इत्युक्तत्वाचातोऽस्मदुक्त एव मार्गोऽनुसर्चव्यः। एतेन नायं परविद्यावान् यतः, अमृतत्वमेव तत्फलिमिति। तच्च देशान्तरा-नायक्तित्युत्क्रमणापेक्षा कर्माश्रयत्वं च न स्यात्, किन्त्वपरविद्या-वान् । तस्यास्तु ब्रह्मलोकाविष फलिमिति कर्माश्रयत्वोत्क्रमणादिकं सम्भवतीयिष निरम्तं विदेतव्यम् ॥ ६ ॥

कर्मात्मकत्वान्निवृत्तं कर्मा ऽऽदाय प्रशंसोपपत्तेः। दुष्टं कर्मा ऽऽदाय श-रीराध्यानाद्युपपत्तंश्च। एतद् बोधनायैव, पुण्यो वा पुण्यनिति मार्ग-स्वरूपमुक्तम्। एवं सतीद्मत्र सिध्यति । यः सद्यो मुच्यते तस्य प्राणानामत्रैव समवनयनम् । यश्चान्धन्तमो विदाति तस्यापि प्रा-णानामत्रेव समवनयनम् । शरीरदुरवस्थालिङ्गात् । अन्यथा तदु-क्तिवैयर्थ्यापत्तेः। ये पुनः क्रममुक्तिगामिनस्तत्प्राणानां सहोत्क्रमः। अणुः पन्था वितरः पुराण इत्यादिश्वनेः । यदि प्रयास्यन्तृप पारमे-ष्ठचिमत्यादिस्मृतेश्च । ऊद्रर्घगामिनां च तथा । तदेव तत्सह कर्म-णैतीत्यादिश्रुतेः, मनः कर्ममयं नृणामित्यादिस्मृतेश्च । सुबोधिन्यां तु ध्रतराष्ट्रं प्रत्यक्ररवाक्ये, अकृतार्थे प्रहिण्वन्ति प्राणा राय इत्युक्ता-उपसंहार, मृतोऽन्धं विशते तम इति कथनादन्धन्तम एव प्रकृतिमिति थीतं मुक्तिलिङ्गं न विचारितम्। इह तु मुक्तरेव फलत्वेन प्रकृतत्वात् तमोलिङ्गं न विचारितम् । अतं। ऽन्धतमसो ऽप्यासुरमुक्तित्वान्न भाष्यसुबोधिन्योर्विरोध इति ब्रेयम् । उभयथापि शरीरान्तरप्रेष्साया अलाभानमतान्तरदूषणं तूभयथापि निष्प्रत्यूहमिति च। एवं परोक्तं प्रद्तारायं दृषयित्वा तदुक्तं सिद्धान्तारायं दृषयन्ति । \* एतेनेत्या-दि \*। \* एतेनेति \*। जीवस्यात्र देहान्तरप्रेष्सासामियकत्वासङ्गति-व्युत्पादनेन । \* इत्यपि निरस्तमिति \* इति एवमर्थकं यद्, भूतेषु त-च्छूरुतेरित्यन्न, भूतेष्वतः श्रुतेरिति पाठमङ्गीरुत्य स प्राणोऽध्यक्षस्तेजः

समानाचासृत्युपक्रमादमृतत्वं चानुपोष्य ॥ ७ ॥

मर्यादापुष्ट्योर्न कदाचिदन्यथाभाव इति यदुक्तं तत्र हेत्व-पेक्षायां वस्तुस्वरूपभेव तथिति वोधियतुमाह । समानेसादि ।

अत्रायमाशयः । साधनक्रमेण मोचनच्छा हि मर्यादामार्गीया मर्यादा । विहितसाधनं विनेव मोचनच्छा पुष्टिमार्गमर्यादा । तथा सित सदैकरूपत्वं तयोर्युक्तमिति । एतदेवाह । स्रतिः संस्र-तिः। जीवानां स्वस्मात पृथक्कृतानाम अविद्यया अहन्ताममतास्प-दीकरणम् । तदुपक्रम आरम्भस्तं मर्यादीकृत्य मुक्तिपर्यन्तमुक्त-

सह चिरितेषु देहबीजभृतेषु सृक्ष्मेष्ववितिष्ठते। कुतः? । अतः श्रुतंः प्राणस्तेजसीत्यतः श्रुतेरित व्याख्यानं, नंकिस्मिन्निति सृत्रे च दारी-रान्तरप्रेष्सावेलायां नेकिस्मिन्नेव तेजिम जीवं।ऽवितिष्ठते । कार्यस्य द्यारिस्य पृथिजीमय आपीमयी वायुमय आकारामयस्तेजीमय हित श्रुतिरण्यो मात्रा ऽधिनादिन्य इत्यादिस्मृतिश्चेतमथे दर्शयत हित व्याख्यानमुक्तं तद्धि निरस्तम् । तद्धीत्योत्कमाङ्गीकारे पूर्वनिद्यलयप्राणानुत्कमणवैयथ्यप्रसङ्गेन आर्चामाग्रवाद्यणेऽनुक्तायाः द्यारान्तरप्रेष्साया नृतनेन्द्रियापेक्षायाश्च कल्पनापत्त्या लक्षणाप्रसं-द्वेन श्रुतिसृत्वचाकुलीमावापत्त्या च निरस्तिमत्यर्थः ॥

अत्रावसरगर्भः प्रसङ्गोऽधिकरणसङ्गतिः ॥ ६ ॥ २ ॥

समाना चास्त्युपक्रमाद्मृतत्वं चानुपोष्य ॥ एवमधिकरणद्वयेन पुष्टिमयीदास्थयोः क्रमेण वागादिलयं व्युत्पाद्य पुष्टिमयीदास्थयोः कुत एवं विशेष इत्याकाङ्कायां मार्गस्वरूपविशेषादेव विशेष इति वक्तुम, इत आरश्य नर्वामः सूत्रेष्ठपोद्धातेन तद्दार्ह्यार्थे तास्ता आश्रद्धा निवारयतीत्याशयेन काश्चिद्दाशङ्कामनुवदन्तः सृत्रमवता-र्यान्त । \* मर्यादेत्यादि \* । व्याकुर्वन्ति । \* साधनेत्यादि \* । आविद्यया अहन्ताममनास्पदीकरणमिति \* विद्ययाऽविद्ययेति श्रो-कोक्तया स्वीयया मूलशक्त्या अहंममेत्यसद्त्राहात्मकजीवाविद्याश्च-यत्वसम्पादनम् । \* मुक्तिपर्यन्तमिति \* । इद्युत्तराविधकथनमा- रूपा मर्यादा समाना सदैकरूपा मध्ये नान्यथा भवतीसर्थः । एवमवानुपोष्य, व्रतमक्तवा अमृतत्वमिष पुष्टिमार्गे समानिमसर्थः । अत्रोपोपणपदमशेषमुक्तिसाधनोपलक्षकम् ॥ ७॥

एवं प्रासिक्क मुक्ता प्रकृतं प्रामृश्यते । सोऽध्यक्ष इति स्रोण पुष्टिमार्गीयभक्त सङ्घातस्य भगवसेव लय इत्युक्तम्। अग्रिमेण तेन पर्यादामार्गीयभक्त सङ्घातस्य भृतेषु लयमुक्त्वा प्रश्नाऽनन्तरं शुद्धजीवस्य तस्य मुक्तिरेव भवतीति वक्तव्ये मति, आहर सौम्य इस्त-पिसादिना स्वाशयमन्येष्वपक्रटयन्तौ कर्म यन्निक्षितवन्तौ तत्कुत इसाशङ्का तयोराशयं निगृहं प्रयटयति ।

तदापीतेः संसारव्यपदेशात् ॥ ८ ॥

थिंकं श्रेयम् । संसारस्य तद्धीनत्वादिति । \* मध्ये नान्यथा भवतीति \* । एय उ वेति श्रुत्युक्ताया इच्छाया इच मुमोच्चियाया अध्यऽत्रतिहत्विषयत्वस्य न्याय्यत्वात् तथा । \* पुष्टिमार्गे समानिमति \* । ते नार्धातश्रुतिगणा इत्यादिभगवद्धाक्यात् तथा।सूत्रं तु प्रथमश्चकारा ऽचधारणे, द्वितीयश्चोऽध्यर्थे बाध्यः ॥ भूतोष्वत्यतीताधिकरणे मार्यादिकव्यवस्थाया उक्तत्वाद्व्यवधाननात्र मर्यादास्मृतेर्मर्यादोक्षेत्वः । व्यवहितत्वन पश्चात् पुष्टित्यिष श्चेयम् । तादशतादशेच्छायां लीलाया लोकतुल्यत्वस्येव हेतुत्वादिति ॥ ७॥

तदाऽपीतः संसारव्यपदेशात्॥ सृत्रमवतारयन्ति । \* एवं प्रामिङ्गकिमित्यादि \* । यथा एकनगरप्रापकयोमीर्गयास्तत्प्रापकत्वे च समानेऽपि कस्यचित्केवलपान्थप्रापकत्वं, कस्यचित् सपरिकर-रपान्थप्रापकत्विमितं तन्मार्गस्वरूपकृत एव भदस्तथा मर्यादापुष्ट्यो-रपीत्येतत्प्रासिङ्गकं तत्तन्मार्गस्वरूपकृत एव भदस्तथा मर्यादापुष्ट्यो-भागबाह्मणस्थं प्रमेयं परामृश्यते = विचार्यत इत्यर्थः । ननु तत्र किमविश्षं यन पुनर्विचार्यत इत्याकाङ्कायामाद्यः । \* सोऽध्यक्ष इत्यादि \* । \* आग्रमेणीत \* । भूतेषु तच्छ्रतेरिति सूत्रेण ।

तदा निसलीलान्तःपातलक्षणपृष्टिमार्गायमुक्तिदशायां मर्या-दामार्गायाया अपीतेर्मुक्तेः संसारत्वाभावेऽपि पुरुषोत्तमभजना-नन्दानुभवाभावाद संसार इसेव पुष्टिमार्गे व्यपदेशो यतः क्रियते अतस्तदभिसन्धाय तया रीसा निरूपणम् । अत एव श्रीभाग-वते श्रीशिववचनं गीयते—''नारायणपराः सर्वे न कुतश्चन विभ्यति । स्वर्गापवर्गनरकेष्वपि तुल्यार्थदर्शिन" इति । श्रीभग-वद्गीतास्वपि—देवान् देवयजो यान्ति मद्भक्ता यान्ति मामपीति वाक्येन । मर्यादामार्गीयभक्तमुक्तेरितरसाधारण्यमुच्यते ॥ ८ ॥

ननु संसारवन्मुक्तेरिप हेयत्वं यत्र तादृशं चेत् पुष्टिमार्गीय-तत्त्वं तदा मुक्तेः पुरुपार्थत्ववोधिकायाः श्रुतेः प्रतारकत्वमापतती-ति तद्वोधकप्रमाणानां तत्स्तुतिमात्रपरत्वमवेति प्राप्त आह ।

सृक्षमं प्रमाणतश्च तथोपलब्धेः ॥ ९ ॥

फिक्किमयोजना तु-एवं लयमुक्ता प्रश्नानन्तरिमत्याद्युक्तरीत्या निरू-पणं कुत इत्याशङ्का तथा प्रगटयतीति बोध्या। तथाच यदि न तत्त-नमागीयमुक्ती तारतम्यं तदा वागादिलयस्य भिन्नप्रकारकत्विचा-रः काकदन्तविचारतुल्यः स्यादिति तिन्नवृत्त्यर्थे तयोरेकान्तगमना-द्याद्यायं वक्तीत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* तदेत्यादि \* । \* त-या रीत्या निरूपणमिति \*। पुष्टिमार्गीयमुक्तचपक्षया मर्यादामार्गीय-मुक्तेः साधनसाध्याया न्यूनत्ववाधनाय मुक्तिहेतुत्वेन प्रशंसनीय-स्यापि मार्गक्रपस्य कर्मण एकान्ते गत्वा जीवाध्रयत्वेन निरूपणम् । तथाच तस्य सद्योमुक्तिप्रकारत्वदृद्धीकरणार्थे पुष्टिमार्गीयापक्षया न्यूनत्वक्कापनार्थे च पुनर्विचार इत्यर्थः । इदं चोपबृहणाभावे मनसि न विद्यतीत्यतस्तदाद्यः । \* अत एवेत्यादि \*। तथाचात्र मुक्तेरितर-साधारण्यकथनात्त्रथेत्यर्थः ॥ ८॥

सूक्ष्मं प्रमाणतश्च तथोपरुष्धेः॥ सूत्रमवतारयन्ति \* निव-त्यादि \*। \* तद्बोधकप्रमाणानामिति \*। भजनानन्दोत्कर्षप्र-

पुष्टिमार्गीयं तत्त्वं सूक्ष्मं दुर्जेयिमसर्थः । अत्रायमाश्यः । पुष्टिमर्यादामप्यतिक्रम्य पुष्टिपुष्टी प्रवेशे तत्तत्त्वमनुभविषयो भवति नान्यथा । तत्र प्रवेशस्त्वतिदुरापोऽतिशयिताऽनुग्रहेतराऽसाध्यत्वादत उक्तेतराऽश्चेयमेव तद्भवति । तेपां तु मुक्तिरेव फल्प ।
तस्या एवेष्टत्वाद् रागिणां स्वर्गादिवत । इष्टफलाप्राप्तौ हि प्रतारकत्वमन्यथा प्रदत्तिमार्गीयफलवोधिकाया अपि श्रुतेः प्रतारकत्वं
स्याद । इच्छा चाधिकारानुसारिणीति नानुपपन्नं किञ्चिदिति ।
नन्वेवं विधार्थाऽस्तित्वे कि मानमिस्राकाङ्कायामाह । प्रमाणत इसादि । प्रमाणं श्रुतिः । सा तु, यतो वाचो निवर्तन्ते अपाप्य
मनसा सह, आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान् न विभेति कुतश्चनेति । एतः
ह वा वन तपति किमहं साधु नाकरवं किमहं पापमकरविमित ।

अत्र पूर्वार्द्धेन दुर्ज्ञेयत्वम्, उत्तरार्द्धेन तत्मत्ता च बोध्यते । अन्यथा मनमोऽप्यप्राप्यस्य वेदनकथनं विरुद्धं स्यादतो दुर्ज्ञेय-स्वेनैव धर्मिग्राहकमानसिद्धं तदिस्रर्थः । चकारात्तादृशानामनुभवः

माणानाम् । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* पृष्टीत्यादि \* । ननु पृष्टितस्वस्य दुर्श्वयत्वे श्रुतेः प्रतारकत्वं कथं निवर्त्ततामित्यतस्तदाशयमाद्धः \*अन्त्रायमित्यादि \* । \* तत्त्वमिति \* । पृष्टिमार्गीयतत्त्वम् । \* उक्तेत-राऽश्वेयमिति \* । अतिशयितानुग्रहभाजनातिरिक्ताऽश्वेयम् \* तेषामिति \* । आतिशयितानुग्रहभाजनातिरिक्तानां भक्तानां शुष्कश्चानिनां च । \* इक्ति \* । स्वर्गादिविषयिणी मोश्चविषयिणी च । \* इति नानुपपत्रं किञ्चिदिति \* । इति हेतोः, यथा स्वर्गादिकामिनः प्रतिनिवृत्तिमार्गतत्त्वं दुर्श्वयमधिकारराहित्याद्वं मोश्चकामिनः प्रति पृष्टिमार्गतत्त्वमपीति तत्त्वच्य्र्तीनां तं तं प्रति फल्बाधकत्वान्न प्रता रकत्वमतो हेतांयं उत्कृष्टाधिकारिणस्तान् प्रति भजनानन्दात्कर्षवोधकतया न स्तृतिमात्रत्वमतः पूर्वोक्तं सूपपत्रंमित्यर्थः । सूत्रशेषम्वतारयन्ति । \* नन्वविमित्यादि \* । \* एवं विधार्थास्तत्व इति \* ।

#### परियुग्तते ॥ ९ ॥

तर्हि ब्रह्मविदामिव तादृशानां भक्तानामपि स्वमार्गोपदेशनं विविच्छ्रूयेत, न चैवम, अतः पूर्वोक्तं न साधीय इति भातीत्यु-त्सूत्रमाशङ्क्य तत्र हेतुमाह ॥

## नोपमर्देनाऽतः ॥ १० ॥

उपदेशनं तदा स्याद् यदि ब्रह्मविदामित तेषां स्वास्थ्यं स्याद् यतस्तेषां विरहिदशा प्रियसङ्गमदशा चेति दशाद्वयमेत्र भवति नान्या। पूर्वस्यास्तस्यास्त्वतिदुःसहत्वेन सर्वेषां भावानामु-पमर्देन तिरोधानेनोपदेशो न भवतीसर्थः । सङ्गमे तु, अतः पुरः पकटपरमानन्दस्वरूपाद्भगवत एव हेतोरुपदेशोऽन्यस्मै न भवती-सर्थः । न हि भगवद्ग्रे स सम्भवतीति भावः ॥ १०॥

ननु रसो वै सः रसः होवाऽयं छब्ध्वाऽऽनन्दी भवतीत्युपक्रमेयेष होवानन्दयातीति श्रुतेरुक्तरूपानन्दमाप्तौ दुःसह विरहतापोऽशक्यवचनः । आनन्दितरोधान एव तत्सम्भवाद । तद्धेनोरसमभवाद, सम्भवे तु तत्माप्तिरेव न स्यादिति माप्ते, उत्तरं पठित ।

## अस्यैव चोपपत्तेरूष्मा ॥ ११ ॥

अताहरासर्वेदुर्बेयार्थसङ्गावे । रोषं स्फुटम् ॥ ९ ॥

नोपमर्देनाऽतः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* तहींत्यादि \* । \* त-त्रेति \* । ताहरामार्गाऽनुपदेशे । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* उपदेशन-मित्यादि \* । अर्थस्तु स्फुटः ॥ १०॥

अस्येव चोपपत्तेरूष्मा ॥ उपमर्दे प्रत्यवस्थानं वारियतुमित्रमन् सूत्रमवतारयन्ति । \* ननु रस इत्यादि \* । \* तद्धेतारित्यादि \* । तद्धेतोरानन्दितरोधायकहेतोरिवद्याकामकर्मरूपस्य उत्कटभिक्तभावे सत्यसम्भवाद् उत्कटभिक्तदशायामप्यविद्यादिसम्भवे तु तत्प्राप्ति-भगवत्प्राप्तिरेव न स्यात् । सा च तेषामित्त । अत उपमद्शिसम्भवा- आनन्दात्मकरसात्मकस्यास्यैव भगवत एव धर्म ऊष्मा विरहताप इसर्थः । विरोधपरिहारायाह । उपपत्तेरिति । इदमुक्तं भविति । भगविद्वरहस्य सर्वसाधारणत्वेऽपि स्थायिभावात्मकरस्रूपभगवत्मादुर्भावो यस्य हृद्धि भवति तस्यैव तदमाप्तिजस्तापस्तदनन्तरं नियमतस्तत्माप्तिश्च भवति, न त्वतथाभृतस्यसन्वयव्यतिरेकाभयामुक्तरसस्यवैष धर्म इति निश्चीयते । तस्य वस्तुन एव तथात्वाद स तापोऽपि रसात्मक एव ॥ १९ ॥

## प्रतिषेधादितिचेन्न शारीरात् ॥ १२ ॥

ननु न पश्यो मृत्युं पश्यित न रोगं नोत दुःखिमसादिश्रु-सा दुःखप्रतिषेधस्तादृशे भक्ते क्रियत इति तस्य दुखित्वं न वक्तुं शक्यिमसाशङ्क्षय प्रतिषेधित । नेति । कुतः । शारीरात् । शरीर-सम्बन्धिनो हेतोर्यद् दुःखं कर्मजनितिमिति यावत् तस्यैवश्रुतौ प्रति-

द्नुपदेशोऽसङ्गत इति प्राप्ते । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* आनन्देत्यादि \*। तथाचाऽन्तःप्राप्तिबाह्याप्राप्तिभ्यामानन्दानुभवविरहतापाविति द्वय-मण्युपपद्यत इत्यर्थः ॥ ११ ॥

प्रतिषेधादितिचेन्न शारीरात् ॥ अत्र पूर्वपक्षसिद्धान्तयोर्दुकहत्वात् पूर्वपक्षे, उपमदेसूत्रान्नशब्दं, तस्यैवेतिसूत्रात्तस्यैवोष्मेति
पदत्रयं चानुवर्त्यं, सिद्धान्ते चोपपत्तेरिति पदमनुवर्त्येदं व्याख्यायत इत्याशयेनं पूर्वभागं व्याकुर्वन्ति । \* निन्वत्यादि \* । \* तस्य
दुःखित्वं न वक्तुं शक्यमिति \* । तस्य भगवत्स्वरूपलाभवतो भक्तस्य दुःखित्वं तस्यैवोष्मत्यंननोक्तो विरहतापा न वक्तुं शक्यः । \*प्रतिषधतीति \* । प्रतिषध्यस्य कर्मजन्यत्वं बोधयंस्तत्कथनाशक्यत्वं
प्रतिषधन्तः सिद्धान्तभागं व्याकुर्वन्ति । \* नेत्यादि \* । \* तस्यैवेति \* । शरीरसम्बन्धनोर्मृत्युरोगयोरनन्तरं तत्प्रायपाठे पठितस्य
तादशस्येव दुःखभावस्य पूर्वसूत्रोक्तहेतोः संग्रहं सूचयन्ति—

षेथान्नात्रानुपपित्तिरिसर्थः । एतेन दुःखत्वेन कर्मजन्यत्वानुमानमपि निरस्तं वेदितव्यम् । लौकिक एव दुःखे तज्जन्यत्वनियमाद्ग॥१२॥ स्पष्टा ह्येकिषाम् ॥ १३ ॥

एकेषां शाखिनां भगवत्स्वरूपलाभानन्तरं दुःखतिनवर्त्तनल-क्षणोऽर्थः स्पष्टः पठ्यते । तथाहि । रसो वै सः, रसः होवाऽयं लब्ध्वाऽऽनन्दी भवति, को होवाऽन्यात कः पाण्यात, यदेष आकाश आनन्दो न स्यात, एप होवानन्दयाति। अत्र रसात्मकभ-गवत्स्वरूपलाभे सत्यानन्दवत्त्वमुक्त्वा तस्यैव जीवनहेतुत्वं परमान-न्दहेतुत्वं चोच्यते । मरणहेतूपिस्थसभावे जीवनहेतुत्वं न वदंत । स रसस्तु संयोगविषयोगभावाभ्यामेव पूर्णो भवसनुभूतो नैकत-रेण । तत्र विरहतापस्यात्युपर्माहत्वेन तदा प्राणस्थितिरापे न स्याद् यदि रसात्मको भगवान हृदि न स्यादिसाशयेनाह, को होवान्यादिति । यद् यदि एप हृदि स्फुरद्रूप आकाशो भगवान्न स्यात कस्तदाऽन्याद्, अन प्राणने, को वा जीवयेन्न कोऽपीसर्थः तादशस्य भगवत्स्वरूपातिरिक्तान्न जीवनिमिति ज्ञापनाय सामान्य-पदम ।

एतेनेत्यादि \* एतेनेति \*। सिद्धान्तभागेन। तथाच भगवद्विरह-दुःखं कर्मजन्यं दुःखत्वाद् दुःखान्तरविद्ति साधने, सुखत्वेन हे-तुना मोक्षसुखस्यापि तथात्वापत्तेस्तत्पिरहाराय तत्र लोकिकत्वस्यो-पाधित्वं वाच्यम। तचात्रापि तुल्यमिति लोकिक एव दुःखं कर्मज-न्यत्विनयमाद् उपपत्तरेव निरस्तमित्यर्थः॥ १२॥

स्पष्टो होकेषाम ॥ पुष्टिमार्गीयस्य भगविद्धरहजं यद्दुः खं तन्न कर्मजन्यिमत्यत्र प्रमाणापेक्षायां तद्वोधनायदं स्तामित्याशयन सूत्रं पिठत्वा व्याचक्षते । \* एकेषामित्यादि \* । \* शाखिनामिति \* तै-चिरीयाणाम । श्रुतिमुपन्यस्य तद्यी व्याख्यातुं गृह्णन्ति । \* अत्रे-त्यादि \* । विभजन्ते । \* स रस इत्यादि \* । \* तत्रेति \* पूणंर-सानुभावनेच्छया भगवताऽनुभाव्यमाने विप्रयोगे । \* सामान्यपद- ष्रह्मानन्दाधिकपूर्णानन्दविरहासन्त्रमरणनिषारणाऽसामध्यमतादृश-स्योचितमेवेति ज्ञापनाय हि शब्दः ।

ताहशस्य जीवनसम्पादनं प्रभोरावश्यकमिति ज्ञापनाय
एवकारः । तापात्मकस्याप्यानन्दात्मकत्वमेत्रेति ज्ञापनायानन्दपदम्। तदा मलापगुणगानाऽऽदयो ये भवन्ति तेऽपि तद्धर्मा एव
नीलाम्बुदश्यामोऽतिकलेशवशाद् हृदयादपगच्छित्वित भावेऽपि
हृदयान्नापसारियतुं शक्यइति ज्ञापनाय चाकाशत्वमुक्तम् । तदननतरं मकटीभूय तदन्यः को वा मकर्षेण दर्शनस्पर्शाश्लेपभाषणादिभिः स्वरूपानन्ददानेनाऽन्यात् पूर्वतापनिष्टत्तिपूर्वकमानन्दपूर्णं
कुर्यादिसर्थः । रसः होवायं लब्ध्वाऽऽनन्दीभवतीति पूर्ववाक्येनैवान्यव्यवच्छेदपूर्वकं भगवत्माप्तरानन्दहेतुत्वमाप्ताविप यत्पुनराह तत्रापि व्यतिरेकमुखेन, तत्रापि जीवनहेतुत्वं तद्पि सामान्यिवशेषाभ्यां वारद्वयं तेन विरहसामयिकोक्तरूप एवार्थः श्रुतेराभिनेत इति निश्चीयते । अन्यथा मरणहेत्वनुपस्थितौ जीवनहेतुत्वं

मिति \* क इति पदम। \* ब्रह्माऽऽनन्दाधिकपूर्णानन्द्विरहासन्नमरणिनव।रणासामर्थ्यामिति \* अक्षरानन्दादधिको यः पूर्णानन्दो भगवाँस्तिष्ठरहेणासन्नं यन्मरणं तिन्नवारणे असामर्थ्यम्। \* तद्धमा इति \*
विप्रयोगरसात्मकस्य भगवत एव धर्माः। आकाशपदस्य ब्रह्मवाचकत्वेऽपि व्यापकत्वरूपं धर्ममादाय तस्य तात्पर्यान्तरमाहुः \* नीलाऽम्बुदेत्यादि \* अतिक्लेशवशादित्यस्य, इति भावेऽपीत्यनेन सम्बन्धः । प्राण्यादिति पदस्यार्थमाहुः \* तद्नन्तर्रामत्यादि \* अस्याः
श्रुतरयमेवार्थ इत्यत्र किं गमकमित्यपेक्षायां तदाहुः। \* रसमित्यादि \*। \* यत्पुनराहेति \* को ह्यवान्यादित्यादिना आनन्दनं यत्पुनराह। \* अन्यथेति \* विरहावस्थाया अनिभन्नेतत्वे। अत्रान्यात् प्राण्यादित्यत्रान्यतरेणेव जीवनसम्पादनसिद्धौ सामान्यविशेषभावो

न वदेदित्युक्तम् । तदवस्थापन्नः को वा पुरुषो जीवेदिति

### स्मर्यते च ॥ १४ ॥

भगवद्भावस्य परणहेतुत्वं तेनैव च जीवनं तस्य ब्रह्मादिदुरापत्वं च श्रीभागवते स्मर्थते । ता मन्मनस्का मत्पाणा मद्र्थे
यक्तदैहिकाः । ये यक्तलोकधर्माश्च मद्र्थे तान् विभम्यहिमित्युपक्रम्य, धारयन्यथ कृच्छ्रेण प्रायः प्राणान् कथञ्चनेसादि श्रीप्रभुवचनं, श्रीमदुद्धवचनं च—एताः परं तनुभृतो भृवि गोपवध्वो
गोविन्द एव निविलात्मिन इद्यभावाः । वाञ्छन्ति यं भवभियो मुनयो व्यं च कि ब्रह्मजन्मिनरनन्तकथारसस्य" इसादि ।
तेन भगवत एव जीवनहतुत्वं भावस्य च परमपुरुपार्थत्वं दुरापत्वं
च स्फुटमवगम्यते ॥ १४॥

नातीवोषयुज्यत इत्यरुच्या प्राण्यादित्यस्य व्याख्यानान्तरमाद्दः \* तद्वस्येयादि \*। तथाच माऽस्तु सामान्यविशेषभावस्तथाऽष्युक्तव्या-ख्यानेन दोषिनवृक्तभगविद्वप्रयोगदुः खस्य कर्माजन्यत्वे उक्तश्चातिवे। धितं भगवत्कत्वकतीवनसम्पादनक्षपमासन्नमरणि द्वमेव प्रमाणः । अस्मिन् स्त्रं. एकेषां स्पष्ट इत्युक्त्या शाखान्तरेऽस्पष्ट इति बोधितम्। तेन भूमविद्यायाम्, आत्मतः प्राण इत्यादिकथने आत्मत एवाविभावितरोभावावित्यपि कथनेन व्यापारतया विरहदुः खस्यापि समरणादिति। एतेनापि, न पश्यो मृत्युं पश्यतीति स्रोकोक्तस्य दुः-खस्य कर्मजन्यत्वं इदीभवति। अद्शेनकथनेन तस्यवाप्राप्तस्य बाध-बोधनादिति बोध्यम्॥ १३॥

स्मर्यते च ॥ यद्यपि रसात्मकमेव ब्रह्म प्रकृत्येयं श्रुतिः प्रवृ-नेति नास्मिन्नर्थे सन्देहस्तथापि काश्चदेतदर्थे सामान्यजीवनपरतया शङ्केतित तद्वारणायनमर्थे स्मृत्योपष्टम्भयतीत्याशयेन सूत्रं पिठत्वा व्याचक्षते । \* भगवद्भावस्यत्यादि \* ॥ १४ ॥

# तानि परे तथा ह्याह ॥ १५ ॥

ननु हृदि बहिश्च रसात्मकभगवत्माकट्यं, तददर्शनजानेतो विरहभावसाजनितसापस्तेन मरणोपस्थितिस्तिनवर्त्तनं तदौत्कट्यं, तदा पाकट्यं, ततः पूर्णस्वरूपानन्ददानादिकं लोके क्वचिद्िष न दृष्टं श्रुतं वा वैकुण्ठेऽपीति कुत ? इसाशङ्कायामाह । तानि । उक्तानि वस्त्वनि परे पकृतिकालाद्यतीते वैकुण्ठादप्युत्कृष्टे श्री-गोकुल एव सन्तीति शेषः। तत्र प्रमाणमाह। तथा ह्याह श्रुतिः। ऋग्वेदे पठ्यते—ता वाँ वास्तुन्युष्मिस गमध्यैं यत्र गावो भूरि-श्रुङ्गा अयासः । अत्राह तदुरुगायस्य दृष्णः पर्मं पद्मवभाति भूरि । ता तानि वां भगवत्तदन्तरङ्गभक्तयोः सम्बन्धीनि वास्तुनि वस्तानि गमध्ये प्राप्तुमुष्मासे कामयामहे । तानि कानीसाका-ङ्कायां गृहाभिसन्धिमुद्घाटयति, यत्र श्रीगोकुले गावो भूरिश्वङ्गा बहुश्दुङ्गा रुरुपभृतयो मृगाश्च वसन्तीति शेषः। अयासः शुभाव-हाः । तत उक्तगुणविशिष्टम उरु गीयत इत्युरुगायस्तस्य । गोप्यो हि सततं तं गायन्ति । अत एव तदादिभक्तेषु कामान् वर्षतीति वृषा तस्य परमं प्रकृतिकालाद्यतीतं पदं स्थानं भगवतो वैकुण्ठं भवति, तत्रैतादृशलीलाऽभावेन तस्माद्पि परममुत्कृष्टम् । अत्र भूमाववभाति पकाशत इसर्थः । तथापि स्वद्यगोचरो न भवतीति खेदेन अत्राहेसाह श्रुतिः । उरु गीयते परं सर्वत्र कामवर्षणं भ-क्तेष्वत्रवेति तात्पर्येण वा विशेषणद्वयमुक्तम् । यमुनापुष्टिन-तदुपवननिकुअगह्यरपदेशादिसान्वाद्यात्मकत्वेन भूरि बहुद्धपम् । त-

तानि परे तथा ह्याह ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* निवत्यादि \* । \* न इष्टं श्रुतं वेति \* । फलकोटी न इष्टं श्रुतं वा । \* इति कुत-इति \* । इति हेतोः कुत पवमुच्यत इत्यर्थः । \* आहेति \* । तस्य थाचैताहरां यत परमपदमवभाति तत्सम्बन्धीनि वास्तानि कामया-मह इति वाक्यार्थः सम्पद्यते । ते पदार्था इति वक्तव्ये सति तानीत्युक्तिर्या सा विषयवाक्यानुरोधादिति क्षेयम् ।

पुरुषोत्तमसम्बन्ध्यर्थानां तत्याकट्यस्थान एव प्राकट्यं युक्त-भिति हिशब्देनाऽऽह ॥ १५ ॥

# अविभागो वचनात् ॥ १६ ॥

ननु छीछाया निसत्वेन तन्मध्यपातिनां तद्दर्शनं यथा नि-सं तथा ताद्दक्साधनाभावोऽपि निजानुकम्पया कदाचित कमपि भक्तं तत्र नयति चेत्तदा कञ्चित्काछं स्थापियत्वा ततस्तं वियो-जयति, न वेति संशयः । तोषस्य कादाचित्कत्वात् तत्साध्या तत्र स्थितिरपि तथैवेति वियोजयतीति पूर्वः पक्षः । तत्र सिद्धा-न्तमाह । तत्र प्रवेशितस्य तस्माद्विभाग एव । कुतः । वचनात् । तेत्तिरीयक उक्तर्गनन्तरमेव, विष्णोः कर्माण पश्यतेत्यृचा तत्र

स्थानं, तत्र प्रमाणं चाऽऽह। सूत्रस्य श्रुतेश्च व्याख्यानम् अतिरोहिः तार्थम्॥ १५॥ ३॥

अविभागो वचनात ॥ एवं नवभिः सूत्रेस्तत्तदाशङ्कानिराकरणेन वागादिलयप्रकारभेदावश्यकत्वं दढीकृत्य पुष्टिमागंविषय एव
किञ्चिद्विचारयतीत्याशंयनाधिकरणमवतरयन्ति । \* ननु लीलाया
इत्यादि \*। अत्र यदि वियोजयित तदापि कृपाविषयत्वात् संसारे
न पातयित, किन्तु मुक्तिमेव ददानीति प्रथमकोटेराश्यः । द्वितीयकोटिस्तु कादाचित्कत्वादनुपपन्नित सन्देहवीजशेषेऽत्र।भाष्यमितरोहितार्थम् । अयं च विचारः प्रासङ्गिक इति बोध्यम् ।तस्य स्थानस्य
परिच्छित्रत्वाद् भक्तानां च नानादेशत्वेन तत्र तत्र मरणे ततो निगित्यात्रागमनस्यावश्यकत्वात् सद्योमुक्तिप्रसङ्ग एतिह्चारो न युक्त
इति शङ्काम् । दहराधिकरणन्यायेन तिन्नत्यत्वस्य परिच्छिन्नत्वेऽपि

कृतानि कर्माण्युक्त्वा तद्ये वदित—तिंद्रष्णोः परमं पदः सदा पंत्रपन्ति सूर्य इति । पुरुषोत्तमस्वरूपिवक्तं सूरित्वम् । तच्च भ-स्यवेति सूर्यो भक्ता एव । तेषां सदा दर्शनमुच्यते । अन्यथा लीलानिसत्वेनेव पूर्वग्भ्यां तत्र स्थितगवादीनां प्रभुकर्मविषयाणां च भक्तानां सदा तद्दर्शनस्य प्राप्तत्वादिदं न वदेव तस्मादिवभाग एव । एतेनापि लीलानिसत्वं सिद्धचित । एतद् यथा तथा विद्व-न्मण्डने प्रपश्चितम् ॥ १६ ॥

व्यापकत्वस्य, एतस्य वजस्य तद्वृत्तिलाभस्थानतायाश्च ब्युत्पादि-तत्वात् ताहराभक्तस्य यत्र कचन मरणेऽपि तदानीं लीलादिसहित-स्य भगवतो हृदि वा बहिर्वा प्राकट्येन तत्स्थानादेरपि तत्रैव प्रा-कट्येन तत्रीव तस्य तत्प्राप्तर्विद्वनमण्डन एवोपपादितःवेन सद्योमु-क्तिविचार एतद्विचारस्य युक्तत्वादिति॥ अन्येस्तु समानाचासृत्युक्र-मादित्यादिषु दशसु सूत्रेष्विप प्रथमे, मुईन्यनाडीद्वारा देवयान-मार्गे गमनात् पूर्वे विद्वद्विदुषोरुत्कान्तिसाम्यं व्याख्यातं, तद् ओकोग्रसूत्रोक्तज्वलनादेव स्मर्यमाणतया गतार्थम्।यत्पुनरम्रे विद्या-दिक्केशानदग्ध्वा आपेक्षिकमृतत्वं व्याख्यातम् । तत्त्वात्रमपादे गम-नस्य प्रारब्धभोगार्थत्वाद्यदैव प्रारब्धनिवृत्तिमदेव मोक्ष इति ब्यु-त्पादनेन दूषिष्यते। यत्पुनर्द्वितीये, तेजः परस्यां देवतायामित्युक्ता-याः साध्यक्षप्राणसकरणग्रामसभूतान्तरस्य तेजसः परदेवतायां स-म्पत्तः सीषुप्तिकसम्पत्तिवत् संसारवीजभावयुक्तत्वं व्याख्यातं, त-त्तरक्रान्तिसामर्थ्यादेवार्थात् सिद्ध्यतीत्यविचार्यम् । यत् तृतीये पूर्वी-क्ततेजसो निष्क्रमणवेलायां दुईंग्यत्वे, चतुर्थे च स्थूलशरीरदाहादिना लिङ्गशरीरस्य सूक्ष्मत्वादनुपमर्दे, पञ्चमे च देहीष्ण्यरूपस्योष्मणः सुक्ष्मशरीरभर्मत्वं, व्याख्यातं तत्प्रयोजनाभावादनर्थकम् । षष्ठे च. न तस्य प्राणा उत्कामन्तीति शारीरब्राह्मणीयवाक्ये या पष्ठी सा आर्त्तभागब्राह्मणीये। न तस्मात् प्राणा उत्कामन्तीति वाक्ये या प-श्चमी तया सम्बन्धसामान्ये व्यवस्थाप्यमाना पश्चम्यर्थमेवाभिधत्ते शत परावद्यावतोऽपि जीवास प्राणानामुत्कमः, किन्तु सहैव प्राणैः एवं पुष्टिमार्गीयभक्त हत्तान्त मुक्ता ज्ञानमार्गीयस्य तमाह ।
तदोकोग्रज्वलनं तत्प्रकाशितद्वारो विद्यासामध्यीत्तच्छेषगत्यनुस्मृतियोगाच हार्दाऽनुगृहीतः शताधिकया ॥ १७॥

पूर्व, भूतेषु तच्छ्रतेरिसादिना मर्यादामार्गीयस्य वागादि-लय उक्तोऽधुना तस्य जीवात्मन उत्क्रमणप्रकार उच्यते । स ए-

स्थितिरिति पूर्वपक्षः । सप्तमाष्टमयोस्तु परिवद्यावतः शरीरादेव प्राणाननुत्कम इति परिवद्यावान् केवल एव मुच्यत इति सिद्धान्तः । नवमे च परिवद्यावतः प्राणशब्दोदितानीन्द्रियाणि भूतानि च परे ब्रह्मण्येव सम्पद्यत इति । दशमे च, परिवद्यावता यः प्राणादीनां पर्वब्र्याणि लयः स नान्यप्राणलयवत् सिव्हायता किन्त्वात्यन्ति इति । तत्र पष्ठं प्रतिषधादिस्त्रमारभ्य सूत्रपञ्चके यत् प्रतिपादितं तदत्र पूर्वपक्षांशं विहाय शेषं, वाङ् मनसीति प्रथमाधिकरण एव हेत्किपूर्वकं पुष्टिमागीयमकेन्द्रियाणां प्रतिपादितम् । ततो मर्यादामागीयाणां भक्तानां ब्रानिनां च यत्ततो वेलक्षण्यं तदिष भूतेषु तच्छ्रतिरिति द्वितीये प्रतिपादितम् । तावता सद्योमुक्तिप्रकारः सर्वोऽपि विचारित इति तेनैव गतार्थम् । यानि पुनस्तरपरिवद्यावद्विद्वत्साधारण्येन तत्परतया व्याख्यायन्तेतान्यत्र विरोधाभावात् पूर्वोक्तदृष्णंनैव विरुद्धांशदृष्णस्य जातत्वादुपेक्षितानि॥ १६ ॥ ४॥

अतः परं क्रममुक्तिप्रकारः पितृयानेन भ्रमतां च प्रकारा वि-चारणीय इति तं वक्तुं सूत्रमवतारयन्ति । \* एवमित्यादि \* ॥

तदोकोग्रज्वलनं तत्प्रकाशितद्वारो विद्यासामर्थ्यात्त छेषगत्यजुस्मृतियोगाच हार्दानुगृहीतः शताधिकवा ॥ तत्र को वृत्तान्त १त्याकाङ्कायामाहुः । \* पूर्वमित्यादि \* मर्यादामार्गीयाणां सद्योमुकिर्विधा, हृदय एव साधनप्रावल्ये ब्रह्म प्राप्नोतीत्येकः । तदभावे
ब्रह्माण्डमध्य दशमद्वारान्निगतस्य तत्रैवत्यन्यः। कममुक्तिब्रह्माण्डभे-

तास्तेजोमात्राः समभ्याददानो हृदयमेवान्ववक्रामतीति श्रुतेस्त-स्यात्मन ओक आयतनं हृदयं तदग्रं पूर्व प्रज्वलितं, पूर्व तथाऽप्र-काश्मानमिष तदा प्रकाशत इति यावद । तदा तत्प्रकाशितं द्वारं निर्गमनमार्गो यस्य तादश उत्क्रामित । यतः श्रुतिस्तथाह । तस्य हैतस्य हृदयस्याग्रं प्रद्योतते तेनैष आत्मा निष्क्रामित चश्च-षो वा मृद्ध्नों वेसादि । यद्यप्येतावद सर्वजीवसाधारणं तथापि विद्वांस्तु नेतरवदितरनाड्या निष्क्रामित, किन्तु, शताधिकया

दनोत्तरं ततो बहिः। तत्राद्यायां जीवस्य नोत्क्रमणम्। द्वितीयतृती-ययोस्तद्पेक्षासत्त्वात् तत्प्रकार उच्यत इत्यर्थः। एवं वृत्तान्तस्वक्र-पमुक्तवा सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* स इत्यादि \* । \* प्रकाशत इति \* इन्द्रियरूपाभिस्तेजामात्राभिः प्रकाशते। सूत्रशेषं पूरयन्ति। \* ता-इश उत्कामतीति \* श्रुतिस्तु बृददारण्यके शारीरब्राह्मणे । स वा अयम् अत्मा अबल्यं नीत्य संमोहमिव न्येत्यथैनमेते प्राणा अभिस-मायन्ति, स एतास्तेजोमात्राः समभ्याददानां हृद्यमेवान्ववकामाति यत्रैष चाक्षुषः पुरुषः पराङ् पर्यावर्त्ततेऽतथारूपन्नो भवत्येकीभवति न पश्यतीत्याहुः। एवं न जिघ्नति, न शृणोति, न मनुते, न विज्ञाना-तीत्याहुरित्युक्तम् । ततः, तस्य हैतस्य हृदयस्यात्रं प्रपद्योतते तेन प्र-द्यांतेनैय आत्मा निष्कामति चक्षुयोवा मुद्ध्नी वाऽन्येश्यो वा शरीरी देशेश्यस्तमुत्कामन्तं प्राणोऽनूक्रामति प्राणमनूत्कामन्तं सर्वे प्राणा अनुत्कामन्तीत्यादिना इति तु कामयमान इत्यन्तम् । अर्थस्तु, यः पूर्वब्राह्मणं तेभ्यां इङ्गेभ्यः सम्प्रमुच्यत्यादिना म्रियमाणावस्य उक्तः सोऽयं शारीर आत्मा जीवो यत्र यस्यां च्रियमाणावस्थायाम्, अब-ल्यं नीत्य अबलभावं नितरां प्राप्य, संमोहमिव न्येति सम्मोहः संमू-ढता विवेकराहित्यं तिश्रतरां प्राप्नोति, अथ तदा एनं करणस्वामि-नम्, एते प्राणा वागादयोऽभिसमायन्ति आभिमुख्येन निकट आ-यान्ति। स एतास्तेजोमात्रा विषयप्रकाशकानीन्द्रियाशि चक्षुरादी-नि समक्याद्दानः सम्यगाभिमुख्येन गृह्णान उपसंहरमाणो हृद्यं

एक शततम्या नाड्या मूर्द्वन्या निष्क्रामित । शतं चैका हृदयस्य नाड्यस्तासां मूर्द्वानमिशिनस्सतेका तयोध्वमायस्व प्रमृतत्वमेति विष्वङ्ग्हन्या उत्क्रमणे भवन्तिति यतः श्रुतिराह । अत्र हेतुमाह । हार्द्वानुगृहीत इति हेत्वन्तर्गर्भे विशेषणम् । गुहां प्रविष्टौ परमे पर्वाद्धे इति श्रुतेहृदयाका शसम्बन्धी यः परमात्मा तदनुग्रहात त-थैव भवती सर्थः । अनुग्रहे हेतु विद्यासामध्योदिति । तस्या विद्या-याः शेषभृताङ्गभृता या गितः प्रव्रजनकृषा तच्छेषभृतेव या भगव-तस्मृतिपरम्परा च ताभ्यां च यो भगवदनुग्रहस्तेन तथे सर्थः ॥ १ ७॥

स्वायतनमेवावकामति तल्लक्ष्यीकृत्य आयाति, स यत्र वर्त्तते तत्र एष चाक्षुषः पुरुष आदित्यांशश्चश्चर्देवतारूपः पराङ् पर्यावर्त्तते ख-कार्याद्वमुखो भवति। अथ तदा स एष इत्यनेनोक्तश्रश्चराधिष्ठाता अरूपशो भवत्येकीभवति करणग्रामेण । तदा न पश्यतीत्याद्धः । पा-र्श्वस्था न पश्यतीत्यादुः। एवमग्रेपि। तदुत्तरावस्थामाह। तस्येत्यादि। तस्य लिङ्गोपाधिकस्य ह एतस्य मुमूर्षोर्ह्ययस्य एतत्स्थानस्य अग्रं नाडीमुखं प्रचोतते पूर्वमप्रकाशमपि तदानीं प्रकाशते । तेन प्रचोतेन एष आतमा रारीरान्निष्कामति निर्गच्छति । चक्षुराद्यन्यतमेश्यः रा-रीरदेशेश्यः। तदुत्तरव्यवस्थामाह। तमुक्रामन्तमित्यादि । तं जीवा-ऽऽत्मानम् । प्राण आसन्यः प्राणा इन्द्रियाणि । अयं च निष्क्रमणप्र-कारो यमगतिरहितानाम् । यमगतिनां तु, अङ्गुष्ठमात्रं पुरुषं नि-श्चकर्प यमो बलादित्यादिवाक्यात् पिण्डितकरणग्रामस्य जीवस्य बलान्निष्कामणम् । एवं सति यद्यप्यतावद् ओकोम्रज्वलनादिकं यमगतिराहितचर्षणीजीवानां विदुषां च साधारणं, तथापि, विद्वां-स्तु नेतरवदितरनाड्या निष्कार्मात, किन्तु शताधिकयेत्याद्यक्तमा-र्गेण। श्रुतिस्तु छान्दोग्ये दहरविद्यास्था । रोषं स्फुटम् । तथाच स यदाऽस्माच्छरीरान्निष्कामतीति श्रुत्युक्तो निष्क्रमणप्रकारो विद्व-द्विदुषोस्तुल्यो वा विशेषवान् वेति सन्देहे कामयमानताया उभ-यांस्तुल्यत्वेन शारीरब्राह्मणोक्तरीत्या तुल्य एवेति प्राप्त हृदयाग्रप्र-

# रक्म्यनुसारी ॥ १८ ॥

अथ या एता हृदयस्य नाड्यस्ताः पिङ्गलस्याणिमनस्तिष्ठ-नित श्वन्त्रस्य नीलस्य पीतस्य लोहितस्यसमौ वा आदिसः पिङ्ग-ल इत्युपक्रम्याग्रे पठ्यते । तमभित आसीना आहुर्ज्जानासि मां जानासि मामिति । स यावदस्माच्छरीरादनुत्क्रान्तो भवति ताव-ज्ञानासथ यत्रैतदस्माच्छरीदुत्क्रामसथैतेरेव राभ्मिभिक्ष्ध्व आक्रामत

द्योतनपर्यन्तं विद्वद्वविदुषोस्तुल्यो निर्गमनमार्गः । प्रकारश्च विदु-षोऽतिरिक्त इति सिद्धान्तो बोधितो क्षेयः ॥ एवमेतेन क्रममुक्तिप्रा-प्तृणां जीवस्य शरीराक्षिगमनप्रकार उक्तः । तत्र ये मुध्नी निष्का-मन्ति ते दशमद्वारं भित्वा तत्रैव सद्यो ब्रह्माण लीयन्ते । तथा सति करणप्रामो भूतेष्वेव लीयत इत्यर्थादायाति ॥ १७॥

रइम्यनुसारी ॥ एवं ब्रह्माण्डमध्ये सद्योमुक्तस्य व्यवस्था-मुका क्रमेण मुच्यमानस्य व्यवस्थां वद्तीत्यारायेन प्रासंक्षिकमेत-स्याधिकरणस्य विषयादिकमाहुः \* अथ या पता इत्यादि \*। श्रुति-स्तु छान्दोग्यस्थदहरविद्यायाम् । अर्थस्तु—या हृदयपुण्डरीकग-तयथोक्तगुगाविशिष्टब्रह्मोपासकः स या एता दृदयस्य पुण्डरीका-कारस्य ब्रह्मोपासनस्थानस्य सम्बन्धिन्यां नाड्यां हृदयमांसपि-ण्डात् सर्वतो विनिःसुना आदित्यमण्डलाद्रशमय इव ता एताः पिङ्गलस्य वर्णविशिष्टस्याणिम्नः सूक्ष्मरसस्य पूर्णा इति सर्वन्ना-ध्याहारः। तिष्ठन्ति। शुक्रस्य नीलस्य पीतस्य लोहितस्य सीरं तेज एवं शरीरे पित्तं तत्पार्थिवेन कफेन न्यूनाधिकभेदादनुविद्धं सत् शरीरसं रसं पाचयत्तत्वर्णे करोति । तत्रादित्यसम्बन्ध एव कार-णम् । पित्तक्षेण तेजसा आदित्यस्य तत्र सत्त्वात् । तदाह श्रुतिः। असी वा आदित्यः पिङ्गल एप शुक्र इत्यादि । तथाचा-दित्यमण्डलस्य पञ्चवर्णत्वात्तदंशभूतं पित्तमपि ताइशमपि स्वपा-चितं शारीरं रसमुपरअयाति तदा तत्तन्नाडीस्या रसस्तथा भव-तीत्यर्थः । तदेतदुपक्रम्य ततो महापथद्दष्टान्तेन आदित्यरइमीना-

इति । अत्र तमभित इत्याद्युक्तेः सर्वसाधारण्युत्क्रान्तिः प्राप्यते । पूर्वमादिस्यत्वेनोक्तस्य पिङ्गलस्य रिव्मिभिक्ष्ध्वाक्रमणं च तथा । अत्र संज्ञयः । ओकोग्रज्जलनादेशितरसाधारण्येऽपि यथा हाईा- नुग्रहाद्विलक्षणा गतिर्विदुष जक्ता तथा रक्ष्म्यनुसारित्वमपीतरसा- धारणमुनास्मिन्नवेति । तत्रावधारणमाह । रक्ष्म्यनुसारी। निष्क्राम-स्यमेवेति ॥ १८ ॥

मुभयलोकसंसर्गिकत्वमुक्ता तासां नाडीनामादित्यरियसंख्यत्वं चाका तासु नाडीषु स्मस्य सुषुप्ति चोका ततो मरणावस्थां बांधयन्ती श्रुतिः पठ्यते । \* तर्मामत इत्यादि \* । तद्र्थस्तु स्फुटः । पवं श्रुतिमुपन्यस्यात्र संशयजनकं विषयमाद्यः। \* अत्रेत्यादि \*। उत्कान्तिः शरीराक्रिगमनम् । \* पिङ्गलस्पति \* । वर्णावीशप्रस्या-ऽऽदित्यांशभूतस्य पित्तस्य । संशयस्तु स्फुटः । पूर्वपक्षस्तु, ओक्रांश्र-ज्वलनादीनां साधारण्याद्रश्मयनुसारित्वमपि तत्प्रवाहपातात्साधार-णमिति। सिद्धान्तमाहुः। \* तत्रेत्यादि \* । अत्र प्रमाणं तु, अथै-तैरंव रिक्मिमिक्रध्वं आक्रमत इत्येतद्नन्तरं, स ऑमिति चाहोद्वा मीयते स यावत् क्षिण्येनमनसावदादित्यं गच्छत्येतद्वे खलु छोकद्वारं विदुषां प्रपदनं निराधोऽविदुषामिति तद्धिमा श्रुतिः। तत्र हि स वि-द्वान् ॐकारेण परमात्मानं ध्यायन् ॐमिति चाह, यथा पूर्वे वद-ति. उत अर्ध्व वा मीयते गच्छति । स विद्वान् यावन्मनः क्षिप्यद् यावता कालेन मनेव्यापारं कुर्यात्तावता कालेनादित्यं गच्छान प्राप्नोति । एतद्वै आदित्यरूपं खलु निश्चितं लोकद्वारं ब्रह्मलोकप्रवे-शमार्गः। विदुषां प्रपदनं प्राप्तिकरणभूतं, निरोधोऽविदुषां, ये अवि-द्वांमस्तेषां नेजसा निराधजनकमिति तस्या अर्थात् । अतो विदुष एव रइम्यनुसारित्वावऽधारणमित्यर्थः॥ अयं च करणत्रामसहिता ग-च्छाति । "यदि प्रयास्यन्तृप पारमेष्ठचं चैहायसानामुत यद्विहारम्। अष्टाधिपत्यं गुणसान्नवायं सहैत्र गच्छन्मनसीन्द्रयश्च"इति श्रीभाग-वतांक्तन्यायस्यात्रापि शक्यवचनत्वात् । एतस्य करणग्रामलयस्तु

# निशि नेतिचेन्न सम्बन्धस्य यावदेहभावित्वा-दर्शयति च॥ १९॥

विदुष उत्क्रमणे हाई। नुग्रहकृतो यथा विशेषस्तथा कालविशेषकृतोऽपि विशेषो भविष्यतीसाशङ्का तिन्नरासमाह । तत्राहोरात्रकृतोऽयनकृतो वा स भवेत । तत्राद्यकृतो नास्तीसाह। नेति । तत्र
हेनुः । सम्बन्धस्येसादि । अनुग्रहहेनुभूतो यः पूर्वोक्तां गसनुस्मृतिसम्बन्धस्तस्य यावदेहभावित्वात् तत्कार्यस्यानुग्रहस्यापितथात्वात् कालस्याऽप्रयोजकत्विमसर्थः । अत्र प्रमाणमाह । दर्शयित
यतः श्रुतिः । तमेव विदित्वा मुनिर्भवसेतमेव प्रवाजिनो लोकमीपसन्तः प्रव्रजन्तीति ॥ १९ ॥

प्रारब्धसमाप्ती मुक्तिद्शायां भृतेष्वेच बोध्यः । तथैवोपकान्तत्वा-दिति ॥१८॥

निशि नेतिचेन्न सम्बन्धस्य यावदेहमावित्वादर्शयति च॥
\* इत्याशङ्क्यति \*। एवं, निशि नेत्यनेनाशङ्क्य । तथाच निशीति
पदं मुक्तिप्रतिबन्धककालिवशेषोपलक्षकम् । तत्र न आदित्यद्वारेण
गमनम्। अतो न्नानिना मुक्त्यर्थ योगादिना कालः प्रतीक्षणीय इत्याशङ्कत्येत्यर्थः। सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति। \* अत्रत्यादि \*। अर्थस्तु
स्फुटः॥

अन्ये तु—सम्बन्धस्य यावद्देहभावित्वादित्यत्र नाडीसम्बन्ध-स्य तथात्वं व्याकुर्वन्ति । दर्शयतीत्यत्र, अमुष्मादादित्यात् प्रताय-न्ते ता आसु नाडीषु सप्ता इति छान्दोग्यश्चितं दर्शयति । तत्र यद्य-पि पूर्वसूत्रोक्तं रद्भयनुसारित्वमेव, निशि नेत्यनेनाक्षिण्यत इति प्र-तीयते, न तु कालविशेषनिषेधः । कालान्तरस्य सहकारित्वापादनं वा । तथाष्यध्ययनसूत्रे रद्भयभावशङ्कानुद्येन तत्रैतत्सूत्रोक्तस्य त-तपरिहारहेतोरसङ्गत्या, अतश्चेत्यतिदेशासंङ्गतिरिति तत्र उदीक्षा-नुपपत्तंविद्यया अपाक्षिकफलत्वस्य मृत्योरानियतकालत्वस्य चेति हार्दानुग्रहस्य मुक्तिहेतोर्विद्यमानत्वादयनिवशेषोऽप्यप्रयोज-क इसाह ।

अतश्चायनेऽपि दक्षिणे ॥ २०॥ स्पष्टार्थामदम्॥२०॥

ननु यत्र काले त्वनाद्यिमिति कालप्राधान्येनोपक्रम्याग्नि-हर्योतिरहः शुक्लः षण्मासा उत्तरायणम् । तत्र प्रयाता गच्छन्ति ब्रह्म ब्रह्मविदो जना इति भगवद्वाक्याद् ब्रह्मविदोऽप्युक्तकाला-ऽपेक्षास्तीत्याशङ्क्ष्य विषयभेदेन समाधत्ते ।

योगिनः प्रति स्मर्यते स्मार्त्ते चैते ॥ २ १ ॥

ज्ञानमार्गाद् योगमार्गो हि भिन्नः। तथाच योगिनमुद्दिश्यंव काल-विशेषस्य गतिविशेषहेतुत्वं स्मर्यते, न तु, ज्ञानमार्गीयस्य श्रोतस्य। इतर्रानरपेक्षत्वाद् । नच योगसांख्ये अपि श्रोते एवेति वाच्यम् । यतः स्मार्त्ते एते । चो हेत्वर्थे । एते योगसांख्ये, अग्निज्योतिर्धूमो

कित्वतहेत्वन्तराध्याहारापेक्षया आतिदेशसामअस्याय सम्बन्धपदे हार्दानुग्रहजनकगत्यनुस्मृतिसम्बन्धग्रहणस्यैव युक्तत्वाश्विन्त्यम् । तथाच, रदम्यनुसारिसुत्रेऽपि स हेतुर्बोध्यः॥ १९॥

अतश्चायनेऽपि दक्षिणे ॥ \* स्पष्टार्थामिति \* । चोऽवधारणे नेति चेन्नेति पूर्वसूत्रादनुवर्त्तते । तथाच दक्षिणेऽयने नेतिचेन्नोति पूर् वपक्षस्य, अतश्चेत्यनेनातिदिष्टस्य तत्परिहारहेतोश्च स्फुटत्वात्तथे-त्यर्थः ॥ २० ॥

योगिनः प्रति स्मर्यते स्मार्चे चैते ॥ व्याकुर्वन्ति । \* ज्ञानमा-गादित्यादि \* । तथाच मार्गभेदाम कालविशेषापेक्षेत्यर्थः । सांख्य-स्य स्मृत्युक्तत्वेऽपि योगस्य, न तथात्वम् । योगतस्वोपनिषदादौ त-स्योक्तत्वात् । सूत्रे च योगिषदमात्रम् । अत, पते इति पदे सांख्यनि-वेशनं न युक्तमित्यरुच्या पक्षान्तरमाहुः । \* अग्निरित्यादि \* । रात्रिरित वाक्यद्वयोक्तगती वा । इदं तु श्रुत्युक्तदेवयानिष्तृयानाति-रिक्तमार्गमभिमेस समाहितम् । ते एव चेदत्राप्युच्येते शब्दभेदेन तदा न विरोधः ॥ २१ ॥

> इति श्रीवेदव्यासमतवर्त्तिश्रीवल्लभाचार्यविरंचिते ब्रह्मसूत्राऽणुभाष्ये चतुर्थाध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥ ४ ॥ २ ॥

नन्वेतयोगेत्योरिप स्मार्त्तवं न युक्तं, किञ्चिच्छद्धभेदेऽिप छान्दोग्योक्तदेवयानिपतृयानयोरेव प्रत्यभिक्षानात् । अतः कथिमदं समाधानिमत्यत आहुः । \* इदं त्वित्यादि \* । तिस्मन् कालद्वा-रा तत्तदिभमानिन्य आतिवाहिक्यो वा देवता मार्गद्वयगता उच्यन्ते, न तु काल इति तस्यात्राकथनाच्छ्रुहितस्मृत्योर्ने विरोधः । तथाच यदि तत्र काल उच्यते तदा तत्र योगिन उपकान्तत्वाद् विषयभेदेनाविरोधो, यदि चैकाविषयत्वं तदा अचिरादिश्रुताविवा-वाष्यग्न्यादिशद्धेस्तत्तद्देवतालोकविशिष्टी तावेव मार्गाषुच्येते इन्त्युभयथाऽिप नश्रुतिसमृत्योर्विरोध इत्यर्थः। तेन विद्यावती नान्या-पेक्षोति सिद्धम् ॥ २१ ॥ ६॥

इति श्रीमद्वलभाचार्यचरणनखचन्द्रनिरस्तद्द्वयध्वान्तस्य श्रीपीताम्बरात्मजस्य पुरुषोत्तमस्य कृती भाष्यप्रकाशे चतुर्थाऽध्यायस्य द्वितीयः पादः॥४॥२॥

## अथ चतुर्थाध्यायस्य तृतीयः पादः।

## अर्चिरादिना तत्प्रथितेः॥ १॥

नतु ज्ञानमार्गीयस्येव मर्यादामार्गीयभक्तस्याप्यिचरादिमार्गेणैव गमनम् १ उत सद्योमुक्तिरेव भवतीति संशयः । तत्र यथा
ज्ञानिनो नियमाभावस्तथाऽत्रापीति प्राप्ते आह । अर्चिरादिमार्गेण
तस्य ज्ञानमार्गीयस्यैवोत्कर्पकथनात् स एव तेन मार्गेण गच्छति,
न तु भक्तोऽपीसर्थः । तथाहि । पश्चाऽप्रिविद्याप्रकरणे तद्य इत्थं
विदुर्ये चेमेऽरण्ये श्रद्धा तप इत्युपासते तेऽर्चिषमभिसम्भवन्सर्चिषोः
ऽहरह आपूर्यमाणपक्षामस्यत्र उपक्रमे भक्तातिरिक्तानेव अधिकृस
तथा गतिरुच्यते । स्मृताव्याग्निज्योतिरहः शुक्लइसत्र, ब्रह्मविदो

अचिरादिना तत्प्रथितेः॥

पूर्वस्मिन् पादे प्रथमतः पुष्टिमार्गीयस्य ततो मार्यादामागीयस्य सद्योमुक्तिप्रकारो दर्शितः । तद्यु, क्रममुक्तौ निर्गमनद्वारादिकं च दर्शितम् । इह तु ततो निर्गतस्य यो ब्रह्मप्रक्तिमार्गो ब्रह्मलोकस्तत्प्रकारश्च प्रद्र्यते तत्राप्रधिकरणमवतारियतुं संशयादिकमाहुः । \* निवत्यादि \* । अत्र मर्यादायाः स्वकृतत्वात् तत्पालनं
भक्तेक्षीनादुत्कृष्टत्वं च सन्देहवीजम् । \* नियमाभाव इति \* ।
साधनसामर्थ्यतारतम्यनियमाभावः । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं विवृण्वनित \* अर्चिरादीति \* । \* तस्येत्यादि \* प्रथ प्रख्याने, प्रथनं प्रथितिः । प्रसिद्धः । सा श्रुतिषु तस्येव ज्ञानमार्गीयस्येवेति तस्येव तथत्यादि । शक्तिद्धः । सा श्रुतिषु तस्येव ज्ञानमार्गीयस्येवेति तस्येव तथत्यादि । । अभक्तातिरिक्तानेवाधिकृत्येति \* इत्थं विदुरित्यादिना कियाविषयस्य कियायाश्च श्रावणाद्य इत्यनेन तानवाधिकृत्य । तथाच
मर्यादामार्गीयाणामपि भक्तानां प्रायशः सद्योमुक्तिरेव । ज्ञानमार्गी-

जना इति वचनेन ज्ञानमार्गायस्यैव स पन्था इत्युच्यते । अथेदं चिन्सते सामोपनिषत्सु पठ्यते। अथ या एता हृदयस्य नाड्यसाः पिङ्गलस्याणिम्निस्तिष्ठान्ति अवलस्य नीलस्यं पीतस्य लोहितस्येससी वा आदिसः पिङ्गल इत्युपक्रम्यादित्यक्ष्पस्य पिङ्गलस्य रिक्मिक्षत्वं नाडीनामुक्त्वाऽग्रे वदसऽथ यत्रैतदस्माच्छरीरादुत्कामस्थैतेरेव र-िक्मिभिक्ष्यं आकामत इति नाडीरिक्मिसम्बन्धेनैका पग्लोकगितिः श्रूयते । अचिरादिका चाऽन्या, तेर्चिषमिभिसम्भवन्सर्चिषोऽहरिस्सादिश्रुत्युक्ता । स एनं देवयानं पन्थानमापद्याग्निलोकमागच्छन्तिति चापरा । स यदा वे पुरुषोऽस्माल्लोकात् प्रैति स वायुमान्यछतीति चेतरा।सूर्यद्वारेणते विरजाः प्रयान्तिति चान्या। एवमन्वेकषु मार्गेषु सत्स्वर्चिरादेरेवोक्तिः कृत इति । तत्र सर्वेषां पारिभानेकषु मार्गेषु सत्स्वर्चिरादेरेवोक्तिः कृत इति । तत्र सर्वेषां पारिभानेकषु मार्गेषु सत्स्वर्चिरादेरेवोक्तिः कृत इति । तत्र सर्वेषां पारिभानेकषु मार्गेषु सत्स्वर्चिरादेरेवोक्तिः कृत इति । तत्र सर्वेषां पारिभानेकष्ठा स्रित्ति स्वान्या । स्वान्ति स्वान्या । स्वान्ति स्वान्या । स्वान्या । स्वान्ति स्वान्या । स्वान्ति स्वान्या । स्वान्या

यस्यैवानियम इत्यर्थः। ननु भवत्वर्चिरादिमागेण ज्ञानमागीयस्य गन्तिस्थापि मर्यादाभक्तस्य प्रायशः सद्योमुक्तिरेवति न नियन्तुं शन्यते। श्रुतावर्चिरादिमागातिरिकानामपि मुक्तिमागाणां श्रावणात् तथा बहूनां सत्त्वेऽपि सूत्रकृताऽर्चिरादिमागं एव कस्मादुक्त इति चाशङ्कायामादुः। \* अथेदिमत्यादि \* तान् मार्गान् विपयीकृत्य ते- षां भेदोऽस्ति परस्परमुत नेति चिन्त्यत इत्यर्थः। एवं प्रतिज्ञाय मार्गे बोधिकाः श्रुतीरुदाहरन्ति । \* सामेत्यादि \* । \* पठचत इति \* विद्याभेदेन गतिभदः पठचते। \* श्रूयत इति \* दहर्रावद्यायां श्रूय-ते। \* अन्येति \* पञ्चाग्निवद्यास्था। \* अपरेति \* कोशीतिक्रवान्द्याणे पर्यङ्कृतिद्यास्था। \* इतरेति \* वृहदारण्यकेऽनात्मोपासनगति- फलकथने। एवमन्यापि पञ्चमी प्रथममुण्डकसमाप्ती द्रष्टव्या। एवं मार्गभेदबोधिकाः श्रुतीरुपन्यस्य सूत्रेऽचिरादेरेवोक्ती हेतुं निश्चेतुं पृच्छिति। \* एवमित्यादि \* स्वयं हतुं कर्ल्णयत्वा वाम्बवैकत्वस्य हेन्तुत्वं दूपयित। \* तत्रत्यादि \* अर्चिराद्यक्तिंहतुविचारं। सर्वेषां मार्गाणामर्चिरादित्वं पारिभाषिकं, मुक्तिमार्गा अर्चिरादिपदेन द्यव-

विकर्माचरादित्वमत एवाथैतयोः पथोर्न कतरेण च नेति मार्गद्वयअष्टानामतिकष्टं जायस्य म्नियस्वेति तृतीयं स्थानमित्युक्तमन्यथाऽनेकेषां मार्गाणामुक्तानां श्रूयमाणत्वादस्य तृतीयत्वं नोच्येताऽतः
प्रकरणभेदाद्धिकोपासनशेषत्वान्मिथोऽनपेक्षा भिक्रा एवेते मार्गा
ब्रह्मपापका इति मन्तव्यमिति चेत्तत्रोच्यते । न हीयं परिभाषा सवेंषु श्रुतास्ति यतस्तथोच्येत । अतो लाघवादनेकपर्वविशिष्ट एक एव
मार्ग इति मन्तव्यं, न तु पर्वभेदेन मार्गभेद इति । गौरवप्रसङ्गाद ।
नचैवमथैतरेव रिक्मिभिरिखवधारणानुपपित्तिरिति वाच्यम् । तस्याः
श्रुतेरुत्कमणमात्रमार्गनिक्षपकत्वाद । तथाहि । तत्रोपक्रमे ह्य ध्येतदस्माच्छरिरादुत्कामसैथतरेव रिक्मिभिक्ष्वं आक्रमत इत्यु-

हर्सव्या इति साङ्केतिकानियमसिद्धं, न तु वास्तवम् । अतः पारिभा-षिकत्वादेव हेतोरथैतयोः पथोरिति द्वित्वं, जायस्वेत्यस्य तृतीयस्था-नत्वं च श्रुताबुक्तम् । अन्यथा वास्तवेऽर्चिरादित्वं बहूनामुक्तानां मा-र्गाणां ब्रह्मप्रापकतया श्रूयमाणत्वादस्य तृतीयत्वं पथोरितिंद्वित्वं च नोच्येत । अतस्तृतीयत्वादिपीडारूपाद्धेतोस्तेष्वर्चिरादित्वं पारिभा-षिकमङ्गीकृत्योक्तहेतुष्ठयाद् ब्रह्मप्रापका मार्गो बहव एवेति मन्तब्य-मित्यर्थः । एवं पूर्वपक्षी स्वमतमुक्त्वा तत्रकदेशिकृतं समाधि प्रति-क्षेप्तमुपक्षिपति। \* तत्रोच्यत इत्यादि \*। \* तथांच्येतेति \* पा-रिभाषिकत्वमुच्यते । \* अतो लाघवादिति \* पारिभाषिकत्वेनार्चि-रादित्वस्य वक्तुमराक्यत्वात् पर्वप्रत्यभिज्ञानिलङ्गेन मार्गैक्याङ्गी-कारे लाघवात्। \* गौरवप्रसङ्गादिति \*। मार्गाणामनेकत्वं तेषु प-र्घन्युनाधिक्येन कस्यचिन्निकटत्वं, कस्य चिद् दूरत्वं निकटमार्ग-त्यांगन दूरमार्गगमने उपपत्तिकरूपनं निकटत्यागे चोपपत्तिकरूपन-मित्यं वं तथात्वादित्यर्थः । पुनर्मार्गानेकत्वमाशङ्का निषेधति \* नचैव-मित्यादि \*। एवमिति \*। मुक्तिमार्गस्यैकत्वे। निषेधे हेतुः। तस्या इत्यादि \*। \* तत्रेति \*। रिइमवाक्ये। हिर्हेती । \* इत्यु- स्यते । एतस्मात् पुरस्ताद्यं या एता हृदयस्य नाड्यं इत्युपक्रम्यं पिक्रलस्यादिसत्वमुक्ता तद्यथा महापथ आतत उभौ प्रामौ गच्छतीमं चाऽमुं चैत्रमेतेता आदिसस्य रक्ष्मय उभौ लोकौ गच्छतीमं चाऽमुं चामुष्मादादिसात प्रतायन्ते ता आसु नाडीषु स्रप्ताः आभ्यो नाडीभ्यः प्रतायन्ते तेऽमुष्मिन्नादिसे स्प्ताः इसन्तेन वाचयेन नाडीषु रिक्ष्मित्रचारमुक्त्वाम्ने, अथ यत्रैतदस्मादिसाद्यक्तम् ।
उपसंहारे च शतं चैका हृदयस्य नाड्यस्तामां मूर्द्धानमभिनिःस्तेका, तयोध्वमायन्नमृतत्वमेति विष्वङ्डन्या उत्क्रमणे भवन्तीति ।
एवमुपक्रमोपसंहाराभ्यामुत्क्रमणमात्रमार्गनिक्ष्पकत्वं, न तु ब्रह्मपापकमार्गस्यातस्तदनुपपित्तपरिहारोऽनर्थकः । नन्वनेकपर्वविधिछत्वेन मार्गस्यैकत्वे तंनिक्ष्पयन्ती श्रुतिः क्वचित् किश्चित् पर्वं निक्ष्पयति, क्वचिन्नेति कथम् । उपसंहारेण प्राप्स्यत इति तात्पर्येण
तथेति चेद् ब्रवीषि तदा शास्त्रान्तरमिवदुषस्तदसम्भवेन तं प्रति
श्रुतेन्यूनतापातः । न हि सर्वशास्ताविदं प्रसेव कथनामिति वक्तुमुचितम् । तस्याऽसम्भवादतः स्वस्वशास्त्रज्ञानवन्तं प्रसेव तथा ।

च्यत राति \*। शरीरादुत्कम उच्यते। नन्वेतस्मात् पूर्व रिहमनाडीप्रचारकथने महापथरष्टान्तेन तासां मार्गत्वमिष बोध्यत रित नैवं
चक्तं युक्तमित्याशङ्कायामाह । \* एतस्मात् पुरस्तादित्यादि \*।
तथाच महापथरष्टान्तेऽप्यन्ते, एतस्मादित्यादिनात्कान्तिरेवोक्तेति
तन्मार्गत्वमेवं तासां युक्तमित्यर्थः। युक्त्यन्तरमाह । \* उपसंहारे चेत्यादि \*। एतदेव निगमयति \* एवमुपक्रमेत्यादि \*। \* तद्नुपपत्तिपरिहार इति \*। ब्रह्मप्रापकमार्गत्वाऽनुपपत्तिपरिहारः।
एवमेकमार्गत्वे साधिते तद् दूपयितुं पर्वोक्तिप्रकारे पृच्छति \* निवत्यादि \*। समाधिमुद्भाव्य दूपयति । \* उपसंहारेणेत्यादि \*।
\* तस्यासम्भवादिति \*। वेदानामनन्तत्वेनेदानीं किष्ठकृतवुद्धिहासेन च सर्वशाखाऽस्तित्वस्यासम्भवात् । एतदुपष्टम्भायाह ।

अध्ययनिवधेरि तावन्माजपरत्वात् । शाखान्तरसंवादिपर्वकथन् नानुपपत्तिश्च । उपसंहारेणेव तस्यापि प्राप्तिसम्भवादतो विरुद्ध-दिक्कानां स्वस्वमार्गेणेकग्रामपाप्तिविद्द्धापि भिवतुम्हिति स्वात-न्व्येण मर्वेभीगैर्विद्धाप्राप्तिः । नचेवमथतयोः पर्थारित द्विवचनानु-पर्पात्तर्जायस्व ज्ञियस्वेयस्य तृतीयत्वं चाऽनुपपन्निर्मात वाच्यम्। अचिरादिकमुक्त्वोपसंहरसेष देवयानः पन्था इति श्रुखन्तरेच, स एनं देवयानं पन्थानमापद्याग्निलोकमागच्छतीति । तथाच ब्रह्म-प्रापकाः सर्वे मार्गा देवयाना इत्युच्यन्ते । देवी सम्पद्भिक्षा-येति भगवद्राक्यादैव्यां सम्पद्धि ये जातास्ते देवा इत्युच्यन्ते तेषां यानं गमनं यत्रेति ते सर्वेऽपि मार्गा देवयानशब्देनोच्यन्ते । द्वितीयस्त्विविश्वष्टः । एवं द्वित्वं त्रित्वं चोपपद्यते । नचोक्तरीया लाधवादेक एव स मन्तव्यः । स्वतःप्रमाणभृता हि श्रुतिः । मा यन यदा या श्रुता तदर्थाऽनधारणे द्वितीयस्या अनुपस्थितत्वान्त लाधवगौरवतद्विचारावसरः। क्वचिदुपस्थिता चोक्तवाधकरूपसंहा-

<sup>\*</sup> अध्ययनेत्यादि \* । स्वस्यासाधारणत्वेन पितृपितामहादिपरम्पराप्राप्ता शाखा स्वाध्याय इति योगस्य सर्वराहतत्वेन शाखाप्रण-यनस्य च तद्र्थत्वेन तथात्वात् । उपसंहारेणेव तस्यापि प्राप्तस्य-स्भवादिति । उपसंहारे हि प्रयोजको वस्त्वमेदः, प्रयोजनाभेद-ध्या तस्याभयमत्त्रया कृते उपसंहारे तेनेवानुक्तप्रवप्नाप्तिसम्भवात्त्र । एवं तदुक्तं दूर्पायत्वा स्वमतं स्थापयति । \* अतो विरुद्धदिक्रेन्त्यादि \* । हिचचनाद्यनुपपत्ति पिरहर्रात । \* नचेत्यादि \* । \* उपपद्यत इत्यन्तम् \* । लाघवं दृपर्यात । \* नचेत्यादि \* । \* येनेति \* यच्छाखाध्यायिना । वहुशाखाध्यायिनोऽनेकमागीपित्यती दोन्पताद्वस्थ्यमाशङ्क्य पिरहर्रात । \* क्राचिद्तित्यादि \* । \* उक्तवाध-केरित \* । अध्ययनिष्ठेः स्वशाखाध्ययनमात्रपरत्वं तद्ध्येतुन्ता-यनमात्रकरणे सर्वशास्त्राध्यक्तरणपूर्तिः, शासान्तरसंवादिपर्वजथन्त्रयाद्वादिन्तरसंवादिपर्वजथन

रानवकाशः । अपरं च । ब्रह्मविदः क्रममुक्तौ गन्तव्यो मार्गी ह्यपमुनिद्ध्यते । तत्तव्छोके तद्राऽनन्द्रानुभवश्चावश्यकः। तथाची-पासनभेदात फलभेदम्यावश्यकत्वान्मार्गभेदोऽपि तथिति सर्वेष्वेनकृष्णलेष्ठपत्रक्षक उपसंहारो न युक्तः । किञ्च । उपासने कर्मिण चोपनंहारः सम्मतः । मार्गस्तु नान्यतरकृपोऽतो यस्योपासन्तस्य येन मार्गेण गमनं स मार्ग उपद्श्यित इति नोपसंहारो युक्तः । अविधेयत्वाद्पि तथा । एतद् यथा तथा पुरस्तान्तिकृष्णितम्, उपमहारोऽर्थामेदाद्विधिशेषवत् समाने चेसत्र । एवं सन्सिच्यशब्देनाचिरुपलिक्षतो मार्ग उच्यते । आदिपदेनान्ये सर्वे मार्गाः संयुक्षन्ते इति नाऽनुपपत्तः काचिदितिचेद् अत्र वद्माः।

नानुपपत्तिश्चेत्येवंरूपैः । एवं परोक्तं परिद्वत्य खोक्तां युक्तिमाह । \* अपरं चेत्यादि \*। \* आवस्यक इति \*। तद्र्थमव तत्कथनात् पुगणे तथा प्रसिद्धेश्चावश्यकः। \* तथेति \* । आवश्यकः । एवं स्वमतं स्थापयित्वा उपसंहारपक्षे बाधकमप्याह। \* किञ्चेत्यादि \*। ननूपासन फलभेद्जनकः प्रकारभेद् उपसंहारप्रयोजकः कर्मणि च वाक्यसार्थक्यम् । न तूपासनत्वं कर्मत्वं वा । अता मार्गस्य तदन्य-तररूपत्वाभावेऽपि ब्रह्मप्राप्तिरूपप्रयोजनैक्यात् कुतां न युक्त उपसं-हार इत्यत आह । \* अविधेयत्वाद्षि तथेति \* । नन्वविधेयत्वस्या-पसंहारवाधकत्वं कसिद्धमित्यतः पूर्वोक्तं स्मारयति । \* एतद्यथ-त्यादि \*। तत्र हि समान योऽधीभदादुपसंहारः स, विधिशेषा, य-ऽशिहोत्रादयस्तद्वदित्युक्तम् । तेऽश्निहोत्रादयः सर्वेषां समाना अपि येषां शाखिनां यथोकास्तेषामेव ने तथा विधेया, नेतरेपाम् । तथा-ऽविधयत्वात् । एवमत्रापि यदुपासनशेषे यत्पर्वको मार्ग उक्तस्तं श्रति स एव विधेयो, न त्वन्यं श्रति । अतांऽन्यान् प्रत्यविधेयत्वादपि न मार्गोपनंहारो युक्त इत्यर्थः। एवमुपपाच सिद्धमाह। \* एवं स-तित्यादि \*। पूर्वपक्षमुपपाद्यां सिद्धान्तमाहुः। \* अत्र वदाम इत्या-दि \*। तथाच नानाग्रामयुक्तमार्गैक्येऽपि कस्याचित् कस्मिश्चिद् अचिरादिभ्य इत्युक्तं भवेत त्वद्रीतिरेव चेद् अभिमेता भवेत्तस्मान्नविमयवधार्यते । अचिरादिनेसेकवचनाऽन्यथानुपपत्त्या
मार्गस्यैकत्वमवश्यम्रीकार्यमेवं सित श्रुतिषु यावन्ति पर्वाण्युक्तानि
तानि सर्वाण्येकस्मिन्नेवाचिरादिमार्गे वर्त्तमानान्यिप यस्योपासकस्य यावत्पर्वभोगो भावी तं प्रति तावत्पर्वोक्तिर्यस्य यावतां तेषां
स न भावी तं प्रति न तदुक्तिस्तद्धोगाभावादिति नानुपपन्नं किश्चित । ननु त्वयाऽप्यनुक्तानां पर्वणां तत्र स्थिति वदतोपसंद्दार
एवोक्तो भवति पापकत्वेनेति चेत्, स्यादेतदेवं यदि तस्यैव गन्तुभोंगाय तदिप पर्व तत्रोच्येत । न त्वेवं, किन्त्वेकवचनानुरोधान्मार्गेक्ये निश्चिते यं प्रति यत् पर्वोच्यते तत्तत्र कण्ठोक्तमवेति
नोपसंद्दारापेक्षा । अग्रेऽन्यत्रोक्तानां पर्वणामुक्तस्थले सिन्नवेशोक्याऽपि सूत्रकाराभिमत एक एव मार्ग इति द्वायते । श्रुतौ सवंत्र पूर्वपरामर्शादिप तथा ॥ १ ॥

# वायुमब्दादविशेषविशेषाभ्याम् ॥ २ ॥

म्रामेऽवान्तरितवासोऽन्यस्याऽन्यत्र तथेहापीत्यर्थः । अत्रोपसंहारस्य पर्वप्रापकत्वमाराङ्कृते । अनिवत्यादि अ । तत्परिहर्गन्त । अस्यान्देतिद्व्यादि अ । अनेयभोगाभावान्नोपन्संहारोपक्षा । ननु मार्गभेदे को दोषो येन क्रिष्टादरः क्रियत इत्यत आहुः । अअप्र इत्यादि अ । अर्थिषोऽहरहः पूर्वपक्ष इत्यादिकपात्तन्सात् । तथाच मार्गान्तरस्याभावादेतस्य च भ्रानिनः प्रत्येवोक्तन्त्वाज्ञ्ञानिनामिव क्रममुक्तिः । मर्यादाभक्तानां तु पूर्वोक्तरीत्या स-धोमुक्तिरंवेति सिद्धम् ॥ १ ॥

वायुमब्दादविशेषविशेषाभ्याम् ॥ नतु मार्गेक्यं न युक्तमतु-क्तपर्वस्थलस्य वक्तुमशक्यत्वादित्याशङ्कश्च तिक्किगिमनायामिमं पठ- छान्दोग्ये वायुर्न पठ्यते । कौशीतिकश्रुतौ तु, स एतं देव-यानं पन्थानमापद्याग्निलोकमागच्छित स वायुलोकं सवरूणलोकं स इन्द्रलोकं स प्रजापितलोकं स ब्रह्मलोकमिति वाय्वादयः श्रूयन्ते । तत्राचिषोऽग्नेश्चाभेदाक विचारणीयमित्त । वायुलोकं कस्माल्लोकाद् गच्छितीसाकाङ्कायामाह । वायुमब्दादिति । अचि-षोऽहरह्न आपूर्यमाणपक्षमापूर्यमाणपक्षाद्यान् षडुदङ्केति मासाँ-स्तान्मासेभ्यः संवत्सरं संवत्सरादादिसमिसत्र संवत्सरलोकात् प-रस्ताद्वायुलोको निवेशियतव्यस्तथाच संवत्सरलोकाद्वायुलोकं ग-च्छितीसर्थः । तत्र विनिगमकमाह । अविशेषविशेषाभ्यामिति ।

अत्रदं क्रेयम् । आग्निहोत्राऽऽदिकर्मभिश्चित्तशुद्धावुपासनाभिक्कानोदये क्रममुक्सिधकारी हि तत्त्वलोकं गत्वा भुक्त्वाऽन्ते ब्रह्म मामोति । कर्म त्विप्रसाध्यं भूलोक एव च भवसत आदौ तत्रसो भोगस्ततस्तदुपरितनलोकानां पृथिवीदीक्षा तयाऽप्रिदीक्षया दीक्षितः । यथा पृथिव्यऽग्निगर्भेसादिश्चातिभ्यो भूरऽप्रिप्रधाना भवसतोऽर्चित्तराख्यमिश्लोकमादौ गच्छति ।
ततः कर्मोपायनयोरहरादिसंवत्सरान्ते काले विहितत्वात्तत्र तत्र गत्वा भुङ्क्ते । तथाच संवत्सरान्तानां भूसम्बन्धित्वनाविशेषाद तन्मध्ये वायोर्न प्रवेशः । भूलोकादुपर्यन्तिरक्षलोकस्तदुपरि द्युलोकस्तथाच वायुरन्तिरक्षस्याधिपतिरिति श्रुतः, सूर्यो दिवोऽधिपतिरिति श्रु-

तीत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति । \* छान्दोग्य इत्यादि \* । \* आहेति \* संवरसरलोकाद्वायुलोकं गच्छतीति विनिगमकपूर्वकमाहत्यथः । अविशेषो कतरावित्यपेक्षायां हेतुं व्याकुर्वन्ति \* अत्रेदामित्यादि \* तथाचार्चिरादिसंवत्सरान्तानां भूसम्बन्धित्वमविशेषः । वाय्वादित्ययोनींचोच्चलोकाधिपत्यंन तथान्वास्तयोः पौर्वापर्य विशेष इति
ताश्यां तथेत्यर्थः । अत्र, नन्वित्यादिना छान्दोग्यश्चितिवराधमाश-

तेस्तयोः पौर्वापर्ये विशेषो हेतुरस्तीसादिसलोकात पूर्वमुक्तरीसा भूलोकमध्यपातिसंवत्सरस्य परस्ताच वायुर्निवशायतव्य इसर्थः । ननु तेऽचिपमभिसम्भवन्सार्ध्चपोऽहरिसादिश्रुतिरुक्तमुक्तमनुद्यान्द्र्यापादानत्वं वदन्ती पूर्वोत्तरयोरव्यवधानं सूचयतीति नोक्त-मादरणीयमिति चेत् । ससम् । यस्योपासकस्य न वायुलोकभोन्यस्तं मिति सोक्तियस्य तु तद्धोगस्तस्योक्तरीतिमीगक्यादिति ना-ऽनुपपित्तः काचित् । केचित्तु, स एनं देवयानं पन्थानमापद्याधिन्लोकमाच्छिति, स वायुलोकं स वरुणलोकिमसविशेषेण वायुरुप्-दिश्यते । मिथः पौर्वापर्यप्रापकपदाभावात । यदा वै पुरुषो-ऽस्माल्लोकात् भैति स वायुमागच्छिति तस्मै स तत्र विजिहीते यथा रथचक्रस्य खं तेन स अर्ध्व आक्रमते स आदिसमागच्छतीति श्रुसाऽऽदिसात् पूर्वो वायुर्विशेषेणोपदिश्यतः इसब्दादिसयोर-

द्धा समाद्यते \* सत्यिमित्यादि \* । \* सोकिरिति \* छान्दोग्योक्तअव्यवधानोक्तिः । \* उक्तरीतिरिति \* व्यासोक्तरीतः । तथाच भोकृतिदेशेषेणाव्यवधानव्यवधानसम्भवात्र श्रुतिविरोधरूपानुपपिनरित्यर्थः । एवं स्वमतेन व्याख्यायाऽत्र शाङ्करादिमतमुपिक्षपिन्त ।
\* केचिन्वित्यादि \* । \* मिथःपौर्वापयप्रापकपदाभावादिति \* ।
ताद्दशपश्चम्यन्तपदाभावात् । तथाच सोऽत्नाविशेषपदार्थः । यदा वै
पुरुष इत्युक्तं तेनोध्वीकमणमादित्यं गमनं च यदुच्यते स विशेषपदार्थः । ताभ्यामव्दादित्ययारन्तराले वायुनिवेशं वदन्तीत्यर्थः। श्रुत्यर्थस्तु—यदा यस्मिन् वै निश्चयेन पुरुषा ब्रह्मविद् अस्माल्लोकाच्छरीरात् प्रैति लोकान्तरं गच्छति, तदा स पुरुषो वायुमागच्छति प्राभोति । तस्मै आगताय, स वायुः, तत्र तदागमनस्थलं विजिहीते
पूर्वं स्तिमितोऽपि तदानीं स्वावयवान् विगमयित तस्य गमनार्थम ।
विगमनस्थलपरिमाणमाह, यथा रथचक्रस्य खम् । यावत्परिमाणं
रथचक्रस्य छिद्रम् । तेन मार्गण स पुरुष अध्वे आक्रमते स आदित्य-

न्तराले निवेशियतच्य इसर्थ वदान्त । स चिन्सते । यथा तेन स ऊर्ध्व आक्रमते स आदिसमागच्छतीति विशेषोपदेश इत्युच्यते तथा स वर्ष्णलोकिमिसत्राऽपि वक्तुं शक्यम । नच, स आदिस-मागच्छतीसत्र तच्छन्दस्य पूर्वपरामिशित्वाद्वायुलोकगतस्यैव पूर्व-त्वात तथेति वाच्यम । अग्निलोकमागच्छिति स वायुलोकं स व-रुणलोकिमिसत्रापि तुल्यत्वात । किञ्चवमिग्निलोकानन्तरं वायु-लोक इसपि वक्तुं शक्यमतो विद्वद्विरुपेक्ष्योऽयम् । वाजसनेयिन-स्तु, मासेभ्यो देवलोकं देवलोकादादिसमिति पठन्ति । तत्राप्या-दिसात पूर्वो देवलोकात परो वायुर्ज्ञयः । एकत्रादिसात पूर्वत्वे भिद्धे मार्गेक्यादन्यत्रापि तथात्वस्य न्यायमाप्तत्वात सूत्रकारेण तु छन्दोगश्चसपेक्षयोक्तं, वायुमब्दादिति । एवं सित मासेभ्यः पर-

मागच्छिति प्राप्नोतीति । एवं तद्व्याख्यातमर्थमन्य तदुक्तस्य विशेषस्य विशेषत्वं युज्यते, न विति विचारयिन्त । \* स चिन्त्यत इत्यादि \*। \* इत्यत्रापि वक्तुं शक्यिमिति \* अध्वीक्रमणस्यार्थसिद्ध-त्वाक्तच्छव्यस्य तत्रापि सत्त्वाद्धक्तुं शक्यम् । तथाचोध्वीक्रमणतच्छ-व्यक्तपूर्वपरामशेयोविशेषपदार्थत्वाङ्गीकारे वाजसनियिभिवीच्वन-त्तरमादित्यवत्कौशीतिकिभिवीयुळीकानन्तरं वरुणळोकस्य पष्ट्यमान-त्वेन भवदुक्तविशेषस्य तत्रापि शक्यवचनत्वादुक्तहेतोरथीन्तर-साधकतया प्रकृतासिद्धिरित्यर्थः । तिर्हे वायुळोकगतपुरुषीयं पूर्वव-ित्वं परामृशतस्तच्छव्यस्य तथात्वमस्त्रिवत्यत आहुः । \* नचेत्यादि \* तथाचाद्य पक्षे व्याख्येयसूत्रविरोधो द्वितीयं च वरुणसूत्रस्य त्युभयमप्ययुक्तमित्यर्थः । दूषणान्तरमाहुः । \* किञ्चेत्यादि \* । \* एवमिति \* ऊर्ध्वाक्रमणपूर्ववित्तत्वयोविशेषपदार्थत्वे । तथाचाव्यानन्त्यमपि न सिद्धोदित्यर्थः । एवं सूत्रव्याख्यानांऽशे तन्मतम्पास्य वृहदारण्यकश्चित्वरोधोऽशेऽपि तन्मतं परिहर्त्तुमादुः । \* वा-जसनीयन इत्यारभ्याद्यादितीत्यन्तम् \* । परिहर्तन्त । \* एवं स्ती-

स्तादब्दिनवेशनं कार्यम। नच वायुमब्दादिति सूत्रान्मार्गभेदापितः। देवलोकस्यादिसाधिष्ठेयत्वेनादिसमध्यपातित्वमभिषेस छन्दोग-श्रीतस्त्रथोक्तवती । तदनुसारेण व्यासोऽप्यतो नानुपप्रितः ॥२॥ तिखतोऽधि वरुणः सम्बन्धात ॥ ३ ॥

आदिसाचन्द्रमसं चन्द्रमसो विद्युतिमसत्र पठितविद्युङ्घोका-त परतो वरुणलोको निवेशनीयः । तत्र हेतुः—सम्बन्धात् । तिहतोऽप्सम्बन्धित्वाद्वरुणस्य तत्पतित्वात् तथा ॥ ३ ॥

त्यादि \* पवं सतीति \* देवलोकिनिवेशेऽवश्यं कर्त्तब्ये सित । \* तथो-क्तवतीति \* संवत्सराब्दादादित्यमित्युक्तवती । तथाच स्थानापेक्षया सूर्यो दिवाऽधिपतिरित्युक्तलिङ्गस्य बलिष्ठत्वाद् देवलोकात् पूर्वमेव वार्युनिवेशो युक्तो, न तु ततः परिमत्यर्थः ॥ २॥

रामानुजाचार्यास्तु—देवलोकशब्दं वायुलोकपरमेवाङ्गीकुर्व-नित । यद्देवलोकशब्दे अविशेषेणोक्तं तदेव वायुलोकशब्दे विशेषेणो-घ्यत एत्यविशेषिवशेषाभ्यामित्येव तत्रापि हेतुः । वाजसनेयिनां स वायुमागच्छतीति श्रावणात् कोशीतिकनां वायुलोकशब्दे वायुश्चासी लोकश्चेति कर्मधारयमङ्गीकुर्वन्तो वायोर्देवलोकत्वाय, योऽयं पवन एष देवानां श्रहा इति श्रुतिं चाहुः । तत्राप्येकत्र कर्मधारयाङ्गीकारे प्रायपाठिवरोधः । सर्वत्र तदङ्गीकारे तु लोकपद्रप्रयोगवैयर्थ्यम् । स वायुमागच्छनीत्यत्र केवलवायुप्रयोगम्तु द्वारत्वािमप्रायेण । आदि-त्यसिन्नधानात् । आदित्ये लोकद्वारत्वस्य, एतद्वे खलु लोकद्वार-पिति छान्दोग्ये श्रावणादिति । अतिश्चन्त्यम् ॥ ३॥

ति तो ऽधि वरुणः सम्बन्धात्॥ नजु भवतु संवत्सरावुपरि देवलोकाद्वांग्वायुलोकनिवेशास्त्रथापि वरुणलोकः क निवेशनी-यः। निवि तत्र विशेषादि रूपं किमपि निवासकमन्तराले निवेशने लभ्यते। अतो मार्गभेदपक्ष एव युक्त इत्याशङ्कानिरासायेदिमि-त्यायेन व्याकुर्वन्ति \* आदित्यादित्यादि \* । \* तांडतोऽप्सम्बन्धि-रवादिति \* । विशाला हि विद्युतो नृत्यन्ति तीवस्तनिति विशेषो

#### वनारससंस्कृतसीरीजनाङ्गी वाराणसेयसंस्कृतपुस्तकावली ।

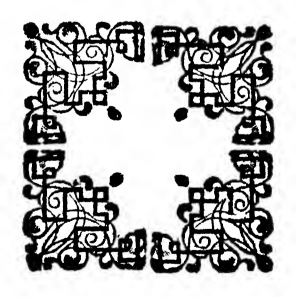
इयं पुलकावली खण्डशो मुद्रिता भवति । अस्यां संस्कृतभाषानिवद्धा बहवः प्राचीना दुर्लभा उत्तमोत्तमाः के चिद्द्धलभाषानुवादस्तित्रश्च प्रन्था मुद्रिता भवन्ति । तांश्च प्रन्थान् काशिकराजकीयसंस्कृतपाठशालीयपण्डिता अन्ये ऽपि विद्धांसः शोधयन्ति । येथ्रीहकमहारायेरियं पुलकावला नियमेनाविच्छेदेन संग्राह्या तेस्तदेकेकस्य खण्डस्य ॥) मूल्यं प्रापणव्ययश्च =) देयः । अन्येमेहाशयेर्यः कानिचित् खण्डानि संग्राह्याणि तेश्च प्रत्येकं खण्डानां
१) मूल्यं प्रापणव्ययश्च =) देय इति ॥

#### तत्र मुद्रिता ग्रन्थाः।

| सिद्धान्ततस्वविवेकः खण्डानि ५                              | 4    | 0 |
|------------------------------------------------------------|------|---|
| अर्थसङ्ब्रह अंब्रजीभाषानुवादसहितः                          | 8    | 0 |
| तन्त्रवातिकम् खण्डानि १३                                   | १३   | 0 |
| कात्यायनमहार्षेत्रणीतं शुक्कयजुःप्रातिशाख्यम् सभाष्यं ख० ध | हे ह | 0 |
| सांख्यकारिका चान्द्रकाटीकागोद्रपाद्रभाष्यसहिता             | 8    | 0 |
| वाक्यपदायम खण्डानि ५ (प्रथमभागः प्रथमद्वितीयकाण्डे         |      |   |
| पुण्यराजदीकासिहित खण्ड ३। द्विनीयभागः तृतीयाका-            | ,    |   |
| ण्डम् हेलाराजर्धकासहित खण्ड २)                             | 4    | 0 |
| रसगङ्गाधरः खण्डानि ९                                       | ९    | 0 |
| परिभाषाद्यांतः खण्डं २                                     | २    | 0 |
| वैशेषिकद्रेतं किरणावळीटीकासंबिळतप्रशस्तपादप्रणीत-          |      |   |
| भाष्यसहितम् स्वष्डं २                                      | 5    | 0 |
| शिक्षासङ्ग्रहः सण्डानि ५                                   | 4    | 0 |
| नैष्कर्म्यासिद्धः खण्डानि ४                                | 8    | 0 |
| महर्षिकात्यायनप्रणीतं शुक्कयजुरसर्वानुक्रमसूत्रम् सभाष्यम् | ३    | ٥ |
| ऋग्वेदीयशांतकप्रातिशाख्यं सभाष्यम् खण्डानि ४               | ક    | 0 |
| (बृहत्) वैयाकरणभूषणम् पदार्थदीपिकासहितम् खण्डानि ४         | 8    | ٥ |
| विवरणोपन्यासः सदीकवाक्यसुधासहितः खण्डे २                   | २    | 0 |
| तस्वदीपनम् (पञ्चपादिकाविवरणस्य व्याख्यानम् ) ख०८           | <    | 0 |
| वेदान्तदीपः (श्रीभगवद्रामानुजाचार्यविरचितः) खण्डानि ३      | ३    | 0 |
| दुप्टीका खण्डानि ४                                         | 8    | 0 |

पातं अलद्शनमाश्रीरामानंन्दयति कृतमणित्रभाऽऽख्यवृत्ति स० १ व्याकरणिमताक्षरा। श्रीमदन्नंभट्टप्रणीता खण्डानि रसमञ्जरी। व्यङ्गचार्थकीमुद्या प्रकाशेन च सहिता ख० ३ ३ भेद्धिकारः व्याख्यासहितः श्रीमद्प्यदीक्षितकृत उपक्रमप-राक्रमसहितः खगडे २ बोधसारो नरहरिकृतः तच्छिष्यदिवाकरकृतटीकया स० ख० १० ब्रह्मसूत्रदीपिका श्रीमच्छङ्करानन्दभगवद्विरीचता खण्डे २ दैवशकामधेतुः अर्थात् प्राचानज्योतिषग्रन्थः खण्डानि ३ श्रीमद्युभाष्यम् । श्रीश्रीवल्लभाचार्यविरचितम् । गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजी महाराजीवरचितभाष्यप्रकाशाख्य-व्याख्या समेतम् खण्डानि १४ १४ 0 तस्वशेखरः । श्रीभगवछोकाचार्यप्रणीतः । तथा-तस्वत्रयचुलुकः संग्रहः । कुमारवेदान्ताचार्यश्रीमद्वरदगुरुविरचितः । श्रीभाष्यवार्तिकम् । श्रीमद्रामानुजाचार्यविशिष्टाद्वैतिसद्धान्तप्र-तिपादनपरम्।

> व्रजभूषणा दास और वाम्पनी चांदनीचीक के उत्तर नई सड़क बनारस



# BENARES SANSKRITISERIES;

COLLECTION OF SANSKRIT WORKS

EDITED BY THE

PANDITS OF THE BENARES SANSKRIT COLLEGE,

UNDER THE SUPERINTENDENCE OF R. T. H. GRIFFITH, M. A., C. I. E.

G. THIBAUT, Рн. D. No. 129.

# श्रीमदणुभाष्यम्।

श्रीश्रीवल्लभाचार्यविरचितम् ।

गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजीमहाराजविरचितभाष्य

श्रीमदाचार्यश्रीवल्लमाधीश्वरशुद्धाद्वैतसंप्रदायविदुषा रत्नगापालभट्टेन संशोधितम् । ANU BHÂSHYA,

On Brahmasutra by Ŝrî Vallabhâchârya,
With the Commentary called Bhâshya Prakâsa,
By Goswâmi Ŝrî Purushottamjee Mahârâj.
Edited by Ratna Gopâl Bhatta.

Fasciculus XV.

#### BENARES:

Published by the Proprietors Messrs. Braj B. Das & Co., AND SOLD BY H. D. GUPTA,

Secretary, Chowkhamba Sanskrit Book Depot.

Printed at the Vidya Vilas Press, Benares.





# स्वीपतम्।

| गणपाठः                                           | <b>O</b> i | *  | • |
|--------------------------------------------------|------------|----|---|
| गालप्रकाशः                                       | 3          | <  | • |
| गंगालहरी                                         | 0          | 8  | 9 |
| गुरसारणी                                         | 0          | 8  | 0 |
| जातकतस्त्रम्                                     | 0          | १२ | 0 |
| तस्वद्रीप                                        | 0          | 8  | • |
| तकसंग्रहः                                        | 0          | १  | Ę |
| व्तकमीमांसा                                      | 0          | <  | • |
| धम्मशास्त्रसंत्रहः                               | 0          | 8  | Ę |
| धातुपाठः ( शिला -) )                             | 0          | २  | • |
| धातुरूपावली                                      | 0          | 3  | 0 |
| नैषघ चरित नारायगी। टीका टाइप                     | R          | 0  | 0 |
| र्पारभाषापाठः                                    | 0          | 8  | 0 |
| पाणिनीयशिक्षा भाष्यसहिता                         | 0          | २  | • |
| प्रथम परीक्षा                                    | 0          | ર  | 0 |
| प्रथमपुस्तक हिन्दी                               | 0          | 8  | 0 |
| प्रश्नमूषणम् (प्रश्न विचार का बहुत उत्तम प्रन्थ) | 0          | 8  | • |
| बीजगांणतम् (म० म० पं० सुधाकरकृतिटपणीस्रहित)      | R          | <  | 0 |
| मनार्मा शब्दरत्नसहिता ( टाइप )                   | 9          | 0  | 0 |
| लघुक्रोमुदी दिप्पणीसहिता                         | 0          | 8  | 0 |
| <b>लघुकी मुदीभाषा</b> दीका                       | ક          | 0  | 0 |
| <b>लक्षणावली</b>                                 | 0          | २  | • |
| लीलावती ( म॰ म॰ पं॰ सुधाकरक्रतरिष्पणीसहित )      | 8          | 0  | • |
| वसिष्ठसिद्धान्तः                                 | 0          | 8  | ş |
| विष्णु सहस्रनाम                                  | 0          | 8  | 0 |
| शब्दरूपावला                                      | 0          | 8  | Ģ |
| श्रुङ्गार समशती                                  | 8          | <  | 0 |
| समासचक्रम                                        | 0          | 8  | 0 |
| समासचिन्द्रका                                    | 0          | 8  | 9 |
| सर <b>खतीकण्ठाभरणम्</b>                          | 3          | •  | 0 |
| साङ्गयचन्द्रिका दिग्पणीसहिता                     | 0          | <  | 0 |
| माङ्ग <b>यतत्त्वकामु</b> र्दा                    | 0          | Ę  | ٥ |
| सिद्धान्तकां मुदी                                | 3          | 0  | 0 |
| सिद्धान्तमुक्तावली दिनकरीटिपणीसहिता              | 3          | ٥  | 0 |
| उपमगंब्रिन                                       | Q.         | 8  | 0 |

#### वरुणाचाधीन्द्रप्रजापती ॥ ४ ॥

स्पष्टिमिदम् । अच्चिरादिपाठे विद्युदनन्तरं तत्पुरुषोऽमानवः स एतान् ब्रह्म गमयतीति पठ्यते । तत्र यस्योपासकस्य वरुणा-दिलोकगमनापेक्षा नास्ति तमपेक्ष्येति श्रेयम् ।मार्गेक्यनियममभिष्रे-स, सूत्रकारोऽन्यत्रोक्तानामन्येपामपि लोकानां तत्रैव निवेशन-माह् ॥ ४ ॥

#### आतिवाहिकास्ताल्लिङ्गात् ॥ ५ ॥

विद्युदनन्तरं स तत्पुरुषोऽमानवः स एतान् ब्रह्म गमयती-सत्र भवति संशयः । उक्तश्रुतर्गमियत्रैव ब्रह्मप्राप्तिरिति निश्ची-यते । स च विद्युदनन्तरमेव पठ्यते । एवं सति यस्य वरुणादि-छोकगमनं तस्य वचनाभावेन गमियत्रप्राप्तिर्बह्मप्राप्तिर्भवति, न विति ।

जीमुतोदरेषु नुग्यन्ति अथापः प्रपतन्ति विद्योतते स्तनयति वर्षि-ष्यति वंति ब्राह्मणात् तथा । तथाचाप्सम्बन्धकपस्य नियामकस्य विद्यमानत्वात् तिश्ववेशसिक्षेनं मार्गिक्यवाध इत्यर्थः॥ ४॥

वरुणाचाधीन्द्रप्रजापती ॥ \* स्पष्टमिति \* । पाठसामर्थ्यां-देव तिश्ववेदास्थानं स्पष्टमिति न पूर्ववदाराङ्कावकारा इत्यर्थः । तिडद्गन्तरं वरुणादिलोकनिवेदोऽर्चिरादिश्रुतिविरोधमाराङ्क्य परि-हरित । \* अचिंरादीत्यादि \* । \* तमपेश्यति \* । पर्यङ्कावद्यदुपा-सकमपेश्य । मार्गेक्यानियममभिप्रेत्येति । अक्षिपुरुषविद्यापञ्चाप्रिवि-द्ययोरिव पर्यङ्काविद्यामपि देवयानमार्गस्य प्रत्यभिश्चानात् तयोरि-वास्यामपि वैद्यतस्यातिवाहिकस्यावद्यकत्वात् तथाभिप्रेत्य । त-थाचितन्त्यायेन सर्वासु कमप्राप्तिबोधिकासु ब्रह्मविद्यासु वैद्युतं पुरुषं विना न ब्रह्मप्राप्तिरिति बोधनार्थ मार्गेक्यनिक्रपणित्यर्थः ॥ ५ ॥

आतिवाहिकास्तिङ्कात्॥ एतस्याधिकरणत्वाय विषयं सं-दायं चाहुः। अवद्यदित्यादि अः । सङ्गतिस्त्ववसरः। पूर्वपक्षमा-१६९ तत्र वाचिनिकस्य यावद्रचनत्वात्तद्भावेन सा न भवतीति प्राप्त आह । आतिवाहिका इति । एतदुक्तं भवति । यस्योपासकस्य यावत्फलभोगानन्तरं ब्रह्मपाप्तिभीविनी तस्य तावत्तद्धोगानन्तरं ब्रह्मपाप्तिभीवस्त एव कौशीतिकश्रुतौ प्रजापातिलोकानन्तरं ब्रह्मलोकः पठ्यते । अन्यथा कृतसाधनवैयथ्यं, तेषां ब्रह्मपाप्तिन साधनत्ववोधकश्रुतिविरोधश्र स्यात् । तथाच यत्रातिवाहिकश्रुनिर्वास्ति तत्राप्यातिवाहिको भगवदीय एव ब्रह्म प्रापयतीति क्षेत्रयम् । वस्तुतस्तु वहव एव ताह्याः सन्तीति क्षापनाय बहुवचन-मत्रोक्तम् । तन्मध्ये कश्र्वनागसैक एव नयतीति क्षापनाय श्रुनतावेकवचनम् । तत्र हेतुस्तिललङ्कात् । तत्पुरुपोऽमानव इस्तव ब्रह्मसन्वित्यं लिङ्गमुच्यते । तेनेदं क्षाप्यते, यथा विद्यावलात्

हुः । अतंत्रत्यादि अ । सिद्धान्तं व्युत्पादयन्ति । अ एतिहत्यारिक्ष । अ अन्यथा कतसाधनवयथ्यीमीत अ । तेनेपासनेन बस्वाप्राप्यमांच तद्र्ये कृतं यदुपासनरूपं साधनं तस्य वयथ्यीम् ।

\* तेपामिति \* । उपासनानाम् । \* आतिवाहिकश्रुतिर्रात \* ।
अतिवहनम् अतिकामीयत्वा प्रापणम् अतिवाहः । भावे घञ् ।
तत्सवन्धी आतिवाहिकम्बद्वोधिका श्रुतिरातिवाहिकश्रुतिः । नमु यद्यवमानिवाहिकप्राप्यर्थमिदं सूत्रं स्यात् तदैकवचनमेव प्रयुद्धेत । श्रुनावमानवः पुरुष इत्येकवचनात् । अतो नैविमित्यत आहुः ।

\* वस्तुत इत्यादि \* । तथाच यत्रातिवाहिको न पठितस्तस्यामीप्
विद्यायां ब्रह्मप्राप्तेरकत्वात् तद्न्यथानुपपत्त्या स कल्प्योऽतः प्राप्यवहृत्वात् प्रापकवहृत्ववोधाय तद्वचनित्यर्थः । श्रोतस्यैकवचनस्य तात्पर्यमाहुः । \* तन्मध्य इत्यादि \* । \* तत्र हेतुरिति \* ।
वहृत्वे हेतुः । एतमर्थे हेतुव्याख्यामुखन स्फुटीकुर्वन्ति \* तत्पुरुष
इत्यादि \* । \* उच्यत इति \* । श्रोतेन लिङ्गेन । तथाचैतिल्ञिङ्गेनैव

तत्तवलोकपाप्तिस्तथैव ब्रह्मपाप्तिरपीति न, किन्तु भगवदीयपुरुषा-ऽनुप्रहेणैवेति । नच पूर्वपूर्वलोकािषष्ठातृदेवा उत्तरोत्तरलोकं प्र-सातिवाहिका यथातथा ब्रह्मपाप्सव्यवहितपूर्वलोकदेवा एव ब्रह्म-प्रापका इति तत्पदेन स लोक एवोच्यत इति वाच्यम । तदेतर-लोकेषु तदकथनं यथा तथाऽत्रापि न कथयेत । लोकािषष्ठातृ-देवानामातिवाहिकत्वोक्ताविचलेंकपापकाऽऽतिवाहिकस्याभावात् तत्पाप्तिर्व स्यात् । तथा सति देवयानमार्ग एवोच्छियेत । अतो यथा विद्यावलनैवार्चिषः प्राप्तिस्तथेतरेषामपीति बुध्यस्व । कस्य-

तेषां बहुत्वसिद्धिरित्यर्थः। अत्रान्ये एवं व्याकुर्वन्ति । अर्चिपाहर-ह्र आपूर्यमाणपक्षमित्यादौ किमतेऽर्चिरादया देवयानमार्गस्य चि-ह्यानि । यथा अमुकं नगरं प्रति गच्छताऽसुकः पर्वतोऽसुका नदी, एते ब्रामा इति । अथवा अवान्तरभोगभूमया, यथा दूरतरं नगरं ग-च्छतोऽवान्तरनिवासग्रामाः । उताऽऽतिवाहिका देवताविशेषा इति सन्देहं। आतिवाहिका एवैते। कुतः। तिलिङ्गात् । आदित्याचनद्र-मसं चन्द्रमसा विद्युतं तत्पुरुपोऽमानवः स एतान् ब्रह्म गमयतीति सिद्धवद्गमयितृत्वद्शेनरूपाछिङ्गात्। अमानव रति विशेषणं तु पू-वींक्तमानवत्वनिवृत्त्यर्थमिति। तद्तिविषेधन्ति \* नचेत्यादि \*तत्पद्ने ति 🚜 । श्रीतेन सप्तापादानपश्चमीकेन । तनिषेधहेतुं व्युत्पादयन्ति अत्रेतरेत्यादि अः । यदि तत्पदेन विद्युक्षांकः परामृश्येत तदाsन्येषु लोकेषु यथा गमयितुरकथनं तथात्रापि गमयितारं न कथ-येत् । देवानामातिवाहिकत्वस्य लोकसम्बन्धादेव प्राप्तत्वात् । नन्वत्र तत्पद्स्य लोकबोधकत्वेऽपि देवानां लोकस्यत्वान्नातिवाहिक-त्वकल्पनं, किन्तूपसंहारसं सिद्धवद् गर्मायतृत्वदर्शनमेव देवानःम् आतिवाहिकत्वे लिङ्गमतस्तत्प्रापणार्थे तत्कथर्नामति चेसत्राष्ट्रः । ॐ लोकेत्यादि ※ । तथाचात्र यद् गर्मायतृकथनं तद्विशुल्लोकात् पूर्वेषु लोकेषु गमयित्रपंक्षाभावं बोधयति, न तु गमयितारं प्रापय-तीत्यर्थः। नजु यदि विद्यावलेनैव विद्युदन्तलोकप्राप्तिः स्यात् तदा

चिद्दल्लोकगसनन्तरमेव ब्रह्मप्राप्तिः । कस्यचिद् बहुलोकगसन्तरं सोच्यत इति । भोगभूमित्वमेव तेषामवगन्तव्यम् । सर्वेषां सर्वत्र गमने देवयानं पन्थानं वदन्साः श्रुतेः सामितत्कथनमंतुपपक्षं स्या-दत उपासनाभेदेन फलभेदं ज्ञापयन्ती तथा वदतीति युक्तमु-त्पञ्चामः ॥ ५ ॥

ननु तेषामिह न पुनराष्टित्तरस्तीसादिश्रातिभ्यो देवयानपन्थानं प्राप्तानां पुंसां ब्रह्मवित्त्वमवद्यं वाच्यम् । तेन सद्योमुक्तौ
सम्भवन्सां ससां क्षयिष्णुत्वेन क्षुद्रानन्दत्वेन च हेयानां परमफलप्ताप्तिविल्लम्बहेत्नामर्चिरादिलोकानां कामना कुतो, यतस्तद्धेतुभूतोपासनाः सम्भवन्ति । किश्च । अर्चिरादिना तत्प्रथितेरिसत्र
यदुक्तं ज्ञानमार्गीयस्यवार्चिरादिपाप्तिनं भिक्तमार्गीयस्येति तद्प्यनुपपन्नम् । यत्कर्मभिर्यत्तपसा ज्ञानवैराग्यतश्च यदित्युपक्रम्य, सर्व
मद्रक्तियोगेन मद्रक्तो लभतेऽअसा, स्वर्गापवर्ग मद्राम कथिश्चयदि वाञ्क्कतीति भगवद्वाक्याद्रक्तस्याप्येतद्वाञ्लाफले सम्भवतः
अन्यथा प्रभुनं वदेत्। एवं सति भक्तिसुखं हित्वाऽन्यत्र कामनायां
हेतुर्वाच्य इसाकाङ्क्षायां तमाह ।

सर्वासु विद्यासु सर्वलोका उच्येरन्, तत्तु नोच्यतेऽतो न विद्याबलेन तत्प्राप्तिः, किन्तु गमयित्रैवेति श्रुतेस्तात्पर्यमितिचेत्तताहुः। क्रक्स्य चिद्दित्यादि क्र । तथाच देवयाने मार्गेऽग्न्याद्युत्तरं सर्वत्र लोक-शब्दोपबन्धात्तस्य च श्रुतिरूपतया लिङ्गापेक्षया बलीयस्त्वात्तेषां भोगभूमित्वमेव युक्तं, न त्वातिवाहिकत्वम् । किञ्च । कस्यचित् प्रा-पणार्थम् अर्चिरादिदेवतायां गतायां तस्मिन्नवसरेऽन्यस्यार्चिःप्राप्तिनं स्यात् । तथाच तेऽर्चिषमभिसम्भवन्तीर्तिश्रुतिबाधप्रसङ्गः । अतस्त-दभावाय तेषां लोकत्वमवश्यमङ्गीकार्यम् । किञ्च । विद्याया अर्चिषः पूर्वमुक्तत्वेऽपि तस्या गन्ता सहानुवर्त्तमानत्वात्तयेव तत्त्रह्णेकप्रा-

#### उभयव्यामोहात् तित्सद्धेः ॥ ६ ॥

अत्रेदं क्रेयम् । देवयानः पन्था अपि भगवतेव सृष्टोऽस्ति ।
तथाचोक्तहेतुभिस्तत्र कस्यापि कामनाभावे तत्स्राष्ट्रिव्पर्था स्यादतो
भगवानेव काँ श्च व्यामोहयति ज्ञानिनो मयीदामार्गीयभक्ताश्चातस्तत्कामनासिद्धेस्तत्फलभोग इति । यत्त्वार्चिरादिमार्गगन्तृणां देहावियोगेन सम्पिण्डितकरणग्रामत्वेनास्वातन्त्र्यं व्यामोहः । आर्चिरादीनां चाऽचेतनत्वेनास्वातन्त्रयं व्यामोहः। कार्यकरणासामध्यीमिति
यावद। तेनार्चिराद्यिष्ठातृदेवैरितवाह्यन्तइतिसिद्धामिति व्याख्यानम । तन्न साधीयः। व्यामोहशब्दस्यान्यधाक्रानवाचकत्वेनाऽसामध्यीवाचकत्वाद । तथा सर्याचलोकमित न प्राप्तुयाद, प्रापकाभावादित्युक्तम् ॥ ६ ॥

तिरित्येव युक्तम् । भतो यथैकदेशीयानेकप्रामवासिनामकस्मिन् देशे गन्तव्ये तन्मार्गेणैकेन तं प्रतिगन्छतां मध्ये मार्गमनकनगरप्रा-मादिसञ्जावेऽपि यस्य यत्र किश्चित्कार्ये स एव तत्र विरम्याऽप्रे गन्छत्यन्यस्त्वन्यत्र, न तु सर्वः सर्वत्र तथेत्यर्थः ॥ ५ ॥

उभयज्यामोहासिखेः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नतु तेषानित्यादि \* । अर्थस्त्ववतारणस्य सूत्रज्याख्यानस्य ख स्फुटः ।
तथाच, स व नेव रेम इत्यादिश्रुतेः । कृतप्रयत्नापेक्ष इति न्यायाख्य
काँश्चन ज्यामोहयन् लीलां करोतीति तद्यं तथेत्ययः । पूर्वसूत्रोक्तं
हेतुमर्चिरादिदेवानामातिवाहिकत्वसिद्धावपर्याप्तं मन्वानेस्तद्यं यद्वान्येर्ज्याख्यातं तद्दूपणायोपक्षिपन्ति च । \* यत्त्वत्यादि \* ।
\* तन्नेत्यादि च \* । \* तथा सतीति \* । गतृणां पिण्डतकरणप्रामत्वेनास्वातन्त्रये सति । तथाचानया रीत्या ज्यामोहेनार्चिरादीनामातिवाहिकत्वसाधनमसङ्गतमेवत्यर्थः । किश्च । यदनर्वास्थतत्वादर्चिरादीनां न मार्गलक्षणत्वामिति । नद्यि तथा । तथां लोकत्वस्य स्वयमप्यङ्गीकृतत्वेनाऽऽप्रलयं तिस्थितस्तदभावात् । नापि रात्रा
प्रेतस्याहःसम्बन्धाद्यपर्ताः । तेषां लोकतयास्थिरत्वेन विद्ययेष त-

ननु विद्युतो वरुणादिलोकपाप्यनन्तरं यस्य ब्रह्मपाप्तिस्तस्य तल्लोकसम्बन्धी ब्रह्मपापकः पुरुषोऽस्त्युत स स्वत एव तत्प्रामो-तीति संशय उत्तरं पठति ।

# वैद्युतेनैव ततस्तच्छ्रुतः ॥ ७ ॥

न हि ब्रह्ममाप्तिर्विद्युल्लोकसम्बन्धिपुरुषसामर्थ्यनोच्यते, किनतु ब्रह्मसम्बन्धित्तसामर्थ्यन। तथाच यत एव लोकात तत्माप्तिस्ततो
ब्रह्मसम्बन्धिपुरुषादेव । एवं सित विद्युल्लोकात्तत्माप्तौ यो ब्रह्मसम्बन्धा पुरुषः प्रापक उक्तस्तेनैव ततो वरुणादिलोकेभ्योऽपि
ब्रह्ममाप्तिस्तत्र हेतुमाह । तच्छ्रुतेः । तान वैताद्युत पुरुषो मानस
एस ब्रह्मलोकानामयतीति श्रुतेः । अत्र, एसेति वचनाद्यत एव
लोकाद् ब्रह्मपाप्तिभीवत्री तत्रैवागस ब्रह्म प्रापयतीति गम्यते ।
श्रुतौ वैद्युतं लोकमागस तस्माद् ब्रह्मलोकानामयतीत्युक्तिमिति
स पुरुषो वैद्युत इत्युच्यते, न तु तल्लोकवासित्वेन । तथा ससेसेति न वदेत तत एव ब्रह्मपापणे ।

त्प्राप्तयुपपत्तेः। अहोरात्रेषु ते लोकेषु सज्जन्त इति ब्राह्मणस्य स्वय-मेव पूर्व लिखनात् । तेनाहोरात्रन्यायात् समानप्रकरणे लोकपदो-पबन्धाः गन्तृविद्रोपभोगभूमित्वमेव युक्तम् । अतः पूर्वसूत्रव्या-ख्याने श्रीतानामर्चिरादिपदानां स्वार्थत्यागः । अन्यगतलिङ्गेनान्य-षामातिवाहिकत्वसाधनम् । लोकपदोपबन्धवैयर्थ्यम् । अत्र सौत्रप-दस्य स्वार्थत्याग इति तदुभयव्याख्यानमप्यसङ्गतमित्यर्थः॥ ६॥

वैद्युतनैव ततस्तच्छ्रितः। सूत्रमवतारयन्ति । \* ननु विद्यु-त इत्यादि \*। \* तछोषसम्बन्धाति \*। विद्युलुंकसम्बन्धी । \* तत्प्राप्नोतीति \*। ब्रह्म प्राप्नोति । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* न हीत्या-दि \*। इति श्रुतरिति \*। पञ्चाप्निविद्यास्थवाजसनेथिश्रुतेः । श्रुतौ वैद्युतादित्यस्य गमयतीत्यनेन सम्बन्धाद्योऽर्थः सिद्धाति नमादुः \* अक्षेत्यादि \*। तथा सत्येत्येतिं न वदेदिति \* तस्य विद्युलोष्ठवासित्वे अत एव मानस इत्युक्तः । यदैवं भगवन्मनिस भवस्यैनं मां प्रापयत्विति तदैव प्रापयतीति तथा ।

छान्दोग्ये त्वमानव इति पठचते । तचालौकिकत्वं तदप्युक्तरूपमेवेति न कश्चिद्विशेषः । वाजसनयके ब्रह्मलोकानामयतीति पठचते । छान्दोग्ये तु ब्रह्मिति । तत्रायं भावः । भक्तं
तु वैकुण्ठलोकं नयति, ते वहुविधा इति ब्रह्मलोकानित्युक्तम् ।
ज्ञानमार्गीयं त्वक्षरं ब्रह्म प्रापयतीति ब्रह्मेत्युक्तम् । अत एवोभयव्यामोह उक्त आचार्यण ॥ ७ ॥

अत्र सिद्धान्तदाढ्यार्थमुक्तमर्थं हस्तिपिहितमिव कृत्वा बादिर-मतं पूर्वपक्षत्वेनाह ।

## कार्यं बादरिरस्य गत्युपपत्तेः ॥ = ॥

स एतान ब्रह्म गमयतीसत्र ब्रह्मपदेनाविकृतं परमेव ब्रह्मो-च्यते ? उत कार्यक्षो ब्रह्मलोक ? इति भवति संशयः। परस्य च्यापकत्वेन देशांवशेषगमयित्रोरनपेक्षितयोरुक्तेः कार्यक्ष एव स ब्रह्मपदेनोच्यत इति वादरिराचार्यो मन्यते। कुतः। अस्य गन्युपपक्तेः।

सित विद्युताद् ब्रह्मलोकान् गमयतीत्येतावतेव विवक्षितार्थसिद्धेरे-त्येति न वदेदित्यर्थः । \* अत एवति \*। तद्वासित्वादेव । देाषं स्फुटम् ॥ ७॥ २॥

कार्यं बार्दाररस्य गत्युपपत्तेः ॥ क्रममुक्ती मार्गे विचार्यं तत्फलं विचारयतीत्यारायेन सूत्रमवतारयन्ति । \* अत्र सिद्धान्तिलादि \* क्रममुक्ती परब्रहीव प्राप्यमिति सिद्धान्तस्य दाढ्यार्थ-म् उक्तमर्थम् अधिरादिमार्गी जघन्याधिकारिणां परप्राप्तिसाध-नम् इत्येतमर्थे इस्तपिहितमिव कृत्वा अप्रे स्थापनीयत्वादिदानीम- नुक्त्वा तथेत्यर्थः । सूत्रं व्याख्यातुमधिकरणत्वाय विषयसंशयावा- हुः । \* स पतानित्यादि \* तथाच ब्रह्मपदश्रुतेर्गतिश्रुतेश्च संशय इत्यर्थः । पूर्वपक्षमाहुः । \* परस्येत्यादि \* । \* स इति \* ब्रह्मलोकः

तस्य परिच्छित्रत्वेन तिस्थितिदेशं मसस्य गन्तुर्गतेरुपप-त्रेतिसर्थः ॥ ८॥

#### विशेषितत्वाच ॥ ९ ॥

ब्रह्मलोकानामयति ते तेषु ब्रह्मलोकेषु पराः परावतो वसन्तीति श्रुतौ बहुत्वन वामाधिकरणत्वेन च विशेषिता लोकाः । गनतारश्च द्रदेशगया विशेषिता इति न परं ब्रह्म तत्, किन्तु कायमवेसर्थः। लोकपदं तज्जन्यभोगपरम्। तेन तस्यैकत्वेऽपि विविधभोगद्गापनाय बहुवचनं घटते । तत्र ब्रह्मशब्दमयोगे हेतुमाह ॥९॥

### सामीप्याचु तदन्यपदेशः ॥ १० ॥

तल्लाकस्थितानां नान्यलाकन्यवधानं परप्राप्ती, किन्तु तत एवेति परव्रह्मसामीप्याद् ब्रह्मत्वेन न्यपदेशः कृतः । तुशब्दस्तु वस्तुतो ब्रह्मत्वं न्यविच्छनत्ति ॥ १०॥

नन्वाब्रह्मभवनाल्लोकाः पुनवावित्तनोऽर्जुनेति वाक्यात्ततः पुनरावर्त्तते । अत्र तेषामिह न पुनराष्टीत्तरस्तीति पठचत इति पर-मेवात्र ब्रह्मशब्देनोच्यत इति माप्ते, उत्तरं पठति ।

#### \* तस्यात \* कार्यस्य ब्रह्मलोकस्य ॥ ८॥

विशेषितस्वाश्व ॥ तस्य कार्यत्वाय हेत्वन्तरं द्शियतीत्याशयेन
सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* ब्रह्मलोकानित्यादि \* । \* विशेषिता इति \* अत्र
श्रुती पूर्वे तानिति गन्तुविशेषणे दूरदेशगन्तारः परामृश्यन्ते । बहुत्वं चोच्यत इति गन्तारस्तथा विशेषिताः । पराः परावतो वसन्तीति प्रकृ-ष्टाः गन्तारः प्रकृष्टान् ब्रह्ममानिमतान् संवत्सरान् वसन्तीति श्रावणा-ष्व ब्रह्मलोका विशेषिताः । \* तदिति \* ब्रह्म गमयतीत्यत्र प्राप्य-त्येनोक्तम् । ननु ब्रह्मपदस्य कार्यब्रह्मपरत्वे श्रुत्यन्तरोक्तलोकपद्वि रोध इत्यत आह । लोकपदिमित्यादि ॥ ९ ॥

सामीप्यानु तद्व्यपदेशः॥ भाष्यमत्राऽतिरोहितार्थम्॥ १०॥

# कार्यात्यये तदध्यक्षेण सहातः परम-

कल्पसमाप्ती कार्यस्य ब्रह्मलोकस्य नाशे सिं तदध्यक्षेण चतुर्मुखेन ब्रह्मणा सहाऽतो ब्रह्मणः सकाशाद परमीश्वरं प्राप्नां-सतोऽपुनराद्यत्तिश्चिति विरुध्यते । अत्र प्रमाणमाह । अभिधा-नादिति । श्चृतौ तथाऽभिधानादिसर्थः । सा तु वेदान्तविज्ञान-सुनिश्चितार्थाः सन्न्यासंयोगाद् यतयः शुद्धसत्त्वाः । ते ब्रह्मलोके तु परान्तकाले पराऽमृताद परिमुच्यन्ति सर्वे इति । परान्तकाल इसत्र परशब्देन ब्रह्मणः पूर्णमायुरुच्यते ॥ ११ ॥

उक्तेऽर्थे श्रुति प्रमाणत्वेनोक्त्वा स्मृतिमप्याह ।

# रमृतेश्च ॥ १२ ॥

ब्रह्मणा सह ते सर्वे सम्प्राप्ते प्रतिसञ्जरे । परस्यान्ते कृता-ऽऽत्मानः प्रविश्वन्ति परं पदामिति स्मृसापि स एवार्थः प्रति-पाद्यते ॥ १२ ॥

अत्र सिद्धान्तमाह ।

# परञ्जैमिनिर्मुख्यत्वात्॥ १३॥

स एतान ब्रह्म गमयती सत्र ब्रह्मपदेन परमेव ब्रह्मोच्यते

कार्यात्यये तद्ध्यक्षेण सहाऽतः परमिधानात् ॥ प्राप्यस्य ब्रह्मसामीप्याद् ब्रह्मत्ववाद इत्यङ्गीकारे विषयश्रुतिविरोधमाशङ्का समाधत्त इत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । व्या-कुर्वन्ति । \* कल्पत्यादि \* । \* ब्रह्मण \* इति चतुर्मुखात् ॥ ११ ॥

> स्मृतेश्च ॥ उत्तानार्थम ॥ १२ ॥ परं जैमिनिर्मुख्यत्वात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* अत्रेत्यादि \* । १७०

इति जिमिनिराचार्यो मनुते । कुतः । मुख्यत्वात् । बृहत्त्वादि-धर्मविशिष्टं हि ब्रह्मपदेनोच्यते । तादक्परमेव ब्रह्म भवतीति मुख्या दक्षित्रह्मपदस्य परस्मिनेवान्यत्र गौणी । तथाच मुख्य-गौणयोर्भध्ये मुख्यस्यव बलिष्ठत्वात् तथा ॥ १३ ॥

#### दर्शनाच ॥ १४ ॥

स एनं देवयानं पन्थानमापद्याशिकोकमागच्छितिस वायुकोकं स वरुणकोकं स इन्द्रकोकं स प्रजापितकोकं स ब्रह्मकोकिमिति काँकी,निकश्रुतिग्ग्न्यादिकोकपाप्तिवद्विशेषेणैव प्रजापितकोक्तपा-प्यनन्तरं ब्रह्मकोकपाप्ति दर्शयित । न हि तत्र ब्रह्मकोकशब्देन कार्यः स उच्यत इति वक्तुं शक्यम् । पार्थक्येन प्रजापित-

पञ्चभिः सूत्रैर्बाद्रिमनोपक्षेपमुखेन पूर्वपक्षमुक्ताऽस्मिन् सूत्रे जैमिनि-मनोपन्यासमुखेन स्वसिद्धान्तमोहत्यर्थः । सूत्रव्याख्यानं तूत्ताना-ऽर्थम् ॥ १३॥

दर्शनाम् ॥ अविद्यादिदोषाणामभावेऽपि कामनायाः सत्त्वात्तन्मात्रेणाधिकारजाधन्याद् गत्युपपत्ती लोकाऽङ्गीकारेण विद्यापितत्वस्य चोपपत्ती सामे प्यनिवन्धनाया गीण्या अप्रयोजकत्वान्निवृत्तिगिति पूर्वसूत्रं मुख्यत्वेन हेतुनेव सिद्धमितिः कार्यात्ययादिसूत्रद्वयोत्तरमर्वाश्यते । तद्नेन वद्तीत्याशयेन सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* स
एनं देवयानिमित्यादि \* । नमु तैत्तिरीयभाष्ये आनन्दमीमांसायां,
विराद् त्रंलाक्यशरीरो ब्रह्मा समष्टिव्यष्टिकपः संसारमण्डलस्थाया
प्रजापतिश्रव्देनोच्यते । यत्रेते शतं प्रजापत्यानन्दा एकतां गच्छन्ति
धमेश्च त्रात्रिमित्तं झानं चेतद्विषयम् अकामहत्त्वं च निरितशयं यत्र
स एप हिर्ण्यगर्भ इति शङ्कराचार्यव्याख्यातत्वात्तस्य हिर्ण्यगर्भस्य यो लोकः स कौशीतिकवाक्यं ब्रह्मलोकपदेन पट्यते हिर्ण्यगर्भश्च जन्यः । हिर्ण्यगर्भे जनयाम।स पूर्वामिति श्वेताश्वतरे हिरण्यगर्भे पश्यति जायमानमिति तैत्तिरीयं च श्रावणात् । अतस्त-

छे.कस्योक्तत्वाव । अपरं च, ये चेमेऽरण्ये श्रद्धातप इत्युपासते तं-

स्यात्र परामर्शे कार्यता कुतो न वक्तुं शक्येतिचेत्। उच्यते । प्र-जापत्यतिरिक्तस्य हिरण्यगर्भस्य वक्तुमशक्यत्वात् । वेदात्मनाय विद्यहे, हिरण्यगर्भाय धीमहि, तन्ना ब्रह्म प्रचोदयादिति तैत्तिरी-यमन्त्रे हिरण्यगर्भो वेदानामित्यंकाद्शीयविभृत्यध्यायवाक्यं च तस्य वेदात्मकतयैव सिद्धत्वात् । वेदात्मकत्वं च प्रजापतावेव सि-द्धम्। "शब्दब्रह्मात्मनस्तस्य व्यक्ताव्यक्तात्मनः परः। ब्रह्मावभाति वि-ततो नानाशक्त्युपबृंहित"इति तृतीयस्कन्धे प्रजापति प्रकृत्येव वा-क्यात्। पर्यद्भुस्य ब्रह्मणि हिरण्यभिषदस्य वेदातमकत्वादिबोधकस्य वाक्यस्य चाभावात् । नच 'यजुद्रः सामशिरा असावृङ्मृत्तिर-व्ययः। स ब्रह्मोति विश्वय ऋषिर्वहामयो महानिति मन्त्रे तस्य व-दात्मकत्वमुक्तमेवेति शङ्कर्यम् । तत्र एतार्वाददं सर्वामत्यनेन सत्य-पदार्थे निगमिते इदं सर्वमस्मीत्येवैनं तदाहैत्यनेन एनम् उपास-को तत् पर्यद्वरूथं ब्रह्म इत्येवाहिति तदुक्तस्य याथार्थ्यं बोधायत्वा तदेतच्छ्लोकेनाभ्युक्तमिति वाक्ये श्रृतिरुक्त्वा इलाकमाह। यजू-दर इति । तत्र यजूदरादिविशिष्टोऽसी ब्रह्ममया महानुषः स ब्रह्मा ब्रह्मसहितो विश्वेय इति वचनव्यक्त्या ब्रह्मविद एव वेदात्मकत्ववा-धनात्। नचतः पूर्ववाक्ये ते ब्रह्मा पृच्छतीति पुँछिङ्गस्य प्रष्टार ब्रह्मणि निर्देशादत्र यजूदरत्वादिकं प्रष्ट्रपरमेवति शङ्काम् । तत्र ब्रह्म आपृच्छतीति पद्च्छेदात्। नचात्रैवं पद्च्छेदे कि मानमिति शङ्काम् । ततः पूर्ववाक्ये स ब्रह्मालङ्कारणालङ्कर्तो ब्रह्म विद्वान् ब्रह्माभिष्रतीति । विसुकतो विदुष्कतो ब्रह्म विद्वान् ब्रह्मेबाभिष्रती-ति अभिप्रायकर्मणि ब्रह्मणि नपुंसकप्रयोगस्यैव मानत्वात् । तस्मा-दत्र ब्रह्मलोकपदेन नित्य एव लोको प्राष्टाः । तथाच पूर्वोक्तर्श्वात-स्मृत्योः प्रलयविषयत्वेन विषयभेदाश्च ताञ्यामत्र निर्णयां युउयत र्शत तनमतमयुक्तमित्यर्थः । ननु यदीदं स्वस्याभिष्रेतं तदा १८ आर्थेण स्वनामेव गृहीतं स्यान्न तु जैमिनेरतो नैवं सिद्धान्त इति शङ्कायां तशामोक्तितात्पर्यमाद्यः । \* अपरं चेत्यादि \* बायते इत्यन्तेन \* । ऽिचषमंभिसम्भवन्तीति छान्दोग्यश्चिति विषयीकृत्य, ह्याचिरादिना तत्प्रथितेरित्युपक्रम आचार्येण कृतोऽन्यत्राचिःशब्दस्याभावात । तत्र चान्ते, ब्रह्म गमयतीत्युच्यते । तथाच छान्दोग्येऽनुक्तानामन्यत्रोक्तानां छोकानां मार्गेक्यांसद्ध्यर्थं तत्रैव सित्रिवेशो, वायुमब्दात्, तिहतोऽधिवरुणो, वरुणाच्चाधीन्द्रप्रजापती इत्यन्तेनोक्तः । एवं सत्यादाविच्यं, ततोऽहस्ततः सितपक्षं, तत उद्गयनं, ततः संवत्सरं, ततो वायुं, ततो देवछोकं, तत आदित्यं, ततश्चाऽमानवेन पुरुषेण ब्रह्मपाप्तिरिति निर्णयः सम्पद्यते । एवं सित प्रजापति-छोकादन्यस्य कार्यब्रह्मछोकस्यासम्भवात् तच्छङ्कापि भिवतुं नार्हिति यद्यपि तथापि व्यासोक्तमार्गेक्यममन्त्रानस्तथाऽवदादिति ज्ञायते । परन्तु वेदार्थनिर्णयार्थमेव प्रदत्तत्वाद् भगवदवतारत्वाच्च तदुक्त एव शास्त्रार्थ इति मन्तव्यम् । किञ्च । स प्रजापतिछोकं स ब्रह्मछोकमिस्त्र ब्रह्मपदस्य परवाचकत्वं तेनापि वाच्यं चेत् तद्दृष्ट्यान्तेनान्यत्रापि तथैव वाच्यम् । वाधकाभावात् ।

<sup>\*</sup> तथाऽवद्दिति \* । जैमिनिरवद्त् । तथाच फलांशे सिद्धान्त-भेदाभावेऽपि मार्गाशे भेद् इति ज्ञापनार्थे तदुक्तिरित्यर्थः । तिहें मा-गेभेद् एव कुतो नाद्दियत इत्यत आहुः । \* परं त्वित्यादि \* । ननु व्यासेन स्वनाम्नः कुत्राप्यनुक्तत्वान्मतद्वयमपि पारक्यमित्येव प्र-तीयते । तथा स्ति जैमिनिमतस्यादरणीयत्वे कि बीजमित्यत आ-हुः । \* किञ्चेत्यादि \* । \* तेनेति \* । बाद्रिणा । \* अन्यन्नेति \* । अक्षिपुरुषविद्यायां पञ्चाग्निविद्यायां च । \* बाधकाभावादिति \* । गत्युपपत्यादिदृषणानां परिदृतत्वेनान्येषां चाभावेन तथात्वात् । तथाच श्रुतिसामञ्जस्यमेव बीजमित्यर्थः । अत्र बाद्रिमतमुपपन्नं मन्वानाः शद्भराचार्या एवमाद्वः । आकाशवत् सर्वतगतश्च नित्य

इति श्रुतेः परस्य ब्रह्मणो ब्यापकत्वं, य आत्मा सर्वान्तर इति श्रुतेः सर्वान्तरत्वम, आत्मैवेदं सर्वे, ब्रह्मैवेदं विश्वमिदं वरिष्ठमिति श्रुतेः सर्वात्मकत्वं च निर्द्धारितम् । तत्र व्यापकस्य ब्रह्मणा गन्तृदेशे वि-द्यमानत्वेन गतृन्तैवेति तस्य गन्तव्यता नोपपद्यते । नच भूमिष्ठं प्रति गताया एव पृथिच्या देशान्तरद्वारेशा गन्तव्यतावदत्राप्युपपद्यत इति वाच्यम् । सर्वातमकत्वस्यापि गन्तव्यताबाभकत्वात् । अन्य एव ह्यन्यद् गच्छतीति लोकं दर्शनात्। नच बालस्य वार्द्धकवदनन्यं-त्वेऽपि गन्तव्यतोपपद्यत इति वाच्यम् । निष्कलं निष्क्रियं शान्तं निरवद्यं निरञ्जनम, अस्थूलमनणु, स एष नेति नेत्यात्मेत्यादिश्रुति-स्मृतिन्यायेभ्यो ब्रह्मणः सर्वविशेषश्चन्यतया सिद्धत्वेन तत्र देश-कालविरोषयोगस्याराक्यवचनतया दृष्टान्तविराधन तन्न्यायस्यात्र वक्तुमशक्यत्वात् । नच जगदुत्पत्तिप्रलयहेतुत्वश्रुतेर्ब्रह्मणोऽनेकश-क्तित्वान्न दोष इति वाच्यम् । विशेषनिषधकश्रुतीनामनन्यार्थत्वात् । नचोत्पत्त्यादिहेतुत्वबोधकश्रुतीनामपि ब्रह्मपरत्वात् समानमनन्या-र्थत्वमिति वाच्यम् । तासामेकत्वप्रतिपादनपरत्वात् । तत्र मृदा-दिइष्टान्तवाक्येषु मृत्तिकेत्येव सत्यमित्युपसंहारे एकस्य कारणस्यैव सत्यत्वकथनेन विकाराऽनृतत्वप्रतिपादने तद्धर्माणामुत्पस्यादीनामपि तथात्वेन शास्त्रस्य तत्परताया वक्तुमईतया तासां विशेषनि-राकरणश्रुतिशेषताया एव युक्तत्वात् । नचोत्पत्त्यादिश्रुतिशेषत्वं निर्विशेषश्रुतीनामेवास्त्वित शङ्काम् । विशेषनिषेधश्रुतीनां निराका-ङ्कार्थत्वात् । आत्मन एकत्वनित्यत्वशुद्धत्वाद्यवगतौ सत्यां भूयः क-दाचिद्प्याकाङ्कान्तरानुद्यंन तत्र पुरुषार्थसमाप्तिबुद्धजुत्पत्तः। न-चात्र मानाभावः शङ्खाः । तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनुपदय-तः। अभयं वै जनक प्राप्तोऽसि, विद्वान्न विभाति कुतश्चन, एत५ ह वा व न तपति किमहर साधु नाकरवमित्यादिश्चति भ्यस्तथैव विदुषस्तु-ष्ट्यनुभवादिदर्शनस्य च मानत्वात्, तथा विकारानृताभिसन्ध्यप-वादाश, मृत्योः स मृत्युमाप्नोति य इह नानेव पश्यतीति भेदहप्रच-पवादाश्व । न विशेषनिषधश्रुतीनामन्यार्थत्वं शक्यवचनम् । उत्प-त्त्यादिश्वतीनां तु नैवं निराकाङ्कार्थप्रतिपादनसामर्थ्यमस्ति, यन त-च्छेषत्वं विशेषनिषेधश्रुतीनां वक्तुं शक्येत । तत्र हि, यत्रैतच्छुङ्गमु-त्पतितं तं सोम्य विजानीहि नेदममूलं भविष्यतीत्युपन्यस्य तदुद्र-

#### ननु परस्य व्यापकत्वाचिर्विशेषत्वाच्च न गन्तव्यतोषपद्यते।

र्के सत एवेकस्य जगन्मुलस्य विशेयत्वद्दीनात् । एवं, यतो वा इमा-नीत्यादिश्रुताविप ब्रयम् । अतस्तासां सर्वासामैकात्म्यावगमपरत्वा-न्नानेकशक्तियोगां ब्रह्मण इति। अत्र च ब्रह्मणो व्यापकत्वं निर्विशेष-त्वं च गन्तव्यवावाधकत्वेन सिद्धमिति संग्रहेण तद्नुवद्नित। \* ननु परस्यत्यादि \* उपपद्यत इत्यन्तम् । अथ यसैर्जीवस्वरूपावचा-रेणाऽगन्तव्यत्वं साधितं-जीवो नाम कि ब्रह्मणोऽवयवो वा, विकारो वाऽन्यो वा । नाद्यः । एकदेशत्वं एकदेशिनो नित्यप्राप्तत्वाद्गन्तव्य-त्वानुपपत्तर्व्रहाणो निरवयवत्वप्रसिद्धरेकदेशित्वकल्पनस्याऽनुपपन्न-त्वाश्व। न द्वितीयः । विकारेणाऽपि विकारिणो नित्यप्राप्तत्वात् । परित्यागंऽभावप्राप्तः। पश्चव्वयंऽपि ब्रह्मणः स्थिरत्वेन जीवस्य संसारा-भावप्रसक्तेश्च । अथ तृतीयः पक्षश्चेत् तद्दाऽपि कि जीवोऽणुव्याप-कां मध्यमपरिमाणो वा । आद्य सर्वशरीरवेदनापलम्भानुपपत्तिः। ब्रितीय गमनानुपर्पात्तः। तृतीय अनित्यत्वप्रसङ्गः । अन्यत्वे, तस्व-मस्यादिशास्त्रवाधप्रसङ्गः। विकारावयवपक्षयारिष मुख्येकत्वानुप-पतिः। सर्वेषु चेतेषु पक्षेषु संसारित्वानिवृत्तरिनिर्मोक्षप्रसङ्गः। अतिवृत्ती वा स्वरूपनाशप्रसङ्गो ब्रह्माऽऽत्मत्वानभ्युपगमाद् इत्येषं जीवविषयं मतत्रयं निराकृत्य, ततो भिन्नजीवपक्षे काम्यनिषद्धक-मेर्पारहारपूर्वकं नित्यनिर्मात्तककर्मणां करणमात्रेणेव स्वरूपावस्थान-क्रपा माक्षार्राप भविष्यतीति मतमुपक्षिष्य तद् दूर्पयत्वा संसार्या-त्मनः कर्तृत्वभोक्तृत्वभावस्य विद्यागम्यब्रह्माऽऽत्मत्वावगतिमन्तरण मोक्षप्रत्याशाभावाद्, नान्यः पन्धा विद्यतेऽयनायेति श्रुत्या मोक्षे ज्ञा-नातिरिक्तसाधननिषधाश्च तस्य मतस्यासङ्गतत्वं स्थापयित्वा, जीव-स्य परस्माद्न्यत्वे सर्वव्यवहारलोपप्रसङ्गः, प्रत्यक्षादिप्रमाणाप्रवृत्ति-श्चेत्याशङ्क्य प्राक् प्रवोधात् स्वप्नव्यवहारवत् ततुभयोपपत्तिमुक्तवा यत्र हि द्वेतमिव भवति तदितर इतरं पश्यतीत्यादिश्रत्या अप्रबुद्ध-विषये प्रत्यक्षादिष्यवहारश्रावणातः प्रबुद्धविषये च यत्र त्वस्य सर्व-मात्मैवाभूत्तत् केन कं पश्येदित्यादिना तदभावधावणात् । परव्रह्य-विदो गन्तव्यत्वादिविशानस्य बाधितत्वेन न कथमपि गतिरुपपाद- जित्रस्याप्यविद्योपाध्यविद्धन्नतादशायां परब्रह्मणि गन्तृत्वासम्भ-वात तन्नाशे च वस्तुतोऽभिन्नत्वात स्वरूपेणावऽस्थानमेव भवतीति न गन्तृत्वमप्युपपद्यते । तस्यैवाभावात ।

यितुं राक्येत्यन्तेन । तदेतत् संगृह्यानुवदन्ति । \* जीवस्योपाध्यव-च्छित्रत्वद्शायामित्यादि \* । \* तस्यैवाभावादिति \* जीवस्यैवा-भावात्। एवं परब्रह्मविदो गत्यभावमुपपाद्य गतिविषयं यसैरुक्तं— गतिविषयाः श्रुतयः सगुणब्रह्मविषया भविष्यन्ति । तथाहि । क्वित्र पञ्चाग्निविद्यां प्रस्तुत्य गतिरुच्यते. क्वित् पर्यद्वाविद्यां, क्वित्वेश्वा-नरिवद्याम् । यत्रापि ब्रह्मविद्यां प्रस्तुत्य गतिरुच्यतं, प्राणो ब्रह्म कं ब्रह्म खं ब्रह्म, अथ यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेष्मेत्यादी, तत्रापि वामनीत्वादिभिः सत्यकामत्वादिभिर्गुणैः सगुणस्योपास्य-त्वात् सम्भवति गतिः। न क्वचित् परब्रह्मविषया गतिः श्राव्यते। गतिप्रतिषधस्तु, न तस्मात् प्राणा उक्तामन्तीति श्राव्यते । यः पुन-ब्रह्मविद्याप्नोति परमित्यत्र गत्यर्थ आप्नोतिस्तत्रापि पूर्वोक्तेन न्यायेन देशान्तरप्राप्त्यसम्भवात् स्वरूपप्रतिपत्तिरवेयम्. अविद्याऽध्यारोपितं नामरूपप्रविख्यापेक्षयार्शमधीयते । ब्रह्मेव मन् ब्रह्माप्यतीतिवादिति द्रष्टव्यमः। किञ्च। परब्रह्मविषया गतिः कि ब्रह्मविदः प्रराचनाय कि वाऽनुचिन्तनाय । नाद्यः । स्वसंवद्यनैवाव्यवहितेन विद्यासमर्पितेन स्वास्थ्येन तित्सद्धेः। न द्वितीयः । नित्यसिद्धनिःश्रयसे वेदनस्या-ऽसाध्यफलस्य विज्ञानस्य गत्यनुचिन्तनापेक्षाया अभावात् । तस्मा-दपरब्रह्मधिपयेव गतिः सा पर्रास्मन् ब्रह्मणि नोपपद्यत इति परापर-ब्रह्मविवेकानवधारणेनापरस्मिन् ब्रह्माण वर्त्तमाना गतिश्रुतयः पर-स्मित्रध्याराष्यन्तं । नच परापरभावेन द्वे ब्रह्मणी नस्त इति राद्व्यम्। एतद्वे सत्यकाम परश्चापरश्च ब्रह्म यदांद्वार इत्यादिश्वतिदर्शनात् । किं पुनः परं ब्रह्म किमपरामिति चेद् उच्यते । यत्राविद्याकृतनाम-रूपानिपेधेनास्थुलादिशव्दैर्बह्योपदिश्यते तत्परम् । तदेव यत्र नामरू-पादिविद्याणां कर्नाचिद्विशिष्टमुपासनायोपिद्दयते, मनोमयः प्राण-शरीयो भारूप इत्यादिशद्धेसद्परम् । नचेवमद्वितीयश्रुत्युपरोधः शङ्खः। अविद्याञ्चतनामरूपतया परिद्यतत्वात् । तस्य चापरब्रह्मा-

जीवत्वदशायां त्पाध्यवच्छेदाद् गन्तृत्वं जीवस्यापरस्य ब्रह्मणश्चावि-द्यकरूपनामवन्त्वेनगन्तव्यता चोपपद्यते। उपासनाफलत्वादस्यगमनस्य उपास्यस्य च सगुणत्वेन तत्प्राप्तेरेवोचित्वाच निर्गुणब्रह्मविद्यावतो गन्तृत्वाऽसम्भव इत्युक्तमतो बाद्रिमतेमव साधीयः । नच ब्रह्मपदस्य मुख्यार्थत्वमुक्तरीसाऽत्र सम्भवसतोऽत्राऽमुख्यार्थत्वमेवाऽनुसर्चव्य-मितिचेत् । स्यादेतदेवं यद्योपाधिकमुपास्यरूपं जीवत्वं वा स्याद्, नत्वेवम् । प्रकृतेतावन्त्वं हि प्रतिपेधतीसादिभिस्तद्गुणसारत्वाच्च

पासनस्य तत्सिन्धी श्रुयमाणं, स यदि पितृलोककामो भवतीत्या-दिजगदेश्वयंलक्षणं संसारगाचरमव फलं भवति । अनिवर्त्तित-त्वाद्विद्यायाः । तस्य फलस्य देशविशेषाऽवबद्धत्वात् तत्प्राप्त्यर्थे गमनमविरुद्धम् । आत्मनः सर्वगतःवेऽप्याकाशस्य घटादिगमनेनेव बुद्धाद्यपाधिगमनेन गमनप्रसिद्धिरित्यवादिष्म,तद्गुणसारत्वादित्य-त्र। तस्मात् कार्यं वादर्शित्यंव स्थितः पक्षः । परं जैमिनिरिति तु पक्षान्तरप्रतिभानमात्रप्रदर्शनं बुद्धिविकासनायेति द्रष्टव्यमिति। त-द्युवद्नित \* जीवत्वेत्यादिना \* चेदित्यन्तेन । एव सर्वे तन्मतं संग्र-हेणानू य सेर्गिति श्रुत्युपपादनार्थे पश्चादुक्तं तदेव प्रथमतो दूषय-न्ति \* स्यादेतदेवमित्यारभ्य, निरस्तत्वादित्यन्तम् \*। अत्रायमर्थः। यत्तावत् परब्रह्मणे निर्विशेषमात्रत्वोपपादनाय, सदेव लोम्येति, यता वा इमानीत्यादीनां जगदुत्पत्त्यादिबोधकश्रुतीनामकत्वप्रतिपा-दनपरत्वमुक्तम्, तित्कमुपादानतयैकत्वप्रतिपादनार्थम् ? उत तटस्थ-तयैकत्वप्रतिपादनार्थम ? । आद्ये तासामुपादानतादिबोधकत्वेन स्वार्थेऽपि नात्पर्यात् सिद्धमनेकशक्तित्वम् । द्वितीयं तु, न प्रमाणमु-पलभामहे । तत्र ताटस्थ्यबोधकपदाभावात् । नच मृदादिइष्टान्त-वाक्ये विकारस्य वाचारम्भणमात्रत्वकथनेन तन्मिथ्यात्वस्य मृत्ति-कत्यव सत्यमिति कारणसत्त्वस्य च बोधनात् तदेव मानमिति षाच्यम् । तत्र तथार्थाभावात् । तत्र विकारस्य वाचारम्भणत्वोत्त्वा तस्य कारणानन्यताया एव सिद्धेस्तावता तटस्थैक्यस्य साधियतु-मशक्यत्वात् । वाचारम्भणस्य नामधेयत्विविधानेन तथा निश्चया-त् । अन्यथा, वाचारम्भणनामधेयपद्योरन्यतरप्रयोगमात्नेण वि-कारमिध्यात्वसिद्धावन्यतर्वयध्योपत्तेदुर्वारत्वात् । अता घटश-रावादयो यथा मृद् एव नामान्तरं तथा प्रपश्चक्षपो विकारोऽपि ब्रह्मण एव नामान्तर्मिति तत्र कारणाऽनन्यतायामेव तात्पर्यात् । भगवता सूत्रकारणापि नथेव सूत्रितत्वात् । अन्यथा तन्मिध्या-त्वमारम्भणशब्दादिश्य इत्यंच वदत् ।

यथा सुवर्णे सुकृतं पुरस्तात् पश्चाच मर्वस्य हिरणमयस्य। तदेव मध्ये व्यवनार्यसामं नानाएदे रेन्हमस्य तहाद-त्येकाद्शस्कन्यीयभगपद्भाक्याया। अतल्लामां कार्यक्षे एव नात्प-र्थ, न तु तरसेक्यं। एवं कारणसत्यत्याययारणाद्यि न तरसेक्य-सिद्धः । कारणत्वेनेव सत्यत्वाववारणात् । सच वारणत्वेनापि कारणसत्यत्वावधारणे कार्यस्य मिध्यात्वासिद्धे। तारस्थ्येगव कार-णतेति तर्वाधेक्यस्येव सिद्धिरिति वाच्यम । आरंभेवेदं सवे, प्रदेश-चेदं विश्वमिदं वरिष्टामित्यादिभिस्तदुक्तध्रांतिभिरेय दार्थस्य ब्रह्म-स्वावधाणे तन्मिथ्यात्वस्यैव वक्तुमज्ञाक्यत्यात् नदावकारणताचा एवासिद्धः। अतः, मन्मूलाः संभियेमा इत्यादिश्वोः स्वरायता का-र्यलक्षणमुखनेव ब्रह्मजिज्ञामाप्रतिज्ञानादन्यथा जगद्पनीत्यादिदा-षप्रसङ्गाच उपाद्नत्वंनेवंकत्वसिद्धिरित्युत्पत्यिद्विषुत्ववावक्षय्ती-नां स्वार्थेऽपि तात्पर्यस्य दुरपंष्टत्वातः तामां विशेषिभावारणध्य-तिशेषताया एवायुक्तत्वात् । अनन्तशाक्तित्वेनव ब्रह्मणः मिद्धिर-ति न विशेषनिषधश्रुतीनां निराकाङ्कार्थन्वम् । तावता ब्रह्मदानस्या-ऽपूर्तः। नाष्यात्मन एकत्वनित्यत्वशुद्धत्वाद्यवगत्या पुरुषार्थसमा-प्तयवगतिः। भूमविद्यायां भूभेव विजिज्ञासितव्य इत्यादिना नित्य-निरवधिसुखात्मकब्रह्मज्ञानादेव पुरुपार्थवुद्धिसमाप्तिबोधनात्। जीव-ब्रह्मेक्यस्यापि तादात्म्यरूपत्वमव, न तु सर्वात्मनोऽभद्रूपत्वम् । तत्त्वमसीत्यादी तस्य भावमतत्त्वमिति व्युत्पत्त्या तथैव सिद्धत्वा-त् । सर्वातमनाऽभेदस्य भागत्यालक्षणादोपत्रसत्वनात्रहमात्रत्वात्। एतऋ, तद्गुणसारत्वानु तद्व्यपदेश इत्यत्र व्युत्पादितम् । तद-नन्यत्वाधिकरणे च। तत्र, को मोहः कः शोक एकत्वमनुपश्यत इति

ईशाऽऽवास्यवाक्येऽपि, यस्मिन् सर्वाणि भूतान्यात्मैव स्पाद् विजानत इति पूर्विद्धिन श्रानिनः सर्वातमभावो वामदेववत्तस्यामवस्थायामुच्यते शत ताहशीनां अतीनामपि पूर्वकक्षाविश्रान्तत्वमेव।अत एव आनन्दं ब्रह्मणी विद्वान विभेति कुतश्चनति श्रुताविप मनोवागगो चरनिर-वध्यानन्द्रज्ञानादेव भयाऽभावकथनं युज्यते। एतेनैव विदुषस्तुष्ट्य-नुभवादिव्देशनमाप व्याख्यातम् । तस्य यथाधिकारत्वाद् विकार-सत्यत्वमय बाधयति । अन्यथा तेनात्मान्तर्धानानुपपत्तेः । आत्मा-न्तर्घानानन्तर्घानयोर्वस्तुधर्मत्वात् । अन्यथाऽनृतेनात्मानमन्तर्घार्घात श्रातिविरोधापतः । मृत्याः स मृत्युमाप्नोतीति भेदइप्रचपवा-दस्तु परब्रह्मस्वरूपगतभदद्धिययः। काठके पराश्चि खानीत्या-विना परमात्मन प्रवोपकान्तत्वात् । उपसंहारेऽप्यङ्गप्रमात्रः पुरुष इति मन्त्रद्वयं तस्येवोक्तत्वात् । अत्रे च, यथादकं शुद्धं शुद्धमास्त्रि-कं ताइगव भवति एवं मुनिवंजानत आत्मा भवति गीतमति मुक्तिद-शायामपि साम्यमात्रवाधनाचा। तेन चक्षुपश्चश्चरित्यादिना परस्य ब्रह्मण एवंरिकान्तत्वाद्यथा वृहदारण्यकेऽर्थस्तथात्रापीति तेनापि विकारस्य मिध्यात्वीसिद्धः। यजेनच्छुङ्गसुत्पतितमिति श्रुत्यापि ज-गन्मुलत्वंनेचेकत्वपुर्के प्रतिपादितं, न तु तारस्थ्येन। एवं, यता वेत्यादाविष क्षेयम्। अतः सर्वासां श्रुतीन मुपादानकरणकात्भ्याव-गमपरत्वाद् विशेषनिषध्यश्चनीनां च लीकिकविशेषनिषेधपरत्वात् तासां परस्परसाकाङ्किय । रोपशिषिभावस्तु यथाधिकारं प्रकरण-बलाव्यित इति ब्रह्मण्यकशक्तियं।गो निरावाध एव।

तेन यक्तः प्रश्नीपनियद्वाक्यात परापरे हे ब्रह्मणी अङ्गीहत्य, यद्वि-ह्याहतनामस्पादि विशेषप्रातपंचनास्थूलादिशक ब्रह्मणिद्दंयते तत् परम । यत्पुनर्नामस्पि विशेषाणां केन चिद्धिशिष्टमुपासनायोपिद्द्य-तं मनामयः प्राणशरीर इत्यादिशक्देस्तद्पर्पानित प्रतिपादितम् । तत्र कि मानम् । न ताबद्स्थूलादिवाक्यम्, मनोमयादिवाक्यं च । तत्र परापरशब्दयोरश्रवणात् । आद्ये अक्षरशब्देनेव लक्ष्यनिर्देशात् । यदि च मुण्डके, अथ परा यया तद्क्षरमधिगम्यत इत्यक्षर्शवद्यायां परत्वश्रावणात् तद्वद्यस्थाक्षरस्य परत्विमण्यते । बाहम् । तद्दा पुरु-बस्य ततोऽपि परत्वमेव द्रष्ट्यम् । दिव्यो ह्यमुक्तः पुरुषः स बाह्या-ऽश्यन्तरो ह्यजः, अप्राणाह्यमनाः शुस्रो ह्यक्षरात् परतः पर इति त-

त्रेव श्रावणात्। नस तस्य यावद्विरोषशून्यत्वम्। तद्रमे, एतस्माज्ञा-यत प्राण इति मन्त्रेण तत एव सृष्टेः श्रावणात्। आंग्रमूर्वेत्यादिभि-स्तद्रपोपन्यासाच्च । नाप्यक्षरस्य तथात्वम् । अस्थूलादिश्रावणात्तरं प्रशासनस्य वंद्यत्वद्रष्ट्रत्वादीनाम् आकाशोपादानत्वस्य च श्रावणन, मुण्डके १पि, यत्तदहर्यमित्याद्यक्त्वा, यद् भूत्यानि परिपर्यन्तीत्या-दिजगदुपादानत्यसर्वेशत्वादीनां श्रावणेन 'यार्वाद्वरोषशून्यताया व-कतुमराक्यत्वात्। एवं वाक्यान्तरेष्वाप द्रष्टव्यम् । सर्वत्र एकस्थैव ब्रह्मगः प्रतिपाद्यत्वात् । अत एव श्वेताश्वतरेऽपि प्रधानक्षेत्रश्चपिर्गु-णेश , यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्वमित्यादीत् नानाधर्मबोधकानेव मः न्त्रानुक्त्वा निष्कलं निष्कियमित्युक्तम् । स चा एप महानज आत्मे-त्यत्रापि शारीरब्राह्मणे, अन्नादो वसुदान इति सर्वस्य वशी सर्वस्ये-शान इत्यादयो धर्मा उक्ताः। स वा एप निति नेत्युक्त्वा, अगृह्यो न हि गृद्यते, अशीर्यो न हि शीर्यते असङ्गोऽसितो न सन्जते न व्य-थत इत्येवं निषेधो विवृतो, न तु यावद्धर्मपरत्वेनति द्वष्टब्यम् । अतो यत्रोत्कर्यस्य विश्रान्तिः। अक्षराद्वा यदुत्कृष्टं तदेव पर्रामिति मन्तव्यम् । उक्तमुण्डकथुतेः । अव्यक्ताद् पुरुषः, पुरुषान्न परं किं-श्चित् सा काष्टा सा परागतिरित काठकथुतः। अम्भस्यपार इत्युप-क्रम्य, अतः परं नान्यद्णीयसः हि परात् परं यन्महनो महान्तमिति तैत्तिरीयश्रुतेश्च । पुरुषस्य च विरुद्धधर्माश्रयत्वमेश्वस्वेव प्रांतपादि-तम्। एतदेव परत्वम्। गीतासु च 'अध्यक्तांऽक्षर इत्युक्तस्तमाहुः परमां गतिम्। यं प्राप्य न निवर्त्तन्ते तद्धाम परमं मम । पुरुषः स परः पार्थ भक्त्वा लक्ष्यस्वनन्ययेति। द्वाविमी पुरुषी लोके क्षरक्षा-क्षर एव चै। क्षरः सर्वाणि भृतानि कृटस्थाऽक्षर उच्यते । उस्तमः पुरुषस्त्वन्यः परमात्मेत्युदाहृतः। यो लोकत्रयमाविश्य विभर्त्यस्यय ईश्वरः। यस्मात् क्षरमतीतोऽहमराक्षरादापि चौस्तमः । अनोऽस्मि लोंक वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तमं इति तदुपबृहणात् । अन एव, न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यते इत्यादिषु तस्य समाभ्यधिकनिपंधांऽपि युज्यते। नच पुरुषोत्तमाक्षरयोः परापरभावाङ्गीकारे अद्वैतश्चितिश्च-रोधः। गणितागणितानन्दत्वधर्मभेदेऽपि वस्त्वभदेन द्वेताभाषे तद-भावत्त् । अमित्रादिवदद्वैतिविरुद्धसम्पद्भपत्वेनाभेदस्य नादातस्या-त्मकत्वात् । अथवा शब्दब्रह्मवेद्यं परं, शब्दब्रह्मवाऽपरम् । पष्टस्क-

न्धं चित्रकेतुं प्रति, शब्दब्रह्म परं ब्रह्म ममोभे शाश्वती तनू इति भ-गवद्वाक्यस्य 'द्वे ब्रह्मणी वेदितव्ये शब्दब्रह्म परं च यत्। शब्दब्रह्मणि निष्णातः परं ब्रह्माधिगच्छतीत्यादिवाक्यस्य च स्वारस्यात् । एतद्वै सत्यकाम परं च ब्रह्मेति वाक्यविचारेऽप्योद्धारस्य, एतद्वै य-जुस्त्रयीं विद्यां प्रतीति श्रुतेः सर्ववेदमूलत्वेन वाच्याभिन्नत्वेन चाभ-यरूपत्वं प्रतिज्ञाय तद्भिध्यानफलकथने एक ब्रित्रिमात्राध्यानेनर्ग्यजुः-सामभिमेनुष्यलोकसोमलोकसूर्यलोकेषु यथायथं महिमानुभवं फल-मुक्तवाऽई चतुर्थमात्रेणोङ्कारण ध्याने, अथर्वभित्रह्मलोकप्राप्ति चो-क्त्वा, स एतस्माजीवघनात् परात्परं पुरिशयं पुरुपमीक्षत इति फल-मुक्तम् । शङ्कराचार्यमतेऽत्र त्रिमात्र एवोङ्कारोऽङ्गीकृतः।स पाठा यद्यपीदानीन्तनेक्यः पुस्तकेक्यः, पार्टिभः पठ्यमानात् पाठाच विरु-ध्यत, तथापि जिमात्रध्यानेऽपि, अधिमत्येतेनैवाक्षरेण परं पुरुपमभि-ध्यायीत स तजिस परे सम्पन्नी यथा पादोदरस्त्वचा विनिर्मुच्यत एवं हैव स पाष्मना विनिर्मुक्त इत्येतावता अन्थस्य स एतस्माज्जीव-घनात् परात् परं प्रिवय पुरुषमीक्षत इति अन्थस्यात्रिस्कोकह-यस्य च वतंमानत्वेन राखत्रहा अपरं मृत्युमनमात्राप्रतिपाद्यं वाऽपरं जीववनस्यो यो हिरण्यगर्भः अरः पुरुषस्तस्मात् परमक्षरं ब्रह्म । परं तताऽपियः परः पुरिशयोऽन्तर्यामी उक्तः स्टोकेऽपि तमोङ्गरेणैवा-ऽयंननान्वंति विद्वान्यत्तच्छान्तमजरममृतमभयं परं परायणं चेत्युकः स एव पर इति सिद्ध्यति । तथाचात्र परायणं चेति चकारादक्षरात् परः प्रत्यार्थाप परं परायणं यस्यति योगादश्ररधामवासी बोधितः। नेन मण्डकतर्वादाप्यर्थः । अपगंतु ब्रह्म वेदात्मकं हिरण्यगर्भस्य-दाळ्ळ्ळान्मकत्वात् । विश्व, नुसिहोत्तरतापर्नाये, सेपाविद्या जगत् सर्वामति सर्वस्य जगतोऽचिद्यात्वश्रावणेऽपि न सर्वस्य जगतस्तथात्वः म् । उपसंहार, तस्मादात्मन एव त्रेविध्यं यानित्वमपीति निगमना-त्। इदं यथा तथापपादितं छितीयस्य प्रथमं पादं, हश्यते त्विति सू-त्र । मुण्डके, यथाणिनाभिः स्जतं गृह्णते चेत्यादिना अक्षरात् सृष्टि-मुपक्रम्य तस्मादेतद् ब्रह्मनाम रूपमन्नं च जायते तदेतत्सत्यमिति नि-गमनात । तदंतद् ऋषि पश्यन् वादेवः प्रतिपद इत्यादिश्चत्युक्ताऽबा-धितब्रह्मवित्यत्यक्षविषयत्वात् । व्यावहारिको नामकपप्रपञ्चः, स्वो-त्कृष्टसत्ताकतत्त्रपञ्चपूर्वकः, मायिकप्रपञ्चत्वादेन्द्रजालिकादिप्रपञ्च-

वदित्यत्र साध्यविशेषणत्वेनानुमितिविषयत्वाच्च । अतो नामरूपा-दीनामपि न सर्वेषामाविद्यकत्वमिति सिद्धाति। एवं सति मनोमयः प्राणशरीरो भारूपः। अयमात्माऽपहतपाप्मा विजरो विमृत्युर्विशो-को विजिघत्सं। अपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्कृत्य इत्यादिषु शाण्डि-ल्यद्हरभुमविद्याप्रभृतिवाक्येष्वपहतपाष्मसत्यकामाद्शिद्धसत्त्तिह-रोषणविशिष्टं यदुपासनायोपदिश्यते तस्याविद्याकृतनामरूपविशेष-विशिष्टत्वं कुतोऽवधारितं येन तस्यापरब्रह्मत्वमुच्यतं । न तावदुपा-सनाविषयत्वात् । उपामनाविषये तथात्वनियमस्य कार्प्यासद्धत्वन प्रमाणश्चन्यत्वात् । नच, यन्मनसा न मनुते यनाहुर्मनो मतं तद्व ब्रह्म त्वं विद्धि नदं यदिदमुपासन इत्यादिनलवकारश्रनेशिन युक्त-म् । तत्र तथार्थाभावात् । नेद्मित्यनेन मनोवागादिनिपेघोत्तरम्, इदं ब्रह्म विद्धि यदुपासत इत्यर्थात् । अन्यथा द्वितीयदङ्कारप्रयोगवैय-र्थ्यप्रसङ्गादित्यवं प्रागेवोपपादितत्वात् । तदेव ब्रह्म त्वं विद्धीति वि-धीयमानज्ञानविषयस्य ब्रह्मणः पूर्वे, न तत्र चक्षुगेच्छतीत्यादिना या-वत्करणागम्यनाया उक्तत्वात्तम्य ज्ञानम्य प्रत्यक्षादिऋपनाया वक्तु-मशक्यत्वादुपामनारूपत्व एव पर्यवसानन तद्विपयस्य परस्याप्यपर-त्वापत्तश्च । नाष्युपशान्तत्वाभावात् । सर्वत्र परस्य ब्रह्मण एकत्वन तस्य च विरुद्धधर्माधारताया उपपादितत्वेन तद्भावस्यवाभावात् । एतेनेव, अवचनेनेव प्रावाचित्यनेनापि प्रत्यवस्थानमयुक्तम् । तत्राप्यु-पशान्तत्वस्येवोक्तत्वात् । लेंकिकयावद्धमगहित्येनव तत्मिद्धेश्च । एवमिन्द्रो मायाभिरित्यादिवाक्यानामण्युभयिकङ्गाद्यधिकरणविचार एव विचारितत्वास्र तंरापि प्रत्यवस्थानावकाशः। अतः पर्रावद्यामू-क्तानामन्यत्राप्युक्तानां परब्रह्मधर्माणामनाविद्यकत्वाद्ळीकिकेनीना-गुणैर्युक्तमप्युपास्यरूपं नापरब्रह्मरूपमिति नीपाधिकम् । एवं जीव-त्वमपि नीपाधिकम् । अंशो नानाव्यपदेशादित्यत्र जीवस्यांशत्वेनैव निर्द्धारितत्वात्। श्वेताद्वतरे, मायां तु प्रकृति विद्यानमायिनं तु म-हेइबरम्, अस्यावयवभूतेस्तु व्याप्तं सर्विमदं जगदिति कण्ठतोऽवय-बत्वोक्तेश्च । घटसंवृतमाकाशं लीयमाने घटे यथा । घटा लीयत नाकाशं तद्वज्ञीवो नभोपमं इति विन्दुम्तोकश्रुनी नभापम इति इ-प्रान्तोऽपि लयाभाव एव. न त्वनंशत्वे। इतः पूर्वस्मिन्. 'एक एव हि भूतात्मा भृते भृते व्यवस्थितः। एकधा वहुधा चव दृश्यते जलचन्द्र-

तद्व्यपदेश इसाद्यधिकरणैः श्रुसर्थनिर्णयेन ब्रह्मणि विशेषा-णामौषाधिकत्वस्य जीवपुरुषोत्तमाभेदस्य च पुरस्तादेव निरस्त-त्वात । नच व्यापकत्वं गन्तव्यत्वे वाधकम् । प्रारब्धभोगं विना तत्वाप्समम्भवाद् यदा यत्र तद्धोगसमाप्तिस्तदा तत्र तत्वाप्तिनं-ष्यत्यूहत्वात ।

विद्'ति मन्त्रे जलचन्द्रदृष्टान्तेनांशप्रवेशद्वारिकायाः सर्वभूताधि-करणकिष्यतेवीधितत्वाज्ञिष्कलश्चेतस्तुनांशत्ववाधकत्वम्। सर्विद्व-कृष्टिद्वविद्यात्मयोनिरित्यादिभिः पूर्वमन्त्रेनीनाधर्माणां कियाणां च बोधनेन जीवानामवयवक्षपतायाश्च पूर्वमुक्तत्वन, नित्यो नित्यानां चतनश्चेतनानामिति सदस्य बोधनेन ब्रह्मणां विरुद्धधर्माधारत्व पव तत्तात्पर्यावगमात्। अविद्यया विस्मृतस्वस्वक्षपं ब्रह्मेव जीव इति पक्ष-स्यापि, तत्त्वमसीति वाक्यांचचारं लक्षणादोषग्रासेनैव निरस्तत्वात्। ब्रह्मणि प्रदेशानङ्गीकारेण निष्यदेशे तिस्मन्नावद्यासम्बन्धाङ्गीकारे सर्वस्य जीवतापत्तेश्च तस्याष्यप्रयोजकत्वात्।

विकारप्रतिविभ्वाभास्मपक्षाणामिष, नाऽऽत्माऽश्रुनेरित्यादिसूत्रविचारे एव निरम्तत्वात । जीवे ब्रह्मत्वव्यपदेशस्य सुपुप्तिसाक्षिभृतप्राह्मद्द च्यान्तेन गौणतायास्तद्गुणसारत्वाधिकरण एव माधितत्वाध । तः स्माज्ञीवेऽशत्वमिष दुरपोहम । तदेतदुक्तं, स्यादित्यारभ्य \* निस्तरत्वादित्यन्तेन \* तथाच अपरस्य ब्रह्मणो गन्तव्यत्वमिवद्यावतश्च गन्तृत्वं विद्याकृतं तदा स्याद्यदि भगवद्रुपदितो ब्रह्मणः परापरिवामो वा जीवस्य सर्वात्मना ब्रह्माभेदो वा श्रुतिसमृतिसूत्रतात्पर्यगोचरः स्यात् । स एव तु नास्तिति वृथा बाद्यरिमताग्रहाडम्बर इत्यर्थः । नजु न वृथा, ब्रह्मणो व्यापकत्वरूपस्य गन्तव्यताबाधकस्यापिरिहृतत्वादित्यत आहुः । \* न चेत्यादि \* तथाच प्रतिबन्धकाभावस्य सहकारितायास्त्वयाऽप्युपगतत्वाद् यत्रैव प्रारच्धरूपस्य प्रतिवन्धकस्य यथा यदाभावस्तत्रेव ब्रह्मप्राप्तिरिति गमनस्य प्रारच्धिनवारणार्थत्वाद् ब्रह्मणो गतत्वेऽपि न गन्तव्यत्वानुपर्यत्तिरत्यथः । नजु भवत्वेवं परब्रह्मणो गन्तव्यत्वानुपपित्तपरिहारस्तथापि गतिश्चर्तानां

किश्च । उप!स्यक्ष्पाणां सर्वेषां निर्गुणत्वमेव उपासकस्य, परं सगुणत्वेन तत्तारतम्याव फलतारतम्यम् । यस्तु भगवदनुप्रहेण पाकृतगुणरहितोऽभृत स निर्गुणब्रह्मविद्यावानित्युच्यते । तादृशस्येव मुक्तिप्रकारद्वयमुक्तं, सद्योमुक्तिक्रममुक्तिभेदेन ।
न तस्माव प्राणा उत्कामन्सवैव समवलीयन्ते ब्रह्मव सन् ब्रह्माप्येतीखादिश्चितिस्तु पारब्धरहितविषया । निर्गुणब्रह्मविद्यावतोऽपि पारब्बभोगस्तु त्वयाऽपि वाच्योऽन्यथा प्रवचनासम्भवेन
ज्ञानमार्ग एवोच्छिचेत । ते ब्रह्मलोके तु परान्तकाल इति श्चितिरपि परान्तकाल एव येषां प्रारब्धभोगसमाप्तिम्तद्विपयिणीति मनत्व्यम् । अन्यथा वेदान्तविज्ञानेखाद्युक्तधर्भविशिष्टानां मुक्तौ
विलम्बो नोषपद्यते इति दिक् ॥ १४॥

पञ्चान्यादिविद्यास्वपि द्रोनात्तामां परविद्याङ्गत्वं नामाधारणम्। अपरविद्यासु च विषयः सगुण एव । अतम्तदुपासने तत्कतुन्यायात् सगुणमेव फलं युक्तम् । तथा स्तृति तत्न गन्तव्ये प्रशुक्तं ब्रह्मपदं सा-मीष्य एव नेतव्यम्। एवं यत्र लोकपद्समाभव्याहृतं ब्रह्मपदं, तत्रापि लं कविशेषणभूतम् । लोकत्वं च कार्यन्वानयतमिति तत्रापि कार्य-स्येव गन्तव्यता । एवं बहुषु स्थलेषु कार्यत्वे गन्तव्यस्य सिद्धे पर-विद्यास्विप तथा द्वीकार्योमत्याशयन यसैः क्वचित पञ्चाग्निविद्यामित्या-दिनोक्तं नवोत्तरमाहुः \* किञ्चत्यादि \* पञ्चाद्मिवद्यादिष्वप्युपाम्य-रूपाणां प्राकृतगुणरहितत्वमेव। राळ् इति चन्नातः प्रभवादित्यत्र वै-दिकपदार्थानां सर्वेपामाधिदेधिकत्वेन भगवद्वयवरूपत्वस्थापनात्। तत एव लोकेष्वपि नित्यत्वम् । एवमन्येष्वप्युपास्यक्षेपषु द्रष्टव्यम् । नचापरासु पुरुषयक्षादिवद्यासु जवन्यफलोक्तिविरोधः। उपासक-स्य सगुणत्वेन तस्य जघन्यफलमेव कामिर्नामित तद्थे तत्र तत्कथ-नात्। एवं परिवद्याम्विष बाध्यम्। अतः उपासकाधिकारतारतस्या-देव फलतारतम्यं फलविलम्बश्च । नचापास्यरूपाणां सर्वेषां निर्मु-णत्वं विद्यानामपि तथात्वात् सगुणब्रह्मविद्यावान्निर्गुणब्रह्मविद्याचा-

## नच कार्ये प्रतिपत्त्याभिसन्धः॥ १५॥

निति व्यवहारभेदलोपप्रसङ्गः शङ्कनीयः। यस्तु भगवदनुष्रहेण प्रा-कृतगुणरहितोऽभूत् स निर्गुणब्रह्मविद्यावानित्युच्यते। यस्तद्भिन्नः स मगुर्णावद्यावर्णनत्युपपत्तः। एवं सति य आद्यस्तादशस्यैव सद्योमु-किक्रममुक्तिभद्गिन्नं प्रकारद्वयम् । तत्र प्रारब्धरहितस्य सद्यामु-क्तिप्रकारो, न तस्मात्प्राणा उत्क्रामन्तीत्यादिनांच्यते । तद्वतः क्रम-मुक्तिप्रकारस्तु शतं चैका च पुरुषस्य नाड्यः, तेऽचिरिभसम्भवन्ती-त्यादिभिः । नच निर्गुणब्रह्मावद्यावतः सर्वस्य प्रारब्धशून्यत्वमिति वक्तुं शक्यम् । तथा सति तस्य शरीरराहित्यप्रसङ्गेन प्रपञ्चनाद्यनु-पपत्या ज्ञानमार्गोच्छेद्रपसः। नच चरमवृत्यभावाच्छरीरिश्वितिरिति युक्तम् । शब्दादपरोक्षवादिनः साक्षात्कारांत्तरं प्रारब्धातिरिक्तस्य वृत्तिचारम्यहेनार्वक्तुमशक्यत्वात् । अतस्तेनैव गत्युपपत्तिस्तन्निवृ-त्तिप्रकारबोधनार्थमेव गानश्रतः। अतः परविद्यासु सा प्ररोचनार्था वा, अनुचिन्तनार्था वति विकल्प्य तद्दृपणमप्यसङ्गतमेव। नच, ते ब्रह्मलोके त्वितिश्वतिच्याकापः । येपां पगन्तकाल एव प्रार्व्धमोग-समाप्तिस्तेपामेय तत्र सर्वपद्न परामर्शात्। तत्र संगुर्णावद्यावत्परा-मर्शाङ्गाकार तु नेपां वेदान्तार्थानाभिज्ञत्वादविद्यावस्वेनाशुद्धसस्व-त्वाच न पूर्वाद्धीकस्य वदान्तविज्ञानत्यादिविशेषणद्वयस्य बाधः स्यात् । अतो यदत्र तैः प्रतिपादिनं तत् सर्वे श्रुतिविरुद्धत्वादसङ्ग-तम् । किश्च तैर्राप कचिद्गाणः शब्दा हप्ट इति नैतावता शब्दप्रमाण-केऽर्थे गीणी कत्पना न्याय्या। सर्वत्रानाद्वासप्रसङ्गादिति, तिष्ठिष्ठ-स्य माक्षापदेशादिति सूत्रव्याख्याने यदुक्त तद्पि विस्मृतम्। अथ-वा। ईक्षतिसूत्रावतारणं वदान्तवाक्येश्य एव युक्त्वाभासवाक्याभा-सावष्टमभाः सांख्यादिवादिन जित्रष्ठनते। तत्र पदवाक्यप्रमाणज्ञेन आचार्येण वेदान्तवाक्यानां ब्रह्मावगतिपरत्वप्रदर्शनाय वाक्याभास-युक्ताभासप्रतिपत्तयः पूर्वपक्षीकृत्य निराक्तियन्त इति कथनालुक्षणां विरहण्य वेदान्तव्याख्यानमाचार्यस्येव संमतं, नास्माकमिति बोधि-तिमिति प्रभुचरणेर्दिकपदप्रयोगेण ज्ञापितम् ॥ १४॥

नच कार्ये प्रतिपत्त्यभिसन्धिः॥ एवं प्रतिक्षकमतान्तरपरि-

अपिन। ब्रह्मिवदाप्नोति परिमिति सङ्क्षेपेणोक्ता, तदेषा अधिकेति ति दिवरिकाम ऋचं प्रस्तुस सोक्ता, ससं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहायां परमे न्योमन् । सो अन्तेति सर्वान का-मान सह ब्रह्मणा विपश्चितिति । अन्नोपक्रमानुरोधेन परेणैव ब्रह्मणा सह सर्वकामभोगलक्षणा प्रतिपत्तिरुच्यत इति कार्यस्पे वस्तुमाने प्रतिपत्तिने नवापि श्रुतेरिभिनेता ऽतो ऽन्नापि परमेव ब्रह्मपदेनोच्यते । ऋगर्थस्त्वानन्दमयाधिकरणे प्रपश्चित इति नान्नोक्तः ॥ १५॥

हारेण जैमिनिमतस्यैव सिद्धान्तत्विमिति हदीकृत्य प्रकृतं स्तं पिठत्वा व्याचक्षते । \* अपिचंत्यादि \* । \* सांक्ति \* । ऋगुक्ता । \* उप-कमानुरोधनिति \* आप्नाति पर्यमत्युपक्रमानुरोधन ।

तथाच ब्रह्मगमयतीत्यत्र परब्रह्म प्रापयतीत्यंवार्थः । यतः परब्रह्मप्राप्तिमेव परमफलत्वेन ब्रह्मविदामाति पर्गमत्यत्वश्रावायत्वा, सत्यं
ब्रानमिति तांद्ववरणचि परण ब्रह्मणा सद सर्वकामभोगलक्षणा प्रतिपित्तिकच्यते इति । अतो हेतोः कार्यक्षपं वस्तुमात्रे प्रतिपत्तिः । पद्
गती, पदनं पत्तिः संसारगतिप्रतिकृता पत्तिगतिनं कापि कार्ये शुतेरभिष्रेता,प्रजापतेः सभा वेदम प्रपद्य इत्यत्रापि पूर्वमथ्य इवेति मनेत्रे ब्रह्मलोकस्याद्यतत्वं श्रावायत्वा, आकाद्यो वे नामत्यत्र तद् ब्रह्म
तदमृतं सं आत्मेति नित्यस्येव ब्रह्मणः श्रावणात् पूर्वकाण्डेऽपि, यन्न
दुःखेन सम्भिन्नभित्यत्रात्मसुखस्येव स्वर्गत्वेन श्रावणादतोऽत्रापि
ब्रह्मपदेनाक्षरं परब्रह्मेव गन्तव्यत्वेनोच्यत इत्यर्थः । इद्मेव च मतं
व्यासचरणानां सिद्धान्तीयत्वेनाभिष्ठेतम् । पतद्व्यवहितमेवाप्रतीकालम्बननयनविचारात् । अन्यथा तु वेपरित्येन मतद्वयमुक्त्वा तत्र
नयनं विचारयेदिति ।

अन्ये तु। प्रजापतेः सभां वेदम प्रपद्ये, यशोऽहं भवामि ब्राह्म-णानां यशो राक्षामिति छान्दोग्यसमाप्तिस्यां श्रुतिमुदाहृत्य, नायं कार्यविषयः प्रतिपत्त्यभिसान्धः सम्प्राप्तिसङ्कृत्यः । आकाशो ह वै नामकपयोर्निर्वहितेति परब्रह्मण एव प्रकृतस्वात् । यशोऽहं भवामीति सर्वात्मत्वानुकमणात् । न तस्य प्रतिमा अस्ति यस्य नाम महद्यश इति ब्रह्मनामनिर्देशाचेति व्याकुर्वन्ति ।

भास्कराचार्यास्तु—सगुणब्रह्मविद्याविषयेव गतिर्निगुणब्रह्म-विदो गतिर्नोपपद्यते । परस्य सर्वगतत्वेन प्राप्तत्वात् । न हि गत-विषया गतिरुपपद्यत इत्येवं शाङ्करं मतमनूद्य तदेवं दूषयन्ति । तथा-हि। यदि निर्गुणविद्यासु गतिरनुपपन्ना तर्हि सगुणास्वष्यनुपपत्तिस्तु-ल्या। तत्रापि सर्वगतस्यैव ब्रह्मण उपास्यंत्वात् सर्वगतगुणानामाका-शीयपरममहत्परिमाणपृथक्त्वादिवत् सर्वगतत्वात् । किञ्चापहतपा-प्मत्वाद्यः संसारविनिवृत्तिहतवो यस्य गुणाः स परमात्मेत्युच्यते। यस्येत न सन्ति स संसारीति तिद्धिन्नस्य परमात्मनः पराभिन्नत्वात्। अथ सत्त्वादिगुणयोगादमी गुणा आरोपिता, न तु खाभाविकास्तदा-पि तद्वसयोपास्यमानं सगुणं ब्रह्म तु नाऽब्रह्म भवति । न ह्यारोपि-तलौहित्यगुणयोगे स्फाटकोऽस्फिटको भवति । न वा स्वाभाविकः स्य प्रकाशस्य प्रत्याख्यानेऽग्निरनिग्नभंचति । न वा द्रव्यप्रत्याख्या-ने गुणा नास्ति । वस्तुन उभयात्मकत्वात् । विज्ञानमानन्दं ब्रह्म, आनन्दो ब्रह्मेति श्रुतेः । शतगुणितात्तरक्रमणानन्दप्रतिपादनात् । यदि चैतन्यमात्रं ब्रह्म, तदा आनन्दगुणापदेशोऽनर्थकः स्यात् । नचाकस्माद्धवादत्वकल्पना युक्ता । यथाश्रुतग्रहणेऽनुपपत्त्यभावात् । अस्थुलादिश्रुतिस्तु प्रपञ्चनिराकरणपरा । स एको ब्रह्मण आनन्द इति त्वमाधारणां गुणात्करोऽपकर्परहितो व्यपदिष्ट इति । यदि च श्रुतं नाद्रियतं, तदा अपवर्गोऽप्यर्थवादः किं न भवति । अत एव सर्वशक्तित्वं स्रपृत्वमित्याद्यः परस्याऽसाधारणा गुणा न केर्नाचत् प्रतिषद्धं शक्यन्ते । गुणकृतं कार्यकृतं च नानात्वं यह-र्शितं तद्रमाकं न दोपाय, प्रत्युताऽलङ्काराय। भिन्नाभिन्नात्मकव-स्तुक्रयोपगमात् । अतः सगुणनिर्गुणयोभेदस्यानुपपन्नत्वाद् ब्रह्मेक-मंबति सगुणविद्यावनोऽपि गतिरनुपपन्ना । तस्यापि तद्भावाप-संः। न हि प्राप्तमेव प्राप्तव्यं भवतीति त्वदुक्तेनैव हेतुना गतिश्रु-तयां क्षे प्रवेशयितव्याः। किञ्च। संसारिणांऽपि खक्षपतो गतिनीं-पपद्यते । तस्याऽपि लिङ्गशरीरगमनादेव गमनात् । ननु ससारी जीको नाम परमात्मन आभास इति तस्य परिच्छिन्नत्वाद्

गतिरुपपद्यत इति चेत्, कोऽयमाभासो नाम ?। किं वस्तुभूनोऽथाऽव-स्तुभूतः ? यदि तावद् अवस्तुभूतस्तदा तस्य स्वर्गापवर्गयोरधिकारा-भावः शशविषाणवत्।अथ वस्तुभूतः सर्वगतश्चेत्यभावः।अणुपरिमाण-त्वं मध्यमपरिमाणत्वं च भवता नेष्यते, यच्चाणुत्वं तद्प्यीपचारिक-मितिलिङ्गगमनादेव गमनं पूर्वोक्तमभ्युपगन्तब्यम् । नचास्माभिरियं गतिः कल्पिता । श्रुतयोऽत्र प्रमाणम् । परिवद्यासु च गतयो लक्ष्य-न्ते। एतेन प्रतिपद्यमाना इमं मानवमावर्त्ते नावर्त्तन्त इति। तद्ये-ह वै तिद्धापूर्ते कृतिमत्युपासते तं चान्द्रमसमेव लोकमभिजा-यन्ते । ते एव पुनरावसंन्ते तथोत्तरेण तपसा ब्रह्मचर्येण श्रद्ध-या विद्ययाऽऽत्मानमन्विष्यादित्यमभिजायन्ते, एनद्वे प्राणानामायतन-मेतद्मृतमभयमेतत् परायणमेतस्मान्न पुनवर्त्तन्त इति प्रश्ने, मु-ण्डके च, सूर्यद्वारेण ते विरजाः प्रयान्तीति । कठवंकीषु च परिव-द्याप्रकरणे, शतं चैका च हृदयस्य नाड्य इति । पर्रावद्यायामव चैतरेयके श्रूयते । अस्माछाकादुत्कस्याऽमुध्मिन् खर्गे लोके स-वान् कामानाप्तवाऽमृतः समभवदिति । एवं तत्र गीतासु चा-वृत्यनावृत्ती विभागेनांके । अमृतत्वं हि भेजिर इति पुराणेषु च । ननु गतिश्रुती वाजसनेयके इहेति विशेषणादिह कल्पेऽनावृ-सिः फल्पान्तरेऽस्यावृत्तिरितिचेत् । न । श्वोभृत इति वद्नुवादा-त्। यथा राजसूये ब्रह्मणां गृहं महिष्या गृह इत्येवमादिना द्वादश हवींषि प्रत्येषं कर्त्तव्यानीति विधाय इवाभूतः निर्वपेदित्युक्तम् । तत्रीकार्रमन् कते पुनरपि श्वाभूत इत्युपतिष्ठते तद्वत् । इह कल्प इह फल्प इति सर्वेकल्पव्याप्तिराकृतिनिर्देशात्। अपिचह युगंऽवा-न्तरं कर्ले अन्यस्मिन् वेत्यनध्यवसानाद् आकृतिवादा युक्तः । अर्थवादसमाम्नातानां ग्रहेकत्ववद् वाक्यभंदातः पदानार्हासर्विधी-यते युगपत् सर्वकल्पानार्श्वारियावतिष्ठते । तत्रास्मिन्नव कल्पे न कल्पान्तर इति अपरस्मिश्रर्थे विधीयमाने वाक्यमेदां वुर्नि-वारः। यथा ग्रहं सम्मार्धित सम्मार्गे विधीयमाने सर्वग्रहेषु प्रा-तिः । तत्रेकस्येति पुनर्विधीयमाने वाक्यभेदस्तद्वद्वापि अनावः सिर्न विधीयते । तदानीमिहेति पदं किं विशेषणं स्यात् । तस्मा-दिहपद्मनुवादोऽत एव काण्वानामिहपदं न पठ्यते । तस्माद-र्चिरादिना गत्वा परमात्मिन लिङ्गप्रलयो न प्रागिति श्रुतिसामध्या-

# अप्रतीलम्बनान्नयतीति बादरायण उभयथा दोषात् तत्क्रतुश्च ॥ १६॥

क्रममुक्सिधिकारिणः प्रारब्धं भुक्त्वाऽमानवेन पुरुषेण प्रा-पिताः परमेव ब्रह्म प्राप्नुवन्तीति सिद्धम् । तत्रेदं सन्दिह्यतेऽचि-रादिलोकप्राप्तिर्द्युपासनाविशेषफलम् । एवं सस्यऽमानवः पुरुषस्तान् सर्वान् ब्रह्म प्रापयत्युत् कांश्चिदेवेति। किमत्र युक्तम्। सर्वानेवेति। यतोऽचिरादिमार्गगतानामन्ते ब्रह्मप्रापणार्थमेव स नियुक्तस्ततोऽन्यथा करणे हेत्वभावात्त्रथेव स कर्त्तीत प्राप्ते, उच्यते । श्रुतौ ब्रह्मत्वेनैव

शिश्चीयते । विद्याकर्माक्षिप्ता च गतिः संसारतरणी युज्यते । सत्यलोकर्मातकस्य कारणे ब्रह्मणि सूक्ष्मशरीरस्य कारणा-

ऽऽत्मना विलयः। तथाचाह, परेऽव्ययं सर्व पक्षाभवन्तीति। पुरुषा-यणाः पुरुषं प्राप्यास्तं यन्तीति । यदुक्तं ब्रह्मलोकेष्विति बहुवचनं नावकल्पत इति । तद्योद्यं ब्रह्मणि संख्याभावाद्य । पकत्वे बहु-त्वं च पाद्यबहुत्ववदेव द्रष्टव्यम् । अदितिः पाद्यान् प्रमुमोक्तं तानिति । तत्रैकस्मिन् पाद्यं बहुवचनं साधुत्वार्थं प्रयुज्यते । विभक्तेर्हि द्वावर्थां, संख्या, कर्माद्यश्च । तत्राऽविविक्षतायामपि संख्यायां सप्तमी निमित्तमात्रविवक्षयाऽवकल्पते । ब्रह्म सर्वभोन् गनिमित्तं सर्वप्रश्वनिमित्तामिति निमित्तसप्तम्येवेत्यदोष इति । एवं भास्कराचार्यमतेऽपि भोगजनकप्रारब्धेनेव गमनम् । ब्रह्मणि भोन्मस्तु ब्रह्मच्छयेवति फलति । तेन सिद्धान्तवदेवार्थः । गन्तृविचारं तु तन्मते जीवस्य व्यापकत्वादुपाधिगमनादेव गमनिमितिभेदः ॥१५॥३॥

अप्रतीकालम्बनाश्रयतीति बादरायण उभयथा दोषात् तत्कतुश्च। पूर्वाधिकरणसिद्धमनुवदन्तः प्रस्तूयमानमवतारयन्ति \* क्रमत्यादि \*। \* तत्रेति \*। सिद्धे परप्राप्तिरूपेऽर्थे । \* सर्वानिति \*। तदुपासनावतः। पूर्वपक्षप्रन्थः स्पष्टः। सिद्धान्तं व्युत्पादयनतः सूत्रं व्याकुर्वन्ति। \* उच्यत इत्यादि \*। अतथात्वं श्वात्वेत्य-

सर्वत्रोपासनाया उक्तत्वादुपास्येषु भगवद्विभूतिक्पत्वेन शुद्धव्रहाक्षेष्वप्यतथात्वं झात्वा श्रुतिर्वहात्वापासनायाः फलसाधनत्वं
वदति, न त्पास्ये ब्रह्मतामपीति मन्वाना य उपासते ते प्रतीकालम्बना इत्युच्यन्ते । तथाच सर्याप वेदविहिनत्वेनोपासनायाः क्रतत्वेन सफलत्वात तत्फलत्वेनोपासकानामर्चिरादिलोकपाप्ताविष्
तानऽमानवः पुरुषो ब्रह्म न प्रापयति, किन्तु शुद्धब्रह्मत्वं झात्वाय उपासते तानेव ब्रह्म प्रापयतीति वादरायण आचार्यो मन्यते ।
तत्र हेतुमाह । उभयथा दोषादिति । वन्तुतो यद्ब्रह्मक्षं तत्राऽब्रह्मत्विश्चय उपासनार्थं च ब्रह्मत्वेन भावनमेवमुभयथा करणे
दोषः सम्पद्यत इति तस्य न ब्रह्मपाप्तविषकारोऽस्तीति युक्तं
तदनयनामेखर्थः । तथाच श्रुतिः । असन्तेन स भवति, असद्
ब्रह्मति वेद चेदिति, योऽन्यथा सन्तमात्मानमन्यथा प्रतिपद्यते,
किं तेन न कृतं पापं चोरेणात्मापद्यारिकारोति । एवं झानमार्गायव्यवस्थामुक्त्वा भक्तिमार्गीयस्यापि तामाह । तत्क्रतुश्चेति । सर्व

स्यैवार्थः-श्रुतिश्रेह्मत्वेनेत्यारभ्य, मन्वाना इत्यन्तम्। तथाचातिस्मसत्त्वेनोपासनं प्रतीक्तिमिति पूर्व, न प्रतीक इति सूत्रे उक्तमनो य तथोपासते तथा सतथाच सत्यपीति अप्रतीकालम्बनत्वे तेषां सत्यिपितथाच
यथा पूर्वकाण्डतात्पर्ये ब्रह्मणीत्यक्तात्वा कर्मण्येव तात्पर्यमवधार्य
तात्पर्यभ्रमेण यजतां खर्गाद्यनन्तरं पुनरावृत्तिस्तथा अक्रापि प्रतीकालम्बनानां तात्पर्यभ्रमेण तथोपासनात्तत्तलांकभोगोत्तरम् अष्टक्तिरथवा कार्यात्ययावधि तत्र वासो, न तु विद्याबलात् ततः
पूर्वे मुक्तिरिति भगवत आचार्यस्याशय इत्यर्थः । हेतुं व्याकुर्वेनित । अवस्तुत इत्यादि अ। एतयोदीषत्वे मानत्वेन यथायधं भ्रुतिद्वयमुदाहरन्ति। अतथाचेत्यादि अ। तनात्रेतावेव दावावभिन्नेतावित्यर्थः। सूत्रशेषं व्याकर्त्तमवतारयन्ति। अपवे क्रानेत्यादि अ।
व्याकुर्वन्ति । अस्वेमित्यादि अ। अस्मिन् पक्षे लकारायेव्यत्यय

मद्रक्तियोगेनेति वाक्यान्न तस्योपासनापेन्नेति न प्रतिकादिसम्भा-वना । तत्र कथिन्नद् यदि वाञ्छतीति वाक्यादिच्छामात्रेण त-द्धांगकरणानन्तरं पाचीनभगवद्भजनलक्षणक्रतुश्च नीयते इसर्थः । वस्युतस्तु भक्तस्याऽमानवपुमपेक्षाभावाद स्वयमेव ब्रह्मलोकान्त प्राप्नोतीति ज्ञापनाय प्रथमान्त उक्तः । ननु ब्रह्मणोऽधिकं न किश्चिद्क्ति । न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यत इति श्रुतेः । एवं सति छान्दोग्ये सनत्कुमारनारदसंवादे स यो नाम ब्रह्मत्युपास्त इसादिना नामवाङ्मनःसङ्करपचित्तध्यानिवज्ञानादीनां ब्रह्मत्वे-नोपासनमुत्तरोरं पूर्वस्माद पूर्वस्माद भूयस्त्वं चोच्यतेऽतो न ब्र-ह्मत्वं सर्वेपामुपास्यानां वक्तुं शक्यिमितिचेद । मैवम । विभूति-

इत्यरुच्या प्रकारान्तरमाहुः। \* वस्तुत इत्यादि \*। तथाच सूत्रे नयतीति कत्तरि लट्प्रयोगात् तत्कतुरिति प्रथमान्तप्रयोगाच्चैवं शायते। यो ब्रह्मत्वेनाङ्गोपासनकर्त्ता स तत्क्रतुर्भक्तः सन् स्वयमेव स्वात्मानं भक्तिबलेन नयतीति न प्रयोगव्यत्ययोऽपीति। एतेन निब-न्धे, सूर्यादिकपध्यब्रह्मेत्यस्य प्रकाशे भक्तिद्वारा ज्ञानाङ्गत्वं यदङ्गोपा-सनस्योक्तं तत्समर्थितं शेयम् । उपास्यक्रपाणामसन्वेन शानस्य तेष्वब्रह्मशानस्य च यदांपत्वमुक्तं तत्र राद्भुते। \* ननु ब्रह्मण इत्या-दि \*। \* अतो न ब्रह्मत्वं सर्वेषामुपास्यानामिति \*। न्यूनत्वरूपाद् बाधकाद् न ब्रह्मत्वं भूमव्यतिरिक्तानामुपास्यानाम् । तथाच तेषां ब्रह्मत्वस्य बाधित्वात्तंष्वसत्त्वाऽब्रह्मत्वज्ञानयोर्न दोषत्वमिति पूर्वोकः सुत्रार्थोऽसङ्गत इत्यर्थः । समाद्घते \* मैर्वामत्यादि \* तथाच यदेक-मध्यक्तमनन्तरूपमिति श्रुत्या ब्रह्मणाऽनन्तरूपत्वान्नामादिषु लीलार्थ-मिन्क्या न्यूनाधिकगुणप्राकट्येन न्यूनाधिकभावेऽपि ब्रह्माभिन्नत्वा-दू ब्रह्मणश्चेकत्वासे रूपैर्न ब्रह्मणः समाध्यधिकराहित्यहानिर्यथा वि-स्फुलिङ्कानां न्यूनाधिकभावेन नाग्नेः, यथा च विस्फुलिङ्कानां त-थात्वे अपि तेषां नामित्वहानिस्तथेति तेषां ब्रह्मत्वाऽनापयात्तेष्वतथा-त्वज्ञानयोदीं पत्वमञ्जूण्णमिति पूर्वीकं सूत्रव्याख्यानं साध्वेषसर्थः।ननु रूपाणां नियतफलदातृत्वाद् येन रूपेणाल्पफलदानं तत्राधिकगुणप्राकच्चे प्रयोजनाभावाद तावन्मात्रगुणप्रकटनं येन रूपेण ततोऽधिकफलदानं तत्र ततोऽधिकगुणप्रकटनीमित पूर्वस्मादाधिक्यमुच्यते। एवमेव सर्वत्र । नियतफलदानं तु स्वतन्त्रेच्छत्वाल्लीलारूपिमित नाऽनुपपत्रं किश्चित्र । प्रतिमादिष्वावाहनेन सिम्निहिते
विभूतिरूपे तद्भावनं पूजामार्गे तु भक्या तत्र प्रकटे तथा । गुरौ
तु, शाब्दे परे च निष्णातं ब्रह्मणीति विशेषणवक्त्वेन भगवदावेशाद तत्र तद्भावनिमिति सर्वमवदातम् । अपिच बाद्रिजीमिनिमतोक्यनन्तरं स्वमनोक्या तत्ममानिवपयत्वमत्रापीयवगम्यते । तत्र
च कार्यब्रह्मलोक्या तत्ममानिवपयत्वमुक्तं पूर्वोत्तरपक्षभेदेन ।
बाद्रिमते सविशेषस्यैवोषास्यत्वाद्विशेषाणां चाविद्यकत्वादुपासनानां सर्वासां प्रतीकतद्रुपत्वमेव सिद्धद्यति । एवं सस्यऽप्रतीकालम्बनान्नयतीति वद्ता व्यासेन वाद्रिस्मतानुमारिण उपासकस्य

तेषु किमिति ब्रह्मकपत्वाग्रहः कियते । यथा प्रतिमायां शालग्रामे
गुरी च देववुद्धिमात्रेण पूजया फलिसिद्धः शास्त्रप्रामाण्यात्त्रथोपास्पक्षेष्विति कुता नादियत इत्यत आहुः। \* प्रांतमादिष्वित्यादि \*
अत्रादिपदेन सूर्योऽग्निर्वाद्धणा गाव इत्यायुक्तानां पूजापदानां संग्रहः। आवीहनेन सन्निधानं च अप्स्वग्नीहृदये सूर्ये इत्यायुक्तस्य नित्यसन्निधानस्याऽप्युपलक्षकम्। तथाच प्रतिमादिष्विप शास्त्रप्रमाण्यात् कथञ्चन तत्तद्रूपसंन्निधानमेव तत्तत्फलदानादिप्रयोजकं, न
तु बुद्धिमात्रमतः शास्त्रादेव तथा आग्रह इत्यर्थः। अत्रिष्टियमतोक्रियनन्तरं स्वमतकथनस्य तात्पर्यं स्पुटीकुर्वन्ति। \* अपिचेत्यादि \*
\* प्रतीकतद्रूपत्विमिति \* प्रतीकोपासनकपत्वम् । \* एवं सतीत्यादि \* ब्रह्मणः प्रतीकालम्बनाप्राप्यत्वे अङ्गक्षपालम्बनप्राप्यत्वे च सति। अप्रतीकालम्बननयनकथनं परप्राप्तावेवापोद्धलकत्वन सिद्धार्वाति सेव तथेत्यर्थः।

न कस्यापि ब्रह्ममाप्तिरिति द्वाप्यते । वस्तुतस्त्पासनायामुपास्य स्वक्षपद्वानस्याप्यङ्गत्वान्तनतियानामुक्तरीया तदभावेन निरङ्गत्वा-दर्चिरादिमाप्तिरिप न सम्भवति, किं पुनर्ब्रह्मण इति निग्ढा-श्वयो व्यासस्य । एवं सति परमाप्तावेवोपोद्रलकमुक्तं भवतीति सैव व्यासाभिमतेति सिद्धम् । ये तु प्रतीकेष्वब्रह्मक्रतुत्वं वदन्तः पञ्चामिविद्यायास्तथात्वेऽपि वचनवलात्तद्वतो ब्रह्ममाप्तिरिति वद-नित । तत्रेदमुच्यते । वचनं तु वस्तुसतः पदार्थस्य बोधकं, न तु

अत्र शाङ्करमतमनुवदन्ति \* ये त्वित्यादि \*। \* तद्वत इति \* पञ्चाग्नयुपासकस्य। तद् दूषयन्ति। \* तत्रेत्यादि \* तस्मिनमते घ-क्यमाणं दूपणमुच्यतं । विधिभिन्नं वचनं वस्तुसतः पदार्थस्य बोध-कम्। यथा ब्रह्मावदाप्नाति परिमत्यादिवाक्यम्। न तु कारकम्। यथा ज्योतिष्टामादिवाक्यम् । अतस्तत्पञ्चाग्निविद्यास्यमातिवाहिक-वाक्यं चेत् ब्रह्मप्राप्तिं बांधयति तदैतद्व्यासोक्त्यविराधाय पञ्चाप्रिवि-द्यायामपि, मुद्भैव सुतंजा इत्यादिश्चनेलींकादीनां ब्रह्माङ्गन्वादादित्यां-दिमतिसूत्रव्याख्यातरीत्याङ्गविद्यात्वेनाप्रतीकत्वमूरीकार्यम्।अन्यथैतां श्रुति पश्यन् व्यास एवं न वद्त् । नच बाधकापनो धस्य नियम-स्योत्सर्गत्वेन तत्कतुन्याये तं पक्षमाश्चित्य व्यासेनाप्रतीकालम्बनन-यनमुक्तमित्यपांद्यपक्षबोधकत्वान्न तद्विरोध इति वाच्यम्। औत्स-र्गिकपक्षस्य बाधकापनीद्यत्वात् । प्रकृते च तत्क्रतुवाक्यस्य सामा-म्यतः क्रतुप्रकारफलप्रकारतीर्र्यानयमबोधकतया पञ्चाग्निवचनस्या-अप ब्रह्माङ्गद्वारा ब्रह्मणां ब्रह्मप्राप्तेश्च वोधकत्वाद् विधिभिन्नवचना-न्तरन्यायेन तत्कतुविशेषरूपतया ब्राह्मणश्रमणन्यायेनाबाधकत्वात् । नच विधिभिन्नवाक्यस्थले बाध्यबाधकभावानाद्रणे वाक्ययोबोध्यबा-धकभावर्पासिद्धिवरोधप्रसङ्ग इति शङ्क्यमः । यत्र वचनस्य बाधक-त्वमुच्यते तत्र बाधवांधकत्वमेव, न तु बाधकत्वम् । विधिमिन्नवा-क्यस्य कारकत्वाभावात् । नचानिवृत्यप्रसङ्गः। बाधबोधादेव त-त्सिद्धेः। तस्मात्तन्मतं तत्कतुथुतिबाधकल्पनं, तत्कतुपञ्चाग्निवाक्य-योषोध्यबाधकभावकल्पनं, ब्यासं तच्छ्रुत्यविचारापादनं पुनरोत्स- कारकमतस्त चेद् बोधयति तदाऽमतीकालम्बनाक्यतीति व्यासीक्याविरोधाय तत्राप्यमतीकत्वम्रीकार्यम्। अन्यथा पश्चामिविद्यानिक्षिकां श्रुति पश्येश्ववं स न वदेत् । नचौत्सार्गकं पश्चमाश्रिय
तथोक्तमिति वाच्यम् । तस्य वाधकापनोद्यत्वाद्वचनस्य चोक्तन्यायेनावाधकत्वात् । यत्र वचनस्य वाधकत्वमुच्यते तत्र वाधबोधकत्वेभतः, न तु तथात्विमित्युपेक्षणायास्ते। ननु मनःप्रभृतीनां शुद्धब्रह्मत्वे मनो ब्रह्मोपास्त इति वदेश्व तु प्रकारवाचीतिशब्दशिरस्कं
ब्रह्मपद्दमत उपासनामकारावच्छेदकत्वभेव ब्रह्मपदस्य, न तु स्वक्रनिक्ष्पकत्वीमितचेदः, हतेदंशब्दार्थानवगमिवजृम्भितमेव, यतो, मन
उपास्वत्युक्तवा तदुपासनाफलं यावन्मनोगतं तत्रास्य कामचारो
भवतिति वदिप्यस्तदुपासनाया एतत्फलसाधकत्वे प्रयोजकक्ष्पाकाङ्खायामाहः, मनो ब्रह्मति । इतिशब्दोऽत्र हेतुत्ववाची । तथाच
यतो मनो ब्रह्माऽतो हेतोस्तदुपासनं ताहक्ष्फलसाधकमियर्थः ।
अत एवः, मनो हि ब्रह्म मन उपास्वेति पूर्वमुक्तम् । सर्वत्रैवमेव
इयम् ॥ १६ ॥

र्गिकपक्षबोधकतया ति द्वीचारक रूपनिति चतस्नः करूपनाः । अस्मन्मते तु तत्क तुपञ्चामिवाक्ययोः सामान्यविशेषभावेन समानिवषयत्वमात्रं करूपनीयमिति लाघवम, अतस्तन्मतं गुरुत्वादुपेक्षणीयमित्यर्थः । पञ्चाग्न्यादिविद्यानां ब्रह्मविद्यात्वे शङ्कते । \* ननु मन इत्यादि \* । तदूपयन्ति । \* हंतेदमित्यादि \* । पूर्वमुक्तमिति \* ।
इतिशद्धशिरस्कवाक्यकथनात् पूर्वमुक्तम् । \* सर्वत्रेति \* । अत्रत्यवाक्यान्तरे प्रकरणान्तरीयवाक्ये च । तथाच तैत्तिरीये, येऽतं ब्रह्योपासते, ये प्राणं ब्रह्मोपासते, आनन्दं ब्रह्मणो विद्यान्, विज्ञानं ब्रह्म
चेद्वदेति वाक्येषु इतिशद्धशिरस्कताया अदर्शनान्मनो ब्रह्मेत्युपासीतित्यादावितिशद्धस्य हेत्वर्थतेव युक्तेत्यर्थः । ननु मनआद्युपासनासु ब्रह्मकतुत्वमसङ्गतम् । बृहद्शरण्यकोपान्तभागे, अन्नं ब्रह्मोत्येन

### विशेषञ्च दर्शयति ॥ १७ ॥

क आहु: । तन्न तथा प्यति वा अन्नम् ऋते प्राणात् प्राणो ब्रह्मेत्येक आहु:। तम्म तथा शुष्यति प्राण ऋतेऽमादेते ह वै देवते एकधा-भूयं भृत्वा परमतां गच्छत र्शत तयोर्ब्रह्मत्वनिराकरणात् । पञ्चामि-विद्यायामपि पुरुषयोषयोर्लीकिकयोरेवाग्नित्वकल्पनातः । एवं छा-न्दांग्ये मनसाऽप्यन्नमयत्वश्रावणात् तेषु भगवद्विभूतित्वस्य वक्तुम-शक्यत्वादितिचेत् । मैवम् । वृहदारण्यकवाक्ये भौतिकयोरेवाश्व-प्राणयाः पूर्याभावशोषणात्मकदोषदर्शनन ब्रह्मता निराक्रियते, न तु श्रुत्योपास्यत्वनाक्तयाः । तत्रितयादीपयाः काप्यसिद्धत्वात् । प्र-त्युत तैत्तिरीयकं, अद्येतऽति च भूतानीत्यन्नप्रशंसाश्लोके प्रसिद्ध-विरुद्धस्यानृत्वस्य प्राणश्राके, तस्मात् सर्वायुषमुच्यत इति सर्वा-युष्ट्रस्य, मनःश्रोक, आनन्दं ब्रह्मणां विद्यानिति ब्रह्मानन्द्रस्पत्वस्य च धमस्य श्रावणन वृहदारण्यकीये. तन्न तथेति वाक्ये तद् अन्नप्राण-योब्रिह्मत्वं न तथा, न तवुक्तवकारेण, किन्तु श्रुत्युक्तप्रकारेणेत्यर्थस्य लक्ष्यमानत्वाच्च । एवं पञ्चामिविद्यास्थयापापुरुषयोरिप भगवद्विभू-तिरूपयोरं वोपास्यत्वं क्षेयम् । सर्वयोनिषु कीन्तेय मूर्त्तयः प्रभव-न्ति याः। तामां ब्रह्म महद्यानिरहं वीजप्रदः पितेति'गीतावाक्ये ता-सां तत्तद नुरूपाणां मूर्त्तानां तत्तत्कारणभावापन्नयोः प्रकृतिपुरुष-योमीतापितभावन कथनात् । देवकृतरताऽन्नहोमस्य तत्रैव युक्त-त्या ॥ तद्भिध्यानादेव तु तछिङ्गात् स इति सूत्रे तथैव सिद्धत्वा-त्। अन्तर्यामिब्राह्मणे, यः सर्वेषु भूतेषु तिष्ठित्रत्यादिश्रावणाच्चेति। तस्मान्नासङ्गतिलेश इति दिक्। तेन यत्रापास्यविशेषणतया ब्रह्म-पद्मुच्यते, यत्र वा ब्रह्मप्राप्तिरूपं फलम्, अन्यक्वा ब्रह्मप्राप्तिरूपं फ-लम, अन्यद्वा ब्रह्मत्वगमकं तात्पर्यालङ्गं लक्ष्यते तत्र तस्या उपास-नायाअप्रतीकत्वर्मित वोध्यम्॥

एवमत्र चतुर्भिर्राधकरणैः सप्रकारा गच्छद्ब्रह्मविद्व्यवस्थो-का। अम्रे तु प्रासङ्गिकमुच्यते । ज्ञानिभक्तयोगेमने प्रकारविद्ये-षद्दीनेनाकाङ्काविद्राषोदयादिति॥ १६॥ ४॥

विशेषं च दर्शयति॥ पूर्वाधिकरणसिद्धमनुवद्नतः प्रस्तुत-

सर्वाण्युपास्यानि रूपाणि ब्रह्मरूपाण्येत्रेति तदुपासकानां परमाप्तिरेत्रेति सिद्धम् । तत्रेदं चिन्सते । ज्ञानमार्गायाणां भक्ति-मार्गायाणां चाविशेषणैव परमाप्तिरुत काश्चिद्विशेषोऽस्तिति । तत्र उभयोरिप ब्रह्मोपासकत्वेनाविशेषणैव फलं भवतीति माप्ते पर्सा । विशेषश्च श्रुतिईशियति । तैक्तिरीपके पत्र्यते । ब्रह्मविद्यप्नोति परमिति । गृहाभिसान्धिना सामान्यत एतावदुक्त्वा गृहं तमुद्घाट-यन्त्यतिगोप्यत्वमास्मन्नर्थेऽनुभवैकवेद्यत्वं च ज्ञापयन्त्याह् । तद्षा-ऽभ्युक्ता सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमन् सोऽश्नुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चितिते । तत् पूर्वोक्तं मितपाद्यत्वेनाभिमुखीकृत्येपर्गक्ता, तद्नुभवकर्तृभिरिति शेषः । ब्रह्मविद्वस्त्रब्रह्मविद्यप्नोति सान्निध्याद्वस्त्रमेवाप्नोति । एतावान् अर्थो, यो वेदेयन्तयर्चोक्तः । अथ, परमाप्नोतीयस्यार्थं उच्यते, निहित्रामसादिना । अत एव मध्ये क्रियापद्मुभयसम्बन्

मवतारयन्ति । \* सर्वाणीत्यादि \* । \* सर्वाणीति \* । मनआदीनि विभूतकपाणि । \* परप्राप्तिरिति \*। यया कर्याचित्परम्परया परंप्राप्तिः । \* तत्रेति \* । परप्राप्तौ । पूर्वपक्षार्थस्तु स्कुटः । तिसद्धान्तं
व्याकर्त्तुं विशेषदर्शिकां श्रुतिमुपन्यस्य व्याक्तवंन्ति । \* तेत्तिरीयक इत्यादि \* । \* साम्निध्यादिति \* । वेदनसान्निध्यात् । यद्
वेद तदेव प्राप्नोति । वेदनशेषं च, सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेत्यनेनोक्तम् ।
यस्तादशमक्षरं ब्रह्म वेद, साम्निध्यात् तदाप्नोतित्यर्थः । ननु पूर्वोक्तरित्याऽथोंकौ परमिति द्वितीयान्तस्य कुत्रान्वय इत्यत आहुः । \*अथेत्यादि \* । तथाच मध्ये उक्ताया आम्नोतीति कियायाः कर्मणाप्रत्यन्वयात् तस्याऽप्यर्थे उच्यते । नन्वेवं व्याख्याने कि बीजमत
आहुः । \* अत प्रवेत्यादि \* । यत आम्नोतीति कियापदं मध्ये उक्तमतो देहलीदीपन्यायेन तस्योभयसम्बन्धित्वमेव बीजमित्यर्थः ।
नन्वेवं व्याख्याने आकाङ्काया अपूरणाद् भिन्नवाक्यत्वापन्तेः, आ-

निधत्वज्ञापकमुक्तम् । तत्नाप्तिश्च मर्यादापुष्टिभेदेन द्वेधा । तत्रादौ मर्यादायामुच्यते । इहायमाश्चयो श्वेयः । नायमात्मा मवचनेनेति श्रुखा भगवद्वरणातिरिक्तसाधनिरासः क्रियते पुरुषोत्तमप्राप्तौ । एवं ससक्षरब्रह्मज्ञानस्य तत्साधनत्वे उच्यमाने तद्विरोधः स्याद तेनैवमेतदर्थो निष्ठप्यते । ज्ञानमार्गीयाणामक्षरज्ञानेनाक्षरपाप्तिस्तेषां तदेकपर्यवसायित्वाद, भक्तानामेव पुरुषोत्तमपर्यवसायित्वाद । तदुक्तं भगवद्गीतासु, एवं सततयुक्ता य इति पद्भने, मय्यावेश्य मनो ये मां, ये त्वक्षरमंनिर्देश्यम् । श्रीभागवते च, भक्खाऽहमेक-या ग्राह्मः, तस्मान्मद्रक्तियुक्तस्येत्युपक्रम्य, न ज्ञानं न च वैराग्यं

मोतीति पदावृत्तेश्चापत्या क्लिप्टं किमित्याद्रियत इत्यत आहुः। \* त-त्यातिरित्यादि \*। \* आदाविति \*। ब्रह्मविदित्यनेन मर्यादामार्गी-यस्योपकान्तत्वादादौ मर्यादायामङ्गीकृतस्य, यो वेदेत्यनेन अन्थेन व्यवस्थांच्यते । तदेव विवृण्वन्ति । \* इहायमाशय इन्यादि \* । \* इहंति \* । अस्मिन् व्याख्यानपक्षे । \* नायमात्मेत्यादि \* । अत्र प्रवचनपदं वेदे रूढं, तदत्र वाच्यतासम्बन्धन तदुक्तसाधनान्युप-लक्षयति। मेघा धारणावती बुद्धिः, सा च पुरुर्पानष्ठस्वाभाविक-साधनानि श्रुतं चागान्तुकानि । एवं भगवद्वरणानिरिक्तसाधननि-रासः कियत इत्यर्थः। \* एवं सतीति \* । पुरुषोत्तमप्राप्तवरणेक-लभ्यत्वे सति। \* उच्यमाने इति \*। प्राञ्जलतयोच्यमाने । \* त-द्विरोधः स्यादिति \*। नायमात्मति श्रुतिविरोधः स्यात्। नन्वस्त्वे-वं निरूपणं तथापि पूर्वोक्तदोषाणां तु न परिहार इत्यत आहुः। \* ज्ञानत्यादि \*। \* तदेकपर्यवसायित्वादिति \*। मुण्डकं धनु-र्गृहित्वेति मन्त्रे, लक्ष्यं तदवाक्षरं साम्य विद्धीति श्रावणात् तत्कतु-न्यायेन तेषां तदेकपर्यवसानात् । तथाच वाक्यमेदपदार्वात्तश्च नात्र दूषणमित्यर्थः । नन्वेवमक्षरप्राप्तावपि अक्षरस्य पुरुषोत्तमप्रत्या-सन्नत्वातः तत्प्राप्तिरपि कुतो नाद्रियत इत्यत आहुः। \* भक्तानामि-त्यादि \*। ननु भवत्वेवं तथापि कर्त्रपेक्षादोषः कथं परिहार्य इत्य- पायः श्रेयो भवेदिहेसादिना । तथाच ब्रह्मविदं चेद भगवान हणुते तदा भक्तिरुदेति । तत्मचुरभावे सितं स्वयं तद्द्वदि प्रकटीभविष्णुः स्वस्थानभूतं व्यापिवैकुण्ठं तद्गुहायां हृदयाकाशे प्रकटीकरोति तत् परमव्योमशब्देनोच्यते । अलौकिकप्रयोगेण तस्यालौकिकत्वं ज्ञाप्यत । यथा स्वस्थापितं वस्त्वनव्यं दर्शनयोग्यं
भवति तथात्र भगवानपीति ज्ञापनाय निहितमित्युक्तम् । तथाच
परमाप्नोतीति पद्विद्यतिष्ठपत्वादस्य गुहायां परम व्योम्नि निहितं यो वेद स, नास्य प्राणा उत्क्रामन्तिहैव समवलीयन्ते ब्रह्मव
सन् ब्रह्माप्येतीति श्रुत्युक्तरीया परमाप्नोतीसर्थः सम्पद्यते । अथ
श्रद्धपृष्टिमार्गेऽङ्गीकृतस्य व्यवस्थामाह, सोऽञ्चत इसादिना । अत्राऽयमभिसन्धः । यथा स्वयंपकटीभूय लोके लीलां करोति

त आहुः । \* तथाचेत्यादि \* । तस्येति \* । परमञ्योमरूपस्याक्षर-स्य । \* अस्येति \* । निहित्रमित्यादिचाक्यस्य । तथाच यः पूर्व-कर्त्ता उक्तस्तस्येय वरणंन भक्तिप्राप्ती भगवद्धामत्वनाक्षराविभीचे पुरुषोत्तमप्राप्तमंवतीति तेनैव कर्व्याकाङ्कापूर्तिरिति न कोऽपि दोप इत्यर्थः । तथाचैवं विहितं यो वेद साऽद्युते अर्थात्तमेवाद्युते प्राप्नोति । नन्वेतावता व्याख्ययस्य यञ्जुषो विवरणे सिद्धे सर्वात् कामानिति दोषस्य कि प्रयोजनिमत्यत आहुः । \* अथत्यादि \* । तथाचार्यस्मन् पक्षे सोऽद्युत इति कियापदस्य सम्यन्ध इति बोधना-ऽर्थमवतारणे सोऽद्युत इत्यपि संगृहीतम् । तथाचार्य दोषः पु-ष्टिमार्गीयफलबोधनार्थः । तथा सत्येवं श्रुतियोजना । अत्राऽद्युते इति कियापदं संयोगपृथक्त्वेन विधा सम्बध्यते । सत्यं बानमनन्तं ब्रह्म यो वेद, सोऽद्युते । सान्निध्यात्तादृशमक्षरं ब्रह्मैव प्राप्नोतीत्वर्थः । यः पुनर्वरणसहकृतो गुहायां परमे व्योमन् निर्हतं परं ब्रह्म पुरुषोत्तमं वेद सोऽद्युते अर्थातं पुरुषोत्तममेवाऽद्युते । ब्रह्मैव सन् ब्रह्मा-प्येतीति श्रुतिबलात् पुरुषोत्तमसायुज्यं प्राप्नोतीत्यर्थः । यः पुनः पूर्व-

तथाऽसनुग्रहवशात स्वान्तःस्थितमपि भक्तं प्रकटीक्रस तत्स्नेहाति-शयेन तद्वशः सन् स्वलीलारसानुभवं कारयतीति स भक्तो ब्रह्म-णा परब्रह्मणा पुरुषोत्तमेन सह सर्वान् कामानश्नुत इति । चका-रादुक्ता श्रुतिः स्मृतयश्च संगृद्धन्ते । एवं सित ज्ञानमार्गीयाणा-मक्षरपाप्तिरेव, भक्तानामेव पुरुषोत्तमप्राप्तिरिति सिद्धम् ॥ १७ ॥ इति श्रीवेद्व्यासमतवर्त्तिश्रीवल्लभाचार्यविरचिते ब्रह्मसूत्रा-ऽणुभाष्ये चतुर्थाऽध्यायस्य तृतीयः पादः

समाप्तः ॥ ४ ॥ ३ ॥

मक्षरब्रह्मिवत् ततस्तिविह्तपुरुपोत्तमिवत् पुरुपोत्तमे लीनोऽसम्भावितलीलारसानुभवः स चद्तिकृपया शुद्धपुष्टिमार्गे वृतः सन्
विपश्चिता ब्रह्मणा पुरुपोत्तमेन सह सर्वान् कामानइनुते । तथाचात्र
ब्रह्मविद्स्ततो वरणसहकृतस्य तता भक्तिसहकृतस्य क्रमिकैव व्यवस्या बोध्यते । सौत्रस्य चकारस्य प्रयोजनमाहुः । \* चकारादित्यादि \*। अतो ब्रानभक्तिमार्गाययोरुक्तविशेषस्य श्रुत्येव दर्शनाक्षेका व्यवस्था, किन्तूक्तरीतिकाविशेषदर्शनाद् विशेषवत्येव सत्यर्थः
सिद्धः ॥ पतेनाऽहंत्रहोपासकानां सायुज्यं, पृथग्त्रहोपासकानां भकानामव परप्राप्तिस्तत्कतुन्यायादिति सिद्धं क्षेयम् ॥

अप्रतीकालम्बनस्त्रस्य चैवमर्थमाद्यः—
तत्र प्रतीकालम्बनान् वर्जायत्वा ब्रह्मकत्नब्रह्मकत् श्रा सर्वानन्यान्
विकारालम्बनान्नयतीति बादरायण आचार्यो मन्यते । उभयथा
अदोषात् । अनियमः सर्वेषामिति तार्तीयीकं सूत्रे श्रुतिस्मृतिभ्यां सर्वेषामेव ब्रह्मलोकगत्युपपादनात् । तत्कतुश्च । अस्योभयथाभावस्य
समर्थको हेतुर्द्रष्टव्यः । यो हि ब्रह्मकतुः स ब्रह्मेश्वर्यमासीदेदितीष्यः
ते तं यथायथोपासते तदेव भवतीति श्रुतेः पञ्चामिविद्यायां ब्रह्मप्रा-

अन्ये तु-अप्रतीकालम्बनसूत्रशेषत्वनेदं सूत्रमङ्गीकुर्वन्ति ।

प्तिश्रावणं त्वाहत्यवादत्वाद् उत्सग्बाधकम् । अतस्तद्भावे औसर्गि-केन तत्कतुन्यायन ब्रह्मकतूनामेच तत्प्राप्तिनेतरेषामिति शाङ्करमतं तदसङ्गतमिति प्रागेवोक्तम्॥भास्कराचार्योस्तु, मनआधुपासनानां प्रतीकत्वमेवाङ्गीकृत्य तदालम्बनव्यतिरिक्तान् कार्यष्रक्षणो हिरण्यगर्भस्यापासकान् परष्रद्वोपासकांश्च नयति।तत्र हेतुः। उभयथा दोषात्
तक्षापि हेतुः। तत्कतुश्चेति। तथाचेकत्वभावनया आत्मकृतः परमातमानं प्रति। द्वैतकृतुश्च कार्य ब्रह्मोति। नच द्वैतोपासकानां कथं
कार्यब्रह्मप्राप्तिरिति राङ्मप्। पञ्चाग्निविद्यायां, शुद्धः पृतः पुण्यलोको भवतीति श्चतः। नच, परं जीर्मानारित सूत्रे परब्रह्मगा एव ब्रह्मपदार्थत्वेन निश्चितत्वाद् द्वेतोपासनायां तदनङ्गीकारे पूर्वापरिवरोध
इति राङ्मप्। कममुक्तिसद्योमुक्तिभदेन मुक्तेद्वैविध्याद् द्वेतोपासकानां हिरण्यगभप्राप्त्यनन्तरं बहुकालनोदये परप्राप्तिः, साक्षाद्ब्रह्मोपासकानां तु शीव्रं तत्प्राप्तिरित्यविरोधादित्यादुः। अत्र मनआद्युपासनानां प्रतीकत्वमनुपादयम्॥

रामानुजाचार्यास्तु—इतः पूर्वसूत्रे, अश्व इव रोमाणि विधूय पापं चन्द्र इव राहुमुखात प्रमुच्य धृत्वा दारीरमकृतं कृतातमा ब्रह्म-लोकमभिस्तम्भवानीति श्रुत्या सम्भाव्यब्रह्मलोकस्य अकृतत्वश्राव-णात् सर्ववन्धिवनिर्मोकस्य च साक्षाच्छावणात् परब्रह्मलोकस्य नित्यत्वमङ्गीकृत्याऽस्मिन् सृत्रे उभयथा चिति पाठमङ्गीकृत्य मनभा-द्युपासनानां पूर्ववदेव प्रतीकत्वं चाङ्गीकृत्य, अप्रतीकालम्बन्यनप्र-तिश्वायां हेतुमुभयथादोषमवं व्याकुर्वते । कार्यब्रह्मोपासकनयनमात्र-नियमे, अस्माच्छरीरात् समृत्थाय परं ज्योतिरुपसम्पर्धत्यादिकाः श्रुतयः कुण्येयुः । परब्रह्मोपासकनयनमात्रनियमे च पञ्चानिवदो नयनश्रुतिः कुण्येदित्युभयस्मिन् पश्चे दोषः स्यात् । तस्मादुभयविधानस्यतीर्था । तत्कतुश्चेति भागस्य च, तत्कतुस्थेपासीनस्थेव प्राप्नोतीत्यथं इत्याहुः । तेन तन्मतेऽपि मनआद्युपासनानां प्रतीकत्व-मात्रमवानुपादेयम् ॥

तन्मतचीरस्तु तहदेव सूत्रं व्याख्याय, विष्णुद्वेपाद्, ऋतं सत्यं परं ब्रह्मीत महानारायणापिनपन्मन्त्रं, परात् परतरां ब्रह्मा तत्परात् परतरो हिरः। तत्परात् परतरो हीश इति शिवसङ्कुल्पसूक्तमन्त्रं, नारायणं परं ब्रह्मीत च महापिनपन्मन्त्रं, विश्वाधिको हद् इति श्वे-ताश्वतरमन्त्रञ्जोपन्यस्य, त्रिलोचननीलकण्ठादि विशिष्टमुमया शविल-तमेव परमेश्वरह्मपुवाद । तदसङ्गतमः। महानारायणोपनिषदि अ-

णोरणीयानित्यनुवाके महिमानमीशिमत्युक्त्या र्शस्य परमेश्वरविभूतित्वेतेव सिद्धत्वात् । ऋतं सत्यमिति मन्त्रस्य नारायणानुवाकोकापासनप्रकारबोधनाय रासलीलास्थभगवन्त्वरूपनिरूपकत्वेन नारायणपरं ब्रह्मोति मन्त्रस्य च प्रथमान्तनारायणपद्मायपाठसंद्दएत्वेन,
परात्परतर इति मन्त्रस्य च स्कारम्भे, येनेदं भूतं भुवनं भविष्यत्परिगृहीतेन सर्वे, येन यञ्चस्तायते सप्तहोता तन्मे मनः शिवसङ्कल्पमस्त्वित मनसस्तथात्वं प्रक्रम्य पठिततया तन्माहात्म्यबोधकत्वेन मनसञ्चानन्दवल्ल्यां ब्रह्मानन्दात्मकत्वेन सिद्धतया तत्र शिवमाहात्म्यवोधकताया अशक्त्यचचनत्वेन, विश्वाधिक इति द्वेताश्वतरतृतीयाध्यायमन्त्रस्य च केवलब्रह्मस्वरूपमुपक्रम्य पठितत्वेन त्रिलोचनादिवैशिष्ट्यस्यानुकत्वेन तद्भिमनरूपाबोधकत्वेन तवुक्तानां
सर्वेपामव मन्त्राणां तवुक्ताथानुपप्रमकत्वात् । इदं यथा तथा प्रहसंद्रमाभिर्निपुणतरमुपपादितमिति नात्र प्रपञ्च्यते॥

माध्वास्तु—प्रतीकं देह उदिष्टो येषां तत्रैव दर्शनम्। न तु व्याप्ततया कापि प्रतीकालम्बनास्तु ते। अप्रतीका देवतास्तु ऋषीणां शतमेव च। राक्षां च शतमुद्दिष्टं गन्धवादिशतं तथा। एतेऽधिका-रिणो व्याप्तिदर्शनेऽन्यं न तु कवित्। अयोग्यदर्शने यत्नाद्भंशः पूर्व-स्य चापि तु। अप्रतीकाश्रया ये हि ते यान्ति परमंव तु। स्वदेहे ब्र-स्वरष्टेचेव गच्छेद् ब्रह्मसलोकताम्। ब्रह्मणा सह सम्प्राप्ते संहारे परमं पद्मिति गारुडवाक्यान्युपन्यस्य काँश्चित् कार्यं काँश्चित् परं नय-ति। उभयपक्षोक्तदोषात्। परप्राप्तिपक्षे गत्यनुपपत्त्यादिदोषस्योक्त-त्वात्। कार्यप्राप्तिपक्षे च ब्रह्मशब्दाऽमुख्यत्वादिदोषाणामुक्तत्वादि-त्येवमाद्दुः। तत्र गत्यनुपपत्त्यादिदोषाणामदृष्टादिना भाष्ये एव परिद्वतत्वादुदासीना वयम्।

विशेषदर्शनसूत्रे च, यावन्नाम्नो गतं तत्रास्य कामचारो भवतीत्या-दिश्चितिनामादिप्राणपर्यन्तेषु प्रतीकोपासनेषु फळिविशेषं च दर्शयती-ति प्रतीकालम्बनान् वर्जायित्वा नयतीति सिद्धमिति शङ्करभास्कर-रामानुजाचार्या आहुः। तत्तु मनोनामाद्यपासनानां प्रतीकतानिराकरं-णेन फळिविशेषभवनस्य च भगविद् च्छया भगविद्वभूतित्वात् साध-नेनैव निरस्तम्। यत्तु शैवो, विष्णुळोकापेक्षया शिवळोके विशेषं द-र्शयतीत्याह । तद्पि प्रहस्ते निपुणतया दृषितिमिति ततोऽवधेयम् । माध्वास्तु—अन्तःप्रकाद्याः बहिःप्रकाद्याः सर्वप्रकाद्याः देवा धा सर्वप्रकाद्या ऋषयोऽन्तःप्रकाद्याः मानुषा पव बहिःप्रकाद्या इति काचिच्चतुर्वेदशिखाश्रुतिर्विशेषं दर्शयतीत्याद्यः । तत्रापि श्रुतेरप्र-सिद्धत्वादुदासीना घयम् ॥ १७॥

इति श्रीमद्रलभाचार्यचरणनखचन्द्रनिरस्तइद्यध्वान्तस्य श्रीपीताऽम्बरात्मजस्य पुरुषोत्तमस्य कृतौ भाष्यप्रकाशे चतुर्थाध्यायस्य तृतीयः पादः॥ ४॥३॥



## अथ चतुर्थाध्यायस्य चतुर्थः पादः।

#### सम्पद्याविभीवः स्वेन शब्दात् ॥ १ ॥

ब्रह्मावदाम्नोति परिमत्युपक्रम्य सोऽश्नुते सर्वान् कमान् सह ब्रह्मणा विपश्चितिति तैत्तिरीयके पठचते । तत्रेदं सान्द्रह्यते—िकमन्तिः स्थित एवाश्नुते, उत्त पुनर्ज्जन्म प्राप्येति । तत्राऽन्सस्त्वनुपपन्तः । न स पुनरावर्त्तते । तेषामिह न पुनरावित्तरस्तीसादिश्चिति-विरोवाद कर्माभावचेति प्राप्ते प्रतिवदति । सम्पद्य ब्रह्मसम्पद्यापि स्थितस्य जीवस्य प्रभोरत्यनुग्रहवशाद ख्रह्मपात्मकभजनानन्ददि-

सम्पद्याविभीवः स्वेन शब्दात्॥ द्वितीये पादे सद्योमुक्तिकममुक्तोः प्रकारां द्रितस्तद्नु तृतीये कममुक्तो प्राप्यस्वक्षपं प्राशिप्रकारं च द्र्शियत्वा समाप्ती ज्ञानमार्गीययोः सद्योमुक्तावण्यक्षरप्राप्तिपुरुपोत्तमप्राप्तिकपः फले विशेषोऽस्तीति दर्शितमः। इदानीं तत्पुरुपोत्तमप्राप्तिकपं फले कथमनुभवतीत्यतस्तत्प्रकारः, कीदृशं च
पुरुपोत्तमस्य स्वक्षपमित्यतस्तत्प्रकारश्चेत्यतद्दिमन् पादं विचायत इत्याशयन सूत्रमुपन्यस्य विचारमारभन्ते। \* ब्रह्मविद्त्यादि \* ।

\* तत्रदं सन्दिद्यत इति \* । यद्यन्तः स्थितोऽद्यन्ते तदा स इति भोगस्वातन्त्रयबाधकप्रथमाविभक्तानुपपत्तिः । ब्रह्मणि लये भेदाऽभावात्। यदि वर्षिभूत्वा तदा आवृत्त्यापत्त्या परप्राप्तेमुक्तित्वभङ्ग इत्युभयथाऽपि दोषाद्यन्त इति विवरणं सन्दिद्यत इत्यर्थः।

पूर्वपक्षमाहुः । \* तत्रत्यादि \* । तथाच ब्रह्मलोकसम्पत्ती यत्र पुनरावृत्त्यभावस्तत्र साक्षाद्व्रह्मप्राप्तानां कुतस्तत्सम्भावनेत्यपुन-रावृत्तिश्रुतिविरोधापेक्षया विभक्त्वर्धमात्रबाधस्य स्वल्पदोपत्वाद्-न्तरित्येव युक्तमिति प्राप्ते तथेत्यर्थः । सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति । \* सं-पद्यत्यादि \* । \* ब्रह्म सम्पद्यति \* द्वितीयपादोक्तरीत्या वागादीनां

त्सायां तत्कृत आविर्भावो भवसेव। भगवद्धीमत्बद्धापनायास्य तत्र कर्तृत्वं नोक्तम् । ननूक्तं न स पुनरावर्त्तत इसादिश्रातिवरोधः कर्माभावश्च बाधक इसत् आह । स्वेनेति । स्वधन्दोऽत्र भगव-द्वाची । तथाच भगवत्स्वरूपवलेनेवाविर्भाव इसर्थः । एवं सत्यु-क्तश्रुतिर्मर्यादामार्गविषयिणीति न विरोध इति भावः । तेषािम्ह प्रपञ्चे न पुनराद्यत्तिरस्तीिति हि श्रुतिराह । लीलायाः प्रपञ्चाती-तत्वातं तत्राविर्भावस्य निषेधाविषयत्वाद्ये न विरोधः । अत्र प्रमाणाकाङ्कायामाह । शब्दादिति । सोऽक्तुते सर्वान् कामान्

प्राणानां ब्रह्मणि लयोत्तरं, ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति, ब्रह्मैव सन् ब्रह्मा-ऽप्येतीति श्रुत्या ब्रह्मणा सहैकीभावं प्राप्य । \* आविर्भाव इति \* । स्वस्य ब्रह्माभिन्नतयाऽनुभवविषयत्वयाग्यता । \* अस्य तव कर्नृत्वं नोक्तमिति \*। जीवस्याविभीवकर्तृत्वं नोक्तम् । स्वेनेति पदमव-तार्य व्याकुर्वन्ति \* निन्वत्यादि \* । भगवत्स्वरूपषलंनेवाविर्भावः इति \*। छान्दोग्ये भूमविद्यायां तस्य ह वा एतस्यैवं पर्यत एवं म-न्वानस्यैवं विजानत आत्मतः प्राण इत्याद्यपक्रम्य, आत्मत आविर्भा-वतिरोभावावात्मतोऽन्नमित्यादिश्रावणात्तस्य ब्रह्मसम्पन्नस्यापि ब्रह्म-स्वरूपबलेनेवाविर्मावः। एवं हत्वन्तरकथनेन कर्माभावात्मकमावि-भीववाधकं परिहतम् । एतंनैवापुनरावृत्तिश्रुतिविरोधां प्रिहत इत्याहुः १ \* एवं सतीत्यादि \*। न विरोध इति \*। विषयभेदान्न विरोधः । ननु तर्हि पुष्टिमार्गस्य मर्यादामार्गापेक्षया जघन्यत्वाप-त्तिरित्यत आहुः । \* तेषामिहेत्यादि \*। यद्याप न स पुनरावर्त्तत इति श्रुताविह नेति विशेषो न श्रूयते तथापि पश्चामिविद्यायामि सिपु-रुपविद्यायां च तेपामिह न पुनरावृत्तिरस्तीति, इमं मानवमावर्स नावर्त्तन्त इति च यथायथं आवणाद्दिमन् लीकिके प्रपश्चे पुनरा वृत्त्यभावमाह, न तु नित्यायां भगवछीलायामपीति श्रुतिविरोधा-ऽभावाश पुष्टिमार्गे कथमनावृत्तिसिद्धिरित्यतो हेतुं वदतीत्याशयेन अवतारयन्ति। \* अत्रेत्यादि \*। व्याकुर्वन्ति । \* सीऽर्भुत इत्या- सह ब्रह्मणा विपश्चितेति श्रुतिः पुरुषोत्तमेन सह सर्वकामभोगं व-दति । स च न विग्रहं विना सम्भवतीति श्रुतिबलादेव तथा म-न्तव्यमित्यर्थः ॥ १ ॥

हेत्वन्तरमाइ।

### मुक्तः प्रतिज्ञानात् ॥ २ ॥

अत्रोपक्रमे, ब्रह्मविदामोति परमिति वाक्येन परमाप्तिलक्षणां मुक्ति मितक्काय हि तद्विष्टितिरेव सोऽश्तुत इस्रादिना क्रियते । तेन पुष्टिमार्गीयमुक्तिकपत्वमेव तस्याशनस्य सिद्ध्यत्यतोऽपि हेतोस्तदाविभीवस्य न लोकिकत्वं, न चाष्टिक्तिकपत्विमसर्थः ॥२॥

दि \*। तथाच पुरुषोत्तमे अक्षरापेक्षया परत्वस्य मुण्डके आवित-त्वाद्क्षरे भगवद्धामत्वस्यापि तत्र आवणात् तैत्तिरीये प्रजारूपत्व-स्याऽपि आवणात्तस्य लीलास्थानतायामत्रोक्ती भोगोऽक्षरे सिद्धा-ति। भोगश्च वित्रहमन्तरेणानुपपद्यमानो वित्रहमाक्षिपतीति भोगबो-धकवाक्यरूपः शब्द प्वात्र तदाविभीषे प्रमाणिमत्यर्थः॥१॥

मुकः प्रतिश्वानात् ॥ स्त्रमवतारयन्ति । \* हेत्वन्तरमाहेन्ति \*। ननु ब्रह्मसम्पत्तिरेव मुक्तिरिति सम्पन्नो मुक्त, आविभावस्तु विमागे सति व्युच्चारणाद् भवति । तथा सति सृष्ट्यादाविव बन्ध एव सम्भावित इति कथमाविभावस्य मुक्तिकोटौ प्रवेश इत्याका-द्वायाम् अत्र भगवतः सकाशाद्विभज्य यो जीवस्याविभावस्या-उलीकिकत्वेऽनाष्ट्रत्तिकपत्वे चैतत्प्रकरणोक्तं हेत्वन्तरमाहेत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति । \* अत्रेत्यादि \*। \* परप्राप्तिलक्षणामिति \*। ब्रह्मविदः परप्राप्तिलक्षणाम् । तथाच प्रतिश्वानाद् उक्तवाक्ये मुक्तेः प्रतिश्वानाद् यस्याविभावः प्रतिपिपाद्यिषितः स मुक्त इति स्त्रयोजना । तथा सति तस्याऽऽविभावस्य न लीकिकत्वं, नचाऽऽवृत्तिकपत्व-मित्यर्थः ॥ २॥

#### ४ अध्याये ४ पादः ।

#### आत्मा प्रकरणात्॥ ३ ॥

नतु परस्य ब्रह्मणो निर्गुणत्वात् कामभोगस्य गुणसाध्यत्वा-त्सह ब्रह्मणसत्र ब्रह्मपदं सगुणतत्प्रमतो न तस्य मुक्तिरूपत्विम-सत् आह । अत्र ब्रह्मपदेनात्मा व्यापको मायातद्गुणसम्बन्ध-रिहतो यः स एवोच्यते । कुतः? प्रकरणात् । ब्रह्मविदामोति परिमत्युपक्रम्य तत्पाठाद् गुणातीतस्यैवैतत्प्रकरणिमिति तदेवात्र ब्रह्मबाब्देनोच्यत इत्यर्थः ॥ ३॥

#### अविभागेन दृष्टत्वात् ॥ ४ ॥

नतु ब्रह्मविदाप्नोति परिमिति भिन्नं वाक्यम्, ऋग्भिनाऽतो नैकं प्रकरणिमिति सगुणमेव तत्र ब्रह्मपदेनोच्यत इत्याशङ्क्य प्रति-वदित । पूर्ववाक्येन समिवभागेनैवेयम् ऋक् पिठता, न तु विभा-गेन । कुतः । दृष्टत्वाद । ब्रह्मविदिति वाक्यानन्तरं तत्पूर्वोक्तमर्थं प्रतिपाद्यत्वेन(ऽभिमुखीकुसैपर्गुक्तेति श्रुतिर्दृश्यते । तदेषाभ्युक्ते-ति । तेन पूर्ववाक्योक्तार्थमधिकुसैवर्गुच्यत इति गुणातीतमेव तद-त्र वाच्यमिसर्थः ॥ ४ ॥

आतमा प्रकरणात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । ॥ निवत्यादि ॥ ॥ सत्यंति ॥ । ब्रह्मणा सह भोगस्य व्याकुर्वन्ति । ॥ अत्र ब्रह्मेत्या-दि ॥ । सत्येविति ॥ । परपदेनोक्तं गुणातीतमेव । तथाच कार्य-कथने जगत्कारणत्वेन स एव परिचायितव्य इति व्यापकत्वेऽपि विरुद्धधर्माश्रयत्वाद्यथा सृष्ट्यादिकं स करोति, तथा तं भजना-ऽऽनन्ददानायाविभीव्य भोगमपि कारयतीति न तेन कार्येण तस्या-विभीवस्य मुक्तिकोटिगत्वभङ्ग इत्यर्थः ॥ ३॥

अविभागेन इष्टत्वात्॥ अवनारयन्ति। \* नन्वित्यादि \*।

\* अत इति \*। वाक्यर्चोः परस्परापेक्षाबोधकपदाभावात्। व्याकुर्वन्ति \* पूर्ववाक्येनेत्यादि \* अर्थस्तु स्पष्टः। तथाच वाक्यर्चा-

### ब्राह्मेण जैमिनिरुपन्यासादिभ्यः ॥ ५ ॥

पूर्वेण मुक्तो जीवो भगवदनुग्रहातिशयेच्छातो बहिराविभृतो गुणातीतेन पुरुपोत्तमेनैव सह सर्वान् कामानश्नुत इति सिद्धम । अथ तत्रैवेदं विचार्यते । आविर्भृतो जीवः प्राक्ततेन शरीरेण भुङ्क्त, उतापाक्ततेनिति । तत्र भोगस्य छोकिकत्वे तदायतनस्यापि तादशेनैव भवितव्यमिति मन्वानं प्रसाह । ब्राह्मेण ब्रह्मसम्बन्धिना ब्रह्मणा भगवतेव स्वभोगानुरूपतया सम्पादितेन सस्ज्ञानानन्दान्तमकेन शरीरेण पूर्वोक्तानश्नुत इति जामिनिराचार्यो मनुते । तत्र हेतुरुपन्यासादिभ्य इति । ब्रह्मविदः पर्राप्ति प्रतिज्ञाय तदर्थस्यैवोपन्यासोऽग्रिमयर्चा क्रियते, सोऽतश्नु इसादिना । तथाच परप्राप्तेमुक्तिक्षपत्त्वात् पुष्टिभागीयायास्तस्या एवंक्षपत्वादक्षरब्रह्मणः पुरुपोत्तमायतनक्षपत्वात्तदात्मकमेव शरीरं

र्मध्ये ताद्दक्पदाऽभावेऽपि ऋक्ष्रयोजनबोधके मध्यमवाक्येऽपेक्षाबा-धकपदसत्त्वात्तथेत्यर्थः॥४॥१॥

ब्राह्मेण जैमिनिरुपन्यासादिश्यः॥ अत्र पूर्वसूत्रद्वये भगवह-त्तेन वित्रहेण जीवस्य परप्राप्तिरूपो भोगः सिद्धः। अग्रिमसूत्रद्वये भगवतश्च परमपुरुषत्वं सिद्धम्।

तत्र पूर्वस्त्रद्वयं यो विग्रहः सिद्धस्तं पूर्वे विचारयतीत्याशयेन पूर्वस्त्रद्वयसिद्धमनुवद्नतः स्त्रमवतारयन्ति । \* पूर्वेणत्यादि \* । पूर्वणित \* आद्यस्त्रद्वयेन । अथ तिसद्धगुत्तरं तिस्मन्नेव वाक्या- थें वक्ष्यमाणिवचार आरभ्यते इत्यथः । पूर्वपक्षार्थः स्फुटः । सिद्धा- न्तं व्याकुर्वन्ति । \* ब्राह्मणेत्यादि \* । ब्रह्मसम्बन्धिनेत्यस्य विवरणं \* ब्राह्मणेत्यादि \* शरीरेणत्यन्तम् \* । \* उपन्यासादिभ्य इति \* । उपसमीप न्यासः कथनं विवरणमिति यावत् । स आदिर्येपाम् । तद्गुणसंविज्ञानः । ते उपन्यासाद्यस्तेभ्यः । तद्तद्विवृण्वन्ति । \* ब्रह्मविदित्यादि \* । \* एवं क्रपत्वादिति \* । सर्वकामाशनक्रप-

तस्य वक्तुमुचितं, न तु पाक्रतम् । एतद्बोधनायैवाग्रेऽन्नमयादीिने विभूतिरूपाण्युक्तानि । भक्तश्वारीरे प्रतीयमानानामर्थानां विभूति-रूपत्वेन ब्रह्मात्मकत्वं तेन साधितं भवति । इदमेवादिपदेन बहुव-चनेन च ज्ञाप्यते । एतदानन्दमयाधिकरणे प्रपश्चितमतो नाऽत्र

त्वात्। ननु ब्रह्मभावं विना मुक्त्यभावाज्ञाते च तस्मिन् व्यापकत्वा-दिवदानन्दाविभीववश्व पूर्वासद्भाकारस्याप्याविभीव उपन्यास-श्रुतेरप्युपपत्ती भोगार्थ ब्राह्मशरीरस्याङ्गीकारो न प्रामाणिक इत्यत आहुः \* एतदित्यादि \* । शरीरस्याक्षरात्मकत्वबाधनायैव ऋगुक्तो-पन्यासानन्तरम् अन्नमयादीनि विभूतिकपाणि पुरुपविधत्वेन ब्रह्म-त्वन, ब्रह्मत्वेनोपास्यत्वन चोक्तानि । तस्य फलं भक्तशरीरे प्रतीय-मानानामर्थानां पृथिव्यादीनां गन्धादीनां च विभूतिरूपत्वेन ब्रह्मातम-कत्वं तेन कथनेन साधितं भवति । इदं श्रीतमुपादानमेव आदिप-दबहुवचनाभ्यां बाप्यत इत्यर्थः। \* प्रपश्चितमिति \* । तन्निरूपक-स्यापि तत्तुल्यफलत्वमित्यनेन वर्णकान्तरेण च प्रपश्चितम् । तथा-चाय्रेऽन्नमयादिनिरूपणबलादंवमुच्यतेऽतः सृष्ट्यादौ यो भगवदा-कारस्तिरोहितस्तस्येवैवमाविभविऽपि दित्सितफलानुभवयोग्यरूपेणा-विभीवादुक्तप्रकारकस्थूलरूपस्यवाविभीवान्नाप्रामाणिक इति भावः। इदमेव, स्वरूपेणावतारंणेति सार्द्धन पुष्टिप्रवाहमर्यादाय्रन्थे उक्त-म । एवञ्च जीवस्य व्यापत्वादिषु भगवद्धमंष्वानन्दे चाविर्भूते स-श्चिदानन्दात्मके देहंऽक्षरात्मके सम्पन्ने यो लीलारसानुभवः स निरुपम इति, स एव सवाफले, महान् भागः प्रथमे विशते सदेत्य-नेनोक्त इति क्षेयम् । ननु मान्त्रवर्णिकसूत्रेऽन्नमयप्राणमययोर्वाह्या-भ्यन्तरलीकिकब्यवहारकारणत्वेन लाकत्वं मनोमयस्य च वदत्वं तद्भाष्ये प्रत्यपादीति विभूतित्वादिकथनं तद्विरुद्धमितिचेश्न । श्रुतौ परस्मादानन्दरूपात् सृष्टिः प्रकान्तेति सा सृष्टिरितरोहितानन्दा भ-वात । कारणस्य समन्वयात् । कार्यत्वाच्चपत्तिरोभावेऽपि । अन्य-था व्यवहारभङ्गन कीलाया असिद्धेः । एवं सांत ताहरयां सृष्टौ तत्तद्व्यवहारकारणीभृतस्य विभूतिकपस्यैवौचित्यंन तर्छोकिकवै-दिकव्यवहार कारणपदेन तस्येव सूचनाविरोधात् । मतकथनप्र-

पुनरुच्यते । यत्र कर्मवादी जैमिनिरेवं मनुते तत्रान्येषामेवमङ्गीकारे किमाश्चर्यमिति ज्ञापनाय तन्मतोपन्यासः कृतः ॥ ५ ॥

चितितन्मात्रेण तदात्मत्वादित्यौडुलोमिः॥ ६॥

स यथा सैन्धवघनोऽनन्तरोऽवाह्यः क्रत्स्नो रसघन एवं वा अरे अयमात्माऽनन्तरोऽवाह्यः क्रत्स्नः प्रज्ञानघन इति श्रुतौ घनप-देन ज्ञानात्मकविग्रहात्मत्वं ब्रह्मणो बोध्यते । अन्यथा न वदेत । प्रयोजनाभावात । तथाच ताहशेन सह भोगकर्त्रा ताहशेनैव भा-व्यमिति, चिति चिद्रूपे ब्रह्मणि, तन्मात्रेण चिन्मात्रेण क्ष्पेण का-मान भुङ्क्ते, न तु विग्रहेण । श्रुतौ जीवस्य तथात्वस्याऽनुक्तेः । पूर्णानन्दत्वाद्भगवतस्तत्सम्बन्धेन तदानन्दमनुभवतीत्यर्थः सम्प-द्यते । चिदात्मत्वं जीवस्य यतो नैसर्गिकमिस्योडुलोमिराचार्योमनुते अशरीरं वा वेतिश्रुतिरेताहशाऽन्यविष्यिणीतिक्षेयम् ।

योजनमाहुः। \* यत्रेत्यादि \* ॥ ५॥

चिति तन्मात्रेण तदात्मत्वादित्योडुलोमिः ॥ व्याकुर्वन्ति । \* स इत्यादि \* । \* न वदेदिति \* । घनपदं न वदेत् । \* तथात्व-स्यति \* । विग्रहवन्वस्य ।

अन्ये तु चितितनमात्रेणेत्येकं पदमङ्गीकुर्वन्तश्चिन्मात्रेणावि-भेवतीत्यर्थमाहुः। तन्मते इक्प्रत्ययान्तस्य चितिपदस्य धातौ शक्ते-स्तद्थं लाक्षणिकत्वं तत्पद्वयर्थता च।

भास्कराचार्यास्तु—चैतन्यसन्मात्रेणेत्यर्थमाद्यः। तन्मते तत्प-द्वैयर्थ्यं न भवतीति पूर्वापेक्षया तत्सम्यगिति बोध्यमः। नन्वश्ररी-रस्य प्रियाप्रियमोगः श्रुत्या निषिध्यते, न तु सशरीरस्य, न वै सश-रीरस्य सतः प्रियाप्रिययोरपहातरस्तीति श्रुतेस्तस्य का गतिरित्यत आहुः। \* अशरीरिमत्यादि \* अशरीरं वा व सन्तं प्रियाप्रिये न स्पृ-शत इति श्रुतिस्तु प्रियपदस्याप्रियपदसमिन्याहारादेतादशान्यवि-षयणी \* पतादशाद भगवदानन्दादन्यो यो दुःखसिमन्न आनन्द्स्तु- मुक्तिदशायां तदनुभवस्य भगवदिच्छाविषयत्वाभावात्र तथा। तथाचैतदेतज्जातीयकानन्दानुभवोऽस्य भवत्विति भगवदिच्छैव श्रुतौ कामशब्देनोच्यते॥ ६॥

एवमप्युपन्यासात् पूर्वभावादविरोधं बादरायणः ॥७॥

परमाचार्यां वादराणस्तु नैवं मनुते। ब्रह्मविदाप्नोति परमिस-स्योपन्यास एवमपि विग्रहवत्त्वेनापि कृतो यतः। तथाहि। यो वेद निहितं गुहायामिस्रत्र गुहाया उक्तत्वात्तस्या विग्रह एव सम्भ-

बिययिणीति न ति हरोध इत्यर्थः । \* मुक्तीत्यादि \* । \* तद्नुभ-चस्येति \* दुः खस्मिमन्नसुखानुभवस्य । ति हि सुखे वैज्ञात्याभावात् कामानिति वहुवचनस्य का गितिरत्यत आहुः । \* तथाचित्यादि \* । तथाच ताहागिच्छानुभवे तिद्च्छाविषयस्यानन्दस्याऽप्यनुभविधानमा-नेणव रूपेण, न तु तत्र विग्रहस्याप्यपेन्नेति औदुलोमर्मर्तामत्यर्थः । पनेन, चैत्यस्य तत्त्वममलं मणिमस्य कण्ठ इत्यादि स्मारितं न्नयम्॥६॥

पवमण्युपन्यासात् पूर्वमावाद्विरोधं वाद्रायणः ॥ सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति । अ परमत्याद्वि ॥ । अ पद्याक्वित्ति । अ परमत्याद्वि ॥ । अ पद्याक्वित्ति ॥ । तथाच्याद्विति हेतुं व्याकुर्वन्ति ॥ । व्यव्याद्वि ॥ । तथाच्याद्वि तन्मात्रेणापमागः अत्याभिष्रेतः स्थात्तदा विश्रहवन्त्वेनापन्यासी न कियेत । यत एवमतो न चिन्मात्रमतं साधाय इत्यर्थः । नन्वत्र विश्रहाश्रयणात्कयं तथापन्यासोऽ क्वित्वयत् इत्यत्तत्तुपपाद्यान्ति । अ तथाहीत्यादि ॥ । अ तस्या इति ॥ । गुहायाः । तथाचात्र ब्रह्मविन्त्यादि ॥ । अ तस्या इति ॥ । गुहायाः । तथाचात्र ब्रह्मविन्त्यादि ॥ । अत्याद्वित्यादि ॥ । अत्याद्वित्यादि ॥ । तस्याद्यादित्वे तद्व्याख्यानमृतर्क्षन्युवाद्वे गुहापदं न वदेत् । नच तत्र साधनद्यापन्नस्येव विश्रह उच्यत इति वाच्यम् । यथा कतुरस्मिन् लोकं पुरुषां भवति तथेतः प्रेल्येव भवतीतिवद्वस्थामद्गमकपदाद्यमावात् । वदेत्यद्वतः इति च समानकालवाधकपद्विरोधापातात् कामभागस्य विश्रहतन्त्र-स्वात्त्वस्थाने सोऽद्वृत इत्यादिनोक्तस्य फलस्य विरोधापत्तेश्च । अतो गुहापद्व्याकोपात्तदुक्तां भक्तविश्रहामावपक्षोऽसङ्गत इत्यर्थः ।

वात । किञ्च । पथमान्तोपस्थितत्वेन पाप्नोतीत्युक्या च ब्रह्म-विदः परमाप्तौ स्वातन्त्रयं ज्ञाप्यते । तदेव ब्रह्मणा सहेति पदेनो-पन्यस्तम् । तेन ब्रह्मणोऽपि तत्समानिकयावत्त्वं क्वाप्यते । परं त्वप्राधान्येन । तथाच भक्तस्यैव कामा वक्तुमुचितास्ते च न वि-ग्रहं विना सम्भवन्ति । किञ्च । विपश्चितेति विशेषणेन विविधं पश्याच्चिद्रपत्वमुच्यते । कामभोगोक्तिशस्ताव एतदुक्या तदुपयो-ग्येव सर्वं वाच्यम् । एवं सति भक्तविविधभावान् पश्यति स्वयं भोगचतुरश्चेत्युक्तं भवाते । एतेनापि भक्तविग्रहः सिद्ध्चिति । ननु विश्रहस्यागन्तुकत्वेन लौकिकत्वादलौकिकेन ब्रह्मणा भोगो वि-रुद्ध इसत आह । पूर्वभावादिति । भक्तमाप्तेः पूर्वमेव भगवदि-त्सितभोगानुरूपविश्रहाणां सत्त्वाच विरोधः । किञ्च । उक्तश्रुति-सूत्रैः पुरुषोत्तमेन सह भक्तस्य कामभोगो निरूपितः । स याव-ताऽर्थेन विना नोपपद्यते तावान स श्रुसभिमत इति मन्तव्यम् । तथाच ब्रह्मसम्बन्धयोग्यानि शरीराणि निसानि सन्सेव । यथा Sनुग्रहो यस्मिञ्जीवे स तादृशं तदाविश्य भगवदानन्दमश्नुत इति सर्वमवदातम् ॥ ७॥

उत्तराद्धमादाय युक्तवन्तरमाद्दः \* किञ्च प्रथमेत्यादि \* तथाचौदुलंगिमतं कामपद्द्यकोपाऽनिवृत्तेस्तद्युक्तमित्यर्थः । विपश्चित्तपदेनापि तत् साध्यन्ति \* किञ्चेत्यादि \*। \* एतेनेति \* मक्तविय्यहामावेऽनुपपद्यमानेन मोगचातुर्ययोधकविपश्चित्पदेन । हेत्वन्तरमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \*। व्याकुर्वान्त । \* मक्तेत्यादि \*।

\* भक्तप्राप्तेरिति \*। मक्तस्य मगवत्प्राप्तः । \* न विरोध इति \*।
आगन्तुकत्वलौकिकत्वाभ्यां कृतोऽपि चिन्मात्रत्वब्राह्मशरीरवत्त्वयोविरोधो न । तथाचैतहेतुमिर्वियहवत्त्वस्याविरोधं मन्यत इत्यर्थः ।
सिद्धमाद्दः । \* किञ्चेत्यादि \*। \* सन्त्येवति \*। पुत्तिलकावद्भगवन्मन्दिरे भगवद्धमीत्मकानि सन्त्यव । \* आविद्येति \*। अयं मम

देह इत्यभिमानं कृत्वा। तथाच श्रुतार्थापत्तिसिद्धत्वान सन्देह इत्य-र्थः। ननु सूत्र एतद्वांधकपदाभावाद्तस्यैनद्विषयवाक्यत्वं कथमव-गन्तुं राक्यत इति चेत्। अर्थवलादिति वदामः। तथाहि। अस्मिन् चरणं मुक्तस्य फलानुभवप्रकार उच्यते। मुक्तिस्तुन यावदृदुःखात्य-न्ताभावमात्ररूपाऽपि तु निरवधिसुखात्मकब्रह्मप्राप्तिरूपा, तछोका-दिप्राप्तिरूपा च। तैत्तिरीयोपनिषदि ब्रह्मणः सायुज्यः सलोकता-माप्नोतीति श्रुतौ द्वयोः श्रावणात् । पुराणंऽपि सालोक्यसार्षिसामी-प्यसारूप्यैकत्वमप्युतेति प्रकारभेदकथनाच । सा च यथाधिकारं सद्यः, क्रमेण वा भवति । तत्र सद्योमुक्तावात्मकाम एवाधिकारी । अथाकामयमानो योऽकामो निष्काम आत्मकाम आप्तकामा भव-ति न तस्मात् प्राणा उत्कामन्त्यत्रैव समवनीयन्ते ब्रह्मैव सन् ब्रह्मा-प्येतीति श्रुतेः। ताइशस्य ब्रह्मानुभवप्रकारश्चाम्रे। यदा सर्वे प्रमु-च्यन्ते कामा येऽस्य हृदि स्थिताः। अथ मत्योऽमृतो भवत्यत्र ब्रह्म समरनुत इति स्ठोक उक्तः। स्वप्रतिक्षानुरोधाद्याक्षवल्केन सम्यक् न विवृतः । सोऽत्र ब्रह्मविदाप्नातीत्यस्य विवरणर्चि व्यक्तीकियतं । अशनप्रकारस्य विवरणात्। अतः स चेदत्र न विचार्येत तदा शास्त्र न्यूनतैवापद्येत । विचारिते च तस्मिन् मुक्ती निःसम्बोधताया निष्ट-त्तः सर्वास्विप ताद्दशत्वमर्थादेव सत्स्यतीति बुद्धस्व । नच निःस-म्बोधा मुक्तिरिति युक्तम् । ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येतीत्यत्र ब्रह्मभावोत्त-रमेव मुक्तेः श्रावणात् । ब्रह्मणश्च विरुद्धमांश्रयताया उभयलिङ्गा-द्यधिकरणेष्वेव निर्णयेन निर्विशेषवादंस्य प्रागेव निरस्तत्वात् । य पुनः प्रजापतिवाक्यस्थामेष सम्प्रसादोऽस्माच्छरीरात् समुत्थाय परं ज्योतिरुपसम्पद्य स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यत इति श्रुति विषयवाक्यत्वेन आद्रियन्ते तेषामपितस्यास्तथात्वं सन्दिग्धमेव।सूत्र उपसम्पिसपदा-भावात् केवलस्य सम्पद्यति पदस्य सता सौम्य तदा सम्पन्नो भवति स्ति सम्पद्य न विदुः स्ति सम्पद्यामह इति सुषुप्तिविषये श्रावणात् । अत उपसम्पंत्तिवाक्यस्य विषयत्वेनाद्रणमधेषलादेवति वक्तव्य-म । तथा सति तौल्याम पर्यनुयागावकाशः । किश्च । स्वेनेति पद-स्यापि ब्रह्मवाचकत्वमेव मुख्यम् । स्वमपीतो भवतीत्यादी तथा सिद्धत्वात् । अतस्तवापि तथा । किश्च नायं नियमो यद्विषयवाक्यं सौत्रपदानुरूपमेव प्राह्यमिति। अत्ता चराचरप्रहणादित्यादी तथा

दर्शनाभावात् । अतोऽर्थमादाय विषयवाक्यग्रहणं नानुचितमिति दिक्॥ ७॥

यत्तु राङ्कराचार्याः, सम्पद्याविर्मावाधिकरणं त्रिसूत्रमङ्गीक्र-त्य प्रथमसूत्रे, एवमवेष सम्प्रसादोऽस्माच्छरीरात् समुत्थाय परं ज्योतिरुपसम्पद्य स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यत इति छान्दोग्ये इनद्रप्र-जापतिसंवादस्यां श्रुति विषयवाक्यत्वेनोपन्यस्य कि देवलोकाद्यप-भोगस्थानेष्विवागन्तुकेन केनचिद्विशेषेण अभिनिष्पद्यते, उतात्ममा-श्रेणेति संशये मोक्षफलत्वस्याप्रसिद्धेः। अभिनिष्पद्यत इत्युत्पत्तिप-र्यायभूतशब्दप्रयोगादात्मनश्च सर्वदाविद्यमानत्वेनाभिनिष्पत्तर्वकतु-मशक्यत्वाच्चागन्तुकेनेति पूर्वपक्षमुक्त्वा केवलनेवात्मना आविर्भ-वति, नं धर्मान्तरेण । कुतः । स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यत इति स्व-शब्दात् । अन्यथा स्वेनेति विशेषणस्य वैयर्थ्यप्रसङ्गात् । नचा-त्मीयवाची स्वशब्द इति युक्तम् । तस्य रूपान्तरेऽपि तुल्यत्वेनात्र विशेषतस्तत्कथनस्य वैयर्थ्यानपायात् । अतः स्वेनेतिविशेषणसा-र्थक्यार्थ केवलेनावतिष्ठत इति सिद्धान्तं व्याख्याय, पूर्वावस्था-स्विह च स्वरूपानपायसाम्ये सत्यत्र को विशेष इति शङ्कायां द्वि-तीये सूत्रे सम्बन्धविनिर्मुक्तत्वरूपो विशेषः। पूर्वे जात्रदाद्यवस्थासु, अन्धो भवतीति, रोदिनीचति, विनाशमेवापीतो भवतीत्यवस्थात्र-यकालुष्यकथनेन बन्धाविमोकबोधनात् । तस्य मुक्तत्वं च, एतं त्वेव ते भूयोऽनुव्याख्यास्यामीत्यवस्थात्रयविहीनस्यातमनो व्याख्येय-त्वेन प्रतिज्ञातस्याशरीरत्वाद्युपन्यासपूर्वकं, स्वेन रूपेणाभिनिष्प-द्यत इत्युपसंहारात्। आख्यायिकोपक्रमे चापहतपाप्मेत्यादिमुक्तात्म-विषयप्रतिश्वानादिति व्याख्याय तृतीयसूत्रे, परं ज्योतिरुपसम्पद्ये-त्यंनन ज्योतिःसम्पत्तेरुक्तत्वाज्ज्योतिषश्च प्राकृतत्वात् सम्पत्ती कथमस्य मुक्तत्विमिति राङ्कायां परं ज्योतिरिति पदाश्यां, तदेवा ज्योतिषां ज्योतिरिति श्रुत्यन्तराज्ज्योतिःशब्देन परं ब्रह्मैवोच्यते, न तु प्राकृतमतस्तत्सम्पत्ती न मुक्तत्वभङ्गः। आत्मन एव प्रकरणद्श-नादित्याहुः। ततोऽविभागेन इष्टत्वादित्येकसूत्रमधिकरणान्तरमङ्गी-कृत्य कि मुक्तः परमेश्वराद्भेदेनावतिष्ठत उताभेदेनेति शङ्कायामवि-भक्त प्वावतिष्ठत इति सिद्धान्तयन्ति । ततो ब्राह्मेणेत्यादित्रिसूत्रमधिकरणमङ्गीकृत्य पूर्वाधिकरणे यदातम-

रूपेण स्वेनाऽनागन्तुकेनाऽवतिष्ठत इत्युंक्तं, तत् की दशमिति चि-न्तायां जैमिनिस्तावद् यद् ब्राह्मं रूपम्, अपहतपाप्मा विजरो विमृत्यु-र्विशोको विजिघत्सोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्कल्पइत्यनेन प्रागुक्तं तथा सर्वेश्वरत्वं सर्वेशत्वं च तेन रूपेणाभिनिष्पद्यत इति मन्यते । तत्र हेतुरपहतपाप्मेत्यादिनोक्त उपन्यास आदिपदसंगृहीतं, स तत्र पर्येतीत्यादिनोक्तं च । औडुलोमिस्तु यद्यप्यपहतपाप्मतमाद्योऽभे-देनैव धर्मा निर्दिश्यन्ते तथापि शब्दविकल्पजा एवेते इति पाप्मा-दिनिवृत्तिमात्रं तत्र गम्यते। चैतन्यमेव तस्यात्मनः स्वरूपमिति त-न्मात्रेणैव रूपेणाभिनिष्पत्तिर्युक्ता । एवं वा अरे अयमात्मा १ नन्तरो-ऽवाद्यः कृत्स्नः प्रज्ञानघन एवेत्यादिश्रुत्यनुत्रहात् । सत्यकामत्वाद-यस्तु यद्यपि वस्तुरूपंणैव धर्मा उच्यन्ते, सत्याः कामा अस्येति। तथाप्युपाधिसम्बन्धाधीनत्वात्तेषां न चैतन्यवत् स्वरूपत्वसम्भवः । अनेकाकारत्वप्रतिषेधात् । प्रतिषिद्धं हि ब्रह्मणोऽनेकाकारत्वं, न स्था-नतोऽपि परस्योभयलिङ्गमित्यत्र । अत एव जक्षणादिसङ्कीर्त्तनमपि दुःखाभावमात्राभिप्रायं स्तुत्यर्थम् । आत्मरतिरित्याद्वित् । न हि मुख्यान्येव रतिक्रीडामिथुनान्यात्मनि नित्यानि शक्यन्ते वर्णायेतुम् । द्वितीयविषयत्वात्तेषाम् । तस्मान्निरस्ताशेषप्रपश्चेन प्रसन्नेनाव्यपदे-इयेन बोधात्मनाऽभिनिष्पद्यत इति बादरायणस्त्वाचार्य एवमपि पा-रमार्थिके चैतन्यमात्रस्वरूपाभ्युपगमे व्यवहारापेक्षया पूर्वस्य पूर्व-स्याप्युपन्यासादिभ्योऽवगतस्य ब्राह्मस्यैश्वर्यक्रपस्याप्रत्याख्यानाद्-विरोधं मन्यते इत्येवं व्याचल्युः । तत्रेदमवधयम् । छान्दोग्य इन न्द्रप्रजापतिसंवादे, य आत्मा वेद्यत्वेन प्रद्यतः स दहरविद्योपास्य एव देवासुरैरनुबुध्यमाने प्रजापतिवाक्ये तस्यैवापहतपाप्मत्वादिगु-णकस्य प्रत्यभिश्वानात् । इन्द्रविरोचनाश्यामपि तस्यैव विवितसया तथानुवादात् । अतः प्रजापतिरापि तमेव सर्वेषु पर्यायेषु बाधयाति । य एषोऽक्षिणि पुरुषो इदयत इत्यादिना । परं त्विन्द्रविरोचनौ पर-प्राप्ति पुरुषार्थत्वेनावगत्य तदर्थे न प्रष्टुं प्रवृत्ती, किन्त्वपहतपाप्मादि-गुणकात्मश्रानेन सर्वकामप्राप्याद्यर्थमतस्तद्धिकारं हीनमवगत्य चित्तशुद्धार्थं तप उपदिदेश श्लिष्टप्रयोगेण चोक्तवान्। तत्र प्रथमे प-र्याये रइयत इत्यनेनार्षमेव दर्शनमभिप्रेतम् । तदेवोपपादितम्, अ-न्तर उपपत्तेरित्यत्न। परिमन्द्रेण न बुद्धम इति देहमात्मानं बुद्ध्वा

भयं द्दर्शांऽस्मित्रन्धेऽन्धो भवतीत्यादि । एवं इर्यस्याकाने पुनम्त-प उपिद्वय द्वितीयेऽपि पर्याये, स्वप्तसृष्टिकर्त्तारमुपिद्वेश, य एष खंग्न महीयमानश्चरतीति।अत्रापि, एतं त्वेवं भूयोऽनुव्याख्यासीत्ये-तच्छद्धेन स्वबुद्धिस्यस्यैव परामर्थात् । न त्विन्द्रबुद्धिस्यस्य । इन्द्रेण देहस्यैव पूर्वे बुद्धत्वादिति । परं त्विन्द्रेण द्वितीयेऽपि पर्याये स न बुद्धः, किन्तु देहाद्भिन्नो जीव एव स्वप्नद्रष्टोपदिश्यत इति बुद्धम्। स यद्यपि बाह्योपाधिदोषाच दुष्यति तथाऽप्यान्तरदोषाद् दुष्यतीति पुनस्तृतीय पर्यार्ये समागत्य उभयमुक्तवान् । तदा सुषुप्त्यधिकर-णभृतं तमेव यत्रैतत् सुप्तः समस्तः सम्प्रसन्नः खप्नं न विजानाती-त्येवमुपदिदेश। तत्रापि सुषुप्त्याधिकरणभूतं परमात्मानं न शातवान् किन्तु सुषुप्त्यवस्थाकं शारीरमेव शात्वा तत्राप्यज्ञानरूपं भयं विना-शमेवापीतो भवतीत्यन्तेन प्रदश्येन्द्रः पुनरुपससाद । तदा प्रजाप-तिस्तमेव स्वबुद्धिस्थमुपदेष्टव्यत्वेनोपक्षिप्य इन्द्रेणावगतस्य जीवस्य सर्वकामभोगयोग्यं स्वरूपं तत्सम्पत्त्या भवतीति वक्तुं, मघवन् मर्त्य वा इदं शरीरिमत्यादिना शरीरस्य दुःखदत्वमः । अशरीराणां वा-च्वादीनां परं ज्योतिरुपसम्पन्नानां स्वरूपप्राप्तिहृष्टान्तेनास्यापि स्व-व्याख्यातं परं ज्यातिरुपसम्पन्नस्य खरूपाभिनिष्पत्तिम् । एवमेवैष सम्प्रसाद इत्यादिनोकत्वा परस्य ज्योतिषः खरूपमाह । स उत्तमः पुरुष इति। योऽयं गीतायाम्, उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः परमा-त्मेत्युदाहृत इत्यादिश्ठोकद्वयंन कृर्तानवचनः। अतः परमुपसम्पन्नस्य तल्लोके भोगं वक्तुं तत्र परमात्मनो भोगमाह । स तत्र पर्येतीत्यादि-ना। तथाच देहेन्द्रियासुहीनानां वैकुण्ठपुरवासिनामिति सप्तमस्क-न्धात्ताहशानां सालोक्यादिचतुष्टयं प्राप्तानां भगवत्प्रसादकपस्तद्व-त्तो भोगो निराबाधः। अत्र विद्योपक्रमे तेषां तद्रथमेवोपासनाप्रवृत्ते-रुक्तत्वात्। नन्वेवं स्वरूपं प्राप्तस्य तत्र भोगोऽपि मनसस्तु पूर्वस्यैव तत्र सत्त्वात्तेन प्राक्तनदेहस्मरणे तदीयदुः खस्यापि स्मरणात् सुख-भोगोऽपि दुःखमसम्भिन्न एव स्यादित्यतस्तदभावायाह । नोपजनभ स्मरिन्नद् शरीरिमति । उप आत्मसमीपे अविद्याकामकर्मभिजीयते कर्मभिजीयन इत्युपजनम् इदं प्राक्तनं शरीरं न स्मरत्यतस्तदस्मरः णान्न दुःखसम्भेद इत्यर्थः। नन्वस्मरणं शरीरस्य कुतः। खरूप आ-कारसङ्कावेऽपि भोगसाधनभूतानामिन्द्रियाणामभावाङ्कोगेऽपि कथ-

मित्याराष्ट्रगद्वयनिवृत्त्यर्थमाह । स यथा प्रयोग्यं इत्यादि । अथ यत्रै-तदाकाशामित्यादि च। यथा प्रकर्षेण योग्योऽश्वादिराचरणे आस-मन्ता चरणसाधने रथादी तस्य गमनादिसाधनाय युक्त एवमयं पश्च-वृत्तिर्मुख्यः प्राणोऽस्मिन् रारीरं तद्यातासाधनाय युक्तः । तथाच मुक्ती तस्य लये तद्वियुक्तस्य शरीरस्याप्रयोजकत्वाद्रमरणमित्यर्थः। इन्द्रियाभावेऽपि भोगमुपपादयति । अथ यत्रेत्यादि । यत्र शरीरदेशे पतदाकाशमनुविषण्णं नेत्रकनीनिकोपलक्षितमाकाशमनुगतं चक्षुः-शब्दवाच्यम् । तत्र स चाक्षुपरचक्षुषि विद्यमान आत्मा दर्शनाय रूपग्रहणार्थे चक्षुश्रश्चारिन्द्रियरूपम्, एवं, यो जिल्लाणीति गन्धग्रहणाय स घाणम्, एवं व्याहरणाय वाक्, श्रवणाय श्रोतं, मननाय मन इति एतेषु अस्य जीवातमनो दैवं चक्षुर्मनः सर्वकार्यप्रयोजकम् । तथाच मुकस्य देहेन्द्रियाद्यभावेऽपि मनसः सत्वात् तस्य दैवत्वेनापूर्वत्वा-त्तेत देवेन चक्षुपा मनोरूपंण ब्रह्मलोकस्थान् कामान् पर्यन् रमत इति सुखेन भोगसम्पत्तिरित्यर्थः। एवं सर्वमुपपद्यितदुपासनाफळं निगमयन्तुपसंहर्रात । तं वा एतं देवा आत्मानमुपासत इत्यारभ्य प्रजापतिरुवाचेत्यन्तेन । तथाचात्र परमात्मन एव प्रस्तत्वादेवं त्वेव तं भूयोऽनुब्याख्यास्यामीति प्रतिज्ञाया अपि परमात्मपरतया तद्विरु-द्धामिरद्रज्ञानमनुस्तय जीवपरमात्मनोर्भेदाभावेन ब्याख्यानमनुचित-म् । जीवात्मनः परमात्माभेदस्य तादात्म्यरूपत्वेनैव पूर्व सिद्धतया-ऽभ्युवगमैकशरणत्वाच्च । तेनाख्यायिकोपक्रमेऽप्यपहतपाप्मत्वादि-रूपेण परस्येव प्रातिज्ञानं, जीवस्तु मुक्ती प्राप्तस्वरूपस्तथा भवतीति ब्राह्मले किककामभोगयोग्यत्वात्तथोच्यत । एवं सत्यविभागेन इष्ट-त्वादिति सूत्रेऽविभागः सोऽप्यविभक्तः, भ्रातृणामिव भोगमात्रसा-म्यादेव, न त्वभेदात् । अत एव काठके यथांदकं शुद्धे शुद्धमासिक्तं ताहगेव भवति एवं मुनेर्विजानत आत्मा भवति गौतमात मुक्तस्वर-पनिरूपणपरं वाक्ये ताद्दागिति पदेन साम्यमेवोक्तं, न त्वभेदस्तथा स्ति तदेवेति ब्र्यात्। एवं नदीसमुद्रनिदर्शने अपरस्यान्याक्षेयत्वा-य नदीनां नामरूपत्यागकथनं द्रष्टव्यम् । एवं, तत्त्वमस्यहं ब्रह्मा-स्मीत्यादावपि ब्रह्मणः सर्वकपत्वादशांशिभावेनैव तादातम्यमभिप्रत्य जीवस्यापि ब्रह्माभेद् उच्यते, न त्वंभेद् इत्यभिप्रायेणत्यवगन्तव्यम् । एवं, यत्र नान्यत् पश्यतीत्यनेनांका भूमान्यदर्शनाभावोऽप्यशांशि-

भावाबगमादेवोपपषतरः। न तु ब्रितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तमित्य-षापि विभागाभावादेव छितीयदर्शनाभावो इष्टर्यः । इदं च तत्र तत्र बहुधोपपादितमिति नात्राधिकमुच्यते । अतो यदुक्तं भेदनि-देशस्त्वभेदेऽप्युपचर्यते, स भगवः कस्मिन् प्रतिष्ठित इति स्वे म-हिम्नीति। आत्मरतिरात्मकीड इत्यादिदर्शनादित्युक्तं, तद्प्यप्रयो-जकम् । भेद्विरुद्धसम्पद्स्तादात्म्यरूपस्याभेदस्याङ्गीकारेणैव दोष-निवृत्ती उपचारेण तत्र व्याख्यानस्यानुचितत्वात् । नचांशांशिभावेन नानात्वापत्या, नेह नानास्तीति विरोधः शङ्काः । ऐच्छिकनानात्वस्य स्बरूपैक्याद्यऽबाधकत्वादितिप्रागेचोक्तत्वादिति । पवमीडुलोमिसूत्र-व्याख्यानेऽप्यसङ्गतस्वं द्रष्टव्यम् । शौडुलोमिना अपहतपाप्मत्वा-दीनां धर्माणां शब्दविकल्पजत्वस्य कुत्राप्यनुक्तत्वेन तथापादयि-तुमयुक्तत्वात्। नच चैतन्यमात्रत्वकथनादेव धर्मानवृत्तिरिति वा-च्यम् । स्वरूपमात्रकथनंऽपि धर्मानिवृत्तेर्मध्यन्दिने नभोमण्डले सूर्य पवास्तीत्यादिलीकिकवाक्यंऽपि प्रभा-करादिमत एव प्रतिपाद-नेनाद्दीनात् । श्रुतावण्यवं वा अरे अयमात्माऽनन्तरोऽवाद्यः कृत्स्नः प्रश्नानघन पवेत्यवापि अकृत्स्नत्वबुद्ध्युत्पादकधर्माकारसत्तामा-स्थायेव तेषां धर्म्यनतिरिक्तत्वबोधनाय तस्य प्रज्ञानघनत्वकृतस्नत्वयो-र्बोधनात्। अन्यथा तयाः पदयोः सैन्धवदृष्टान्तस्य च वैयर्थ्यापत्तेर्दु-र्बारत्वात् । अत एव सत्यकामाद्योऽपि वास्तवा एव, नौपाधिकाः । नचानेकाकारत्वसम्भवो दोषः। न स्थानतोऽपीत्यधिकरणे ब्रह्मणो विरुद्धभाभारत्वस्यव प्रतिपाद्नात् । अतो न स्वकृततद्व्याख्यानु-सरणेनीडुळेशिमसूत्रव्याख्यानं युक्तम् । तस्य व्यासमतत्वाच्चेति । पवं बादरायणसूत्रेऽपि व्यवहारापेक्षया पूर्वस्य पूर्वस्याऽप्युपगमा-दिश्योऽवगतस्य ब्राह्मस्ये इवर्यक पस्याप्रत्याख्यानाद् विरोधं मन्यते बादरायण इति व्याख्यातम् । तत्रापि व्यवहारापेक्षयेति यदुक्तं तदभ्युपगर्मेकशरणमेव । सूत्रे पूर्वभावपदेन प्राक्कालिकसत्तामात्र-स्यैव बाधनेन व्यवहारापेक्षाया अनुपलम्भादिति । एवं सति यदौडुलोमिमतमनुस्तय मुक्तस्य मनसा सर्वान् ब्राह्मलीकिका-न् कामान् पर्यतोऽपि विभागेनाद्रीनात् सुषुप्ताविवापस्यत्वं सर्वै-कत्वाद् द्वितीयाभावेन व्याख्यातं छान्दोग्यभाष्ये, तद्पि प्रकृतविरु-इस । रमत इति रमणस्यामे कथनात् । नच तत्र रमत इत्य- स्य मुख्याथीं नाभिषेत इति वाच्यम् । मानाभावात् । उपक्रमे इन्द्रादेः सर्वलोकसर्वकामप्राप्त्योरेवाभिसंहितत्वकथनेन तिद्वरोधाः ॥
अतोऽविभागेन दर्शनं शारिरब्राह्मणोक्तायाः सुषुप्तिश्रुतेरेवाथों, न तु
क्रममुक्तिमार्गप्राप्तब्रह्मलोकसुखप्राप्तिबोधिकाया एतच्छ्रतेरित्यवधेयम् । नच द्वितीये मैत्रेयीब्राह्मणेऽपि, न हि द्रष्टुर्दष्टेरित्याद्यविभक्तदर्शनश्रुतेर्विषमानत्वात्तस्याश्च मुक्तविषयत्वादत्र तथाङ्गीकारे को
दोष इति वाच्यम् । विषयभेदात् । तत्र हि, प्रक्षानघन एवेतेश्यो भूतेश्यः समुत्थाय तान्यवानुविनश्यति न प्रेत्य संक्षास्त्रीति ब्रह्मणि जीषस्य लयनिक्रपणेन तथा निश्चयात् । अत एव शारिरब्राह्मणे, अथाऽकामयमान इत्युपक्रम्य, अत्र ब्रह्म समरनुत इत्यन्तेनाकामयमानस्यात्मनो ब्रह्मणि लय उक्त इति सायुज्यविषयं मैत्रेयीब्राह्मणवाक्यम् ।
अतस्तदादायात्र कामवत्प्रकरणे तथापाद्नं प्रकृतविरुद्धमेवेति दिक्॥

भास्कराचार्यास्तु--सम्पद्याविर्भावसूत्रे इन्द्रप्रजापतिसंवाद-स्थामेव श्रुति विषयत्वेनोपन्यस्य पूर्वाणि सूत्राणि पूर्ववदेव ब्याख्याय जीवज्ञह्मणोरीपाधिकभेदः, पारमार्थिकं त्वैक्यमिति स्वीयं सिद्धान्तं चोक्तवा जीवस्य ब्रह्माऽविभागेन स्थितिं चाङ्गीकृत्य जैमिनीयमतं च पूर्ववदेव व्याख्याय औडुलोमिसूत्रे एवमाहुः। तथाहि । चैतन्यस-नमात्रेणाभिनिष्पद्यत इत्यौडुलोमिमन्यते सम।कुतः। तदात्मकत्वात्। चैतन्यात्मकं सत्तात्मकं च ब्रह्म।तथाच श्रुतिः, एवं वा अरे अयमात्मा-Sनन्तरोऽबाह्यः कुत्स्नः प्रज्ञानघन प्रवेति। तथा, सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मोति सत्यकामादीनां तु विकल्पमात्रत्वादतत्स्वरूपतेति मन्यते । सुषुप्त-विश्वासम्बोधो मोक्ष इत्यौदुलोमेरभिप्रायः सांख्यवैशेषिकादीनामि-व । इदानीन्तना अपि केचिदेतदेवं दर्शनं प्रतिपन्ना इति । बादराय-णसूत्रं त्वेवं व्याकुर्वन्ति । तथाहि । एवमपि चैतन्यमात्रत्वेऽपि पूर्व-स्याप्येश्वर्यक्रपस्य भावात्। कथम उपन्यासात् पूर्वोक्तेन जैमिनीयेन हेतुना उभयेषां वेदवाक्यानां प्रामाण्याविशेषात् । असाधारणत्वा-च्चापहतपाष्मादिगुणानां व्यतिरिक्ताब्यतिरिक्तस्वभावत्वाद्विरोधं भगवान् बाद्रायणः परिनिश्चिकाय । नच गुणगुणिनोरेकत्वानेक-त्वविरोधः । यथाऽग्निरेकः सप्तजिह्नः प्रकाशवानुर्ध्वज्वलन उष्ण इति न नानात्वं, यथा च उद्यद्दिनकर एकं किरणजालम् अवनि-मण्डले प्रथयन्नानेको भवतीति।

अत्र वैशेषिकाः प्राहुः—ससम्बोधो मोक्षो नोपपद्यते सर्व-श्रत्वादिगुणयुक्तेः । दुःखनिवृत्तिमात्रं मोक्षः। आनन्दादिशद्धाश्च दुःखनिवृत्तिमात्रावलम्बनाः। यदि च सुखे रागेण प्रवर्त्तेत ततो बन्ध एव स्यात्। गुणस्य बन्धहेतुत्वात् । शरीरेन्द्रियमनसां निवृत्तौ वि-शानोत्पत्तिहेत्वभावात् । मुक्तो निःसंशः पाषणकरुपोऽवतिष्ठते।

सांख्याः पुनश्चेतन्यस्वभाव आत्मा, तस्य द्रष्टुः स्वरूपे चै-तन्यमात्रेऽवस्थानमसम्प्रद्यातयोगनिष्पत्ती मोक्ष इति मन्यन्ते। तत्रा-ऽभिधीयते । यत्तावदुक्तं रागो बन्धहेतुरिति । तद्युक्तम् । शास्तादयं विभागो गम्यते। यथा स्वदारगमन नाऽधर्माय, तथा विषयविषयो रागो बन्धहेतुः, निरतिशयानन्दब्रह्मविषयो मुक्तये। नचानन्दशब्दो दुःखाभाववचनः । शतगुणोत्तरोत्तरक्रमेण उत्कर्षापकर्षौ प्रतिपाद्य निरातिशयस्य ब्रह्मानन्दस्योपदेशात् । नचा ५भावस्य निरुपाख्यस्यो-त्कर्षापकर्षी। लोकेऽपि दुःखनारतम्यं सुखनारतम्यं च परस्परविल-क्षणं प्रत्यक्षणानुभूयते । तस्मान्युक्तः कारणात्मानमाप्तस्तद्वदेव सर्वज्ञः सर्वशक्तिः सर्वातमापि भवतीति जैमिनिबादरायणयोराभिप्रायः ततो ये वेदबाह्या वैशेषिकाः सांख्यास्तत्पक्षाऽवलिम्बनश्च ते सर्वे-ऽपसिद्धान्तिनस्तर्कमात्रशरणत्वादिति । यदि च विद्यानमात्रं ब्रह्म तदाऽऽनन्दपदमनर्थकम् । न हि चैतन्यमात्रमानन्दः । दुःखावस्था-यामपि चैतन्यानुबृत्तिदर्शनात् । नच दुःखनिवृत्तिमात्रमानन्दश-ब्दार्थ इति युक्तमः। तस्मातः खयं संविदितमव सुखं सर्वदा मुक्त-स्याऽभ्युंपयमिति॥

अत्र पूर्वेषां सूत्राणां शङ्कराचार्यवदेतैयोंऽर्थ उक्तः स तु ततुसरणेव दत्तांत्तरः । शेषं त्वविरुद्धत्वादनुमन्यामहे ।

रामानुजाचार्यास्तु—परं ब्रह्मापासीनानामातमानं च प्रकृति-वियुक्तब्रह्मात्मकमुपासीनानामर्चिरादिमार्गेणापुनरावृत्तिलक्षणा ग-तिरुक्ता। इदानीं मुक्तानामैदवर्यप्रकारं चिन्तियतुमारभत इति पा-दृद्धश्रार्थमुक्त्वा, सम्पद्याविभीवसूत्रे छान्दोग्यस्थप्रजापितवाक्यगां तामेव श्रुति विषयत्वनोपन्यस्य पूर्वोक्तवदेव पूर्वे सिद्धा-न्तपर्यन्तमुक्त्वा, अविभागेन दृष्टत्वादिति द्वितीयेऽधिकरणे, कि-मयं प्रत्यगात्मा स्वात्मानं परमात्मनः पृथग्भृतमनुभवत्युत तत्प्र-कारतया तद्विभक्तिमिति संराय, सोऽइनुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चिता, यदा पश्यः पश्यते रुक्मवर्णे कर्त्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनि, तदा विद्वान् पुण्यपापे विध्य निरञ्जनः परमं साम्यमु-पैति, रदं ब्रानमुपाश्चित्य मम साधम्यमागता इत्यादिश्चतिस्यां मुक्तस्य परेण साहित्यसाम्यसाधम्यमितपादनात् पृथग्भृतमेवानुभ-वतीति प्राप्तेऽनेन सूत्रेण परस्माद् ब्रह्मणोऽविभागेन स्वात्मानं मुक्तो-ऽनुभवतीति प्रतिपाद्यते।

तत्र हेतुईष्टत्वादिति। परं ज्योतिरुपसम्पद्य निवृत्ताविद्यातिरोधानस्य याथातध्येन स्वात्मनो इष्टत्वात्। स्वात्मनः स्वक्रपं हि, तत्त्वमिस, अयमात्मा ब्रह्म, पेतदात्म्यमिदं सर्वं, सर्वं खिल्वदं ब्रह्मोत्यादिसामानाधिकरण्यनिर्देशैयं आत्मिनि तिष्ठन्नात्मनोऽन्तरो यमात्मा न वेद यस्यात्मा शरीरम्, अन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानामित्यादि-श्रुतिभिः परमात्मात्मकं तच्छरीरतया तत्प्रकारभूनमिति काशकृत्तस्यत्रे सिद्धम्। अतोऽविभागेनाऽहं ब्रह्माऽस्मीत्येवानुभवात्तर्यान्यः साम्यसाधम्यव्यपदेशो ब्रह्मप्रकारभृतस्येव प्रत्यगात्मनः स्वरूपं तत्सममिति श्रुतिः प्रतिपादयति । सहश्रुतिस्त्ववं भूतस्य प्रत्यगात्मनः प्रकारिणा ब्रह्मणा सह तद्गुणानुभवं प्रतिपादयतीनित न कश्चिद्वरोधः। सङ्कल्पादेव तच्छरुतः, अधिकं तु भेदनिईनशादित्यादेश्च न विरोध इति ब्रह्मद्वेदेन जीवस्य तत्र भोगं परमात्मसङ्कल्पात् कर्मानधीनत्वभगवत्स्पृष्टपदार्थरेव तद्भोगं स्वसृष्टपदार्थेश्च लीलारसभोगादिकमङ्गीकुर्वन्ति। तत्र सिद्धान्ताद्विरुद्ध-मित्युपादेयम् ॥

शैवस्तु तन्मतस्यैव चौरः शैवीः श्रुतिस्मृतीरुपन्यस्य स्वं मतं ततो भिनित्त । तत्र शिवपदस्य नारायणादिपदवत् परब्रह्मवा-चकताया वाराहपुराणे उक्तत्वात् स्वरूपभेदकत्वाभावे कोऽपि न विरोधः। रूपभेदकत्वे तु नृसिंहपूर्वतापनीयोक्तादिरीत्या तत्रोतक-षेविश्रान्त्यभावस्य प्रहस्ताख्ये वादे निपुणत्रसमुपपादितत्वान्न त-स्मिन् परत्वमिति न तदर्थमधिकं किश्चिद्वच्यते॥

माध्वास्तु—कर्मनाशाख्यं फलं प्रथमपादे देवानां मोक्ष उ-त्क्रान्तिश्च द्वितीयपादे फलम् । मार्गो गम्यं च तृतीये पादे फलम् । एवं त्रयं पूर्वमुक्ता चतुर्मुखेन सह परं ब्रह्म प्राप्तानां यस्तत्र भोगः क्रमप्राप्तस्तमत्र पादे वदतीति पादार्थमुक्ता, सम्पद्याविभीव दत्यत्र

### सङ्कल्पादेव च तच्छ्रतेः ॥ ८ ॥

### अत एव चानन्याधिपतिः॥ ९॥

यतो हेतोः साधनं फलं चोक्तरीया स्वयमव, नान्योऽतो हेतो-स्तेषां हृदि साधनत्वेन फलत्वेन प्रभुरेव स्फुरति, नान्यस्तेनान-न्यास्ते । तेषामेवाधिपतिः पुरुषोत्तमः । अन्यत्राधिपसं विभृतिरूपैः

सम्पद्याविहायेति पाठमङ्गोकुर्वन्तोऽविभागस्त्रपर्यन्तं प्रतिसूत्र-मधिकरणभेदमङ्गीकुर्वन्तः प्रथमे मुक्तस्य ब्रह्मानतिक्रमेण भोगं, द्वितीये ब्रह्मप्राप्तस्य मुक्तत्वं, तृतीय मुक्तप्राप्यस्य पर-स्य ज्योतिषः परमात्मत्वं चतुर्थे च ब्रह्मप्राप्तिं सायुज्यादिरूपामु-क्लां तेषां ब्रह्मभुक्तबहिष्ठभोक्तृत्वं प्रतिपादयन्ति । ब्राह्मेग्रोति त्रिसूत्रे-ऽधिकरणे च चिन्मात्रदेहानां भगवत्सायुज्यं प्राप्तानां ब्रह्मङ्गानुग्र-हितः स्वाङ्गेर्भागं प्रतिपादयन्ति । तत्रोदासीना वयम् ॥ ७॥

सङ्कल्पादेव च तच्छ्रहतेः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* एवं परे-त्यादि \* । व्याकुर्वन्ति । \* भजनेत्यादि \* । \* स एवेति \* । वर्ण-रूपः सङ्कल्पः । \* अत्रापीति \* । सूत्रेऽपि ॥ ८॥

अत एव चानन्याधिपतिः ॥ व्याकुर्वन्ति \* । \* यतो हेतोः पुष्टिमार्गीयाणां वरणादिरूपं साधनं स्वस्वरूपात्मकं फलं च स्वय-मेवातस्तथेत्यर्थः । सर्वस्य वशीत्यादिश्चितिविरोधपरिहारायाहुः । \* अन्यत्रेत्यादि \* । शेषं स्फुटम् ॥

करोखतः सर्वस्याधिपतिरितिश्चातिरापि तदिभित्रायेणैवेति भावः । चकाराद्, मदन्यत्ते न जानन्ति नाहं तेभ्यो मनागपीति भगव-द्वाक्यं संगृह्यते । अन्यथा सर्वज्ञस्याऽकुण्ठितज्ञानशक्तरेवं कथनम-युक्तं स्यादतः पुष्टिमार्गोऽनुग्रहेकसाध्यः प्रमाणमार्गाद्विरुक्षणस्तत्र विश्वासश्च तथेति सिद्धम् ॥ ९ ॥

### अभावं बादरिराह होवम् ॥ १० ॥

मुक्तोऽपि जीवः पुष्टिमार्गेऽङ्गीकृतो भगवद्दं विग्रहं प्राप्य भजनानन्दं प्राप्नोतीति सिद्धम् । अत्र प्रस्वातिष्ठते । बाद्रिरा-चार्यो मुक्तस्य देहाद्यभावं मनुते । तत्र हेतुराह होविमिति । ब्रह्म-विदो हि मुक्तिरुच्यते । यत्र हि द्वेतिमित्र भवति तदितर इतरं प-स्यतीसाद्युक्त्वा, यत्र त्वस्य सर्वमात्मवाभूत् तत् केन कं पत्रयेदि-सादिना द्वितीयज्ञानिषेधमाह ब्रह्मविदः श्रुतिः । तथाच तस्य कामभोगवार्त्ता दुरतरेति, तदाक्षेप्यदेहोऽपि तथा ॥ १०॥

् भावं जैमिनिर्विकल्पाऽऽमननात् ॥ ११ ॥

अत्रान्ये मुक्तसङ्करूपं व्याकुर्वन्ति । अनन्याधिपतिरित्यत्र च जीवस्य स्वाधीनताम । तद्यदि, सर्वस्य वशी सर्वस्येशानः सर्वस्या-धिपतिरिति श्रुतिं नोपरुन्ध्यात्तदोपादेयमन्यथा तूपेक्ष्यम् ॥ ९ ॥

अभावं बादिरराह होवम्॥ \* अतित्यादि \* । अस्मिन्नर्थे निःसम्बोधनिरानन्दमुक्तिवादी प्रत्यविष्ठित इत्यर्थः। तत्र हेतुः । \* बादिरित्यादि \* । रोषं स्फुटम्॥ एतन्मते कामाद्यनबोधकश्रु-त्यादयः पूर्वकक्षाविश्रान्ताः । जैमिनिस्तु पूर्वकक्षाविश्रान्तो माना-ऽभावाद् ब्रह्मविदृवृत्तान्तकथनस्योभयत्र तुल्यत्वान्मार्गभेदेनाऽधि-कारिभेदमङ्गीकृत्योभयव्यवस्थामाह ॥ १०॥

भावं जैमिनिर्विकल्पाऽऽमननात्॥ \* विकल्पाऽऽमननादिति \*।

<sup>\*</sup> विश्वासस्तथेति \* अनुग्रहैकसाध्यः।

जैमिनिराचार्यस्तु मुक्तस्य पुंसो देहादेभीतं सत्तां मन्यते ।
तत्र हेतुर्विकल्पेसादि । ब्रह्मविदाप्नोति परिमिति श्रुसा ब्रह्मज्ञानस्य तत्पाप्तिसाधनत्वमुच्यते । नायमात्मेति श्रुसा तु वरणपात्रमाप्यत्वम् । सोऽक्तुत इसादिना च परप्राप्त्युपन्यासः क्रियते ।
इहैव समवनीयन्ते ब्रह्मैव सन् ब्रह्माऽप्येतीति च पटचते। एवं
सति मिथो विरोधे तदभावायोक्तव्याख्यानरीसा द्वानमार्गीयस्य
ब्रह्मज्ञानेनाक्षरब्रह्मपाप्तिः पुष्टिमार्गीयभक्तस्य तु, सोऽक्तुत इसनेनोक्ता परपाप्तिरिति व्यवस्थितविकल्प एव श्रुसाभमत इति
ब्रायते । तेन, नायमात्मेति श्रुतिः परप्राप्तिविषयिणी । इहैवेसादिश्रुतिस्तु मर्यादामार्गीयविषयिणीति मन्तव्यम् । एवं सति पुष्टिमार्गीयस्य भोगसाधनात्मकविग्रहवत्त्वं निष्प्रत्यहं सिद्धचित । तत्
केन कं पक्ष्यदिसादिना तु ब्रह्मज्ञानसामयिकीं व्यवस्थामाह,
न तु तदुत्तरकालीनपरप्राप्तिसामयिकीमिति किमनुपपन्नम् ॥११॥

द्वादशाहवदुभयाविधं बादरायणोऽतः ॥ १२ ॥ ब्रह्मणा सह सर्वकामाशनप्रयोजकं शरीरं शरीरत्वस्य भूत-

विरुद्धाः करुपाः पक्षाः विकरणाः श्रुतिषूच्यमानाः, तेषाम आमननाद् आसमन्तानमननाद् विचारात् । तथाच झानप्राप्यत्वविरुद्धं
वरणैकलभ्यत्वं कामाशनविरुद्धश्चाप्यय इति साधनयोः फलस्वरुपयोश्च मिथो विरुद्धत्वे साति तदभावायाधिकारिभेद आस्थेय इति
झानमात्रात् साधनाद् ब्रह्मभावे तत्र लयो वरणसहकृतात्तु तल्लाभः
स्वाधीनतया स्वरूपानुभावात्मक इति श्रुत्यभिष्रेत्यस्य व्यवस्थितविकरपस्य सम्यग्विचारात् तथेत्यर्थः । शेषं स्फुटम् ॥ ११ ॥

द्वादशाहबदुभयविधं बादरायणोऽतः ॥ भगवान् व्यासस्तु जैमिन्युक्तव्यवस्थां बादर्युक्तं द्वेतदर्शननिषेधं चाङ्गीकृत्य जैमिन्यु-कात् कश्चिद्विशेषमाहेत्याशयेन सूत्रं व्याकुर्वन्ति। \* प्रद्यागा सहेत्या- जन्यत्वव्याप्यत्वात्तद्भावेनाऽशरीररूपं तद्भोगायतनत्वेन शरीररूपमपीति बादरायण आचार्यो मन्यते । अत्र हेतुरत हति । तथाविधश्रुतेरिसर्थः । तथाहि । भूमैव विजिज्ञासितव्यमित्युक्त्वा
तत्स्वरूपमाह । यो वै भूमा तत्सुखिमत्युपक्रम्याग्र उच्यते । यत्र
नान्यत पश्यति नान्यच्छुणोति नान्यद्विजानाति स भूमेसनेन केवलभावविषयत्वं पुरुषोत्तमलक्षणमुक्त्वा केवलभाववतो भक्तस्य
विप्रयोगसामियकीं व्यवस्थामाह । स एवाधस्तात स उपरिष्ठात
स पश्चात स पुरस्तादिसादिना । ततः, स वा एष एवं पश्यकेवं
मन्त्रान एवं विजानिकति पूर्वावस्थामनृद्य संयोगावस्थामाह ।
आत्मरतिरात्मक्रीड आत्मिमिथुन आत्मानन्द इति वाक्येन, सोऽञ्जुत इति श्रुतिसंवादिनमर्थमुक्त्वा भक्तस्वरूपमाह। तस्य हवा एतस्यैवं पश्यत एवं मन्त्रानस्यैवं विजानत आत्मतः प्राण इत्युपक्र-

दि \*। पवमधिकारिभेदमार्गभेदाभ्यां मुक्तस्य देहसत्तायास्तदभा-वस्य च प्राप्ती यस्य शरीरं प्राप्तं तत् की इशीमत्यपेक्षायां तच्छरीरम् उभय विवं के निवद्धेमण शरीर रूपं, के निवद्धर्मान्तरेण अशरीर रूप-मित्येवं द्विविधमिति बादरायण आचार्यो मन्यत इत्यर्थः । हेतुबोधि-का श्रुतिः कुत्राऽस्तीत्याकाङ्कायामादुः । \* तथाहीत्यादि \* तथा त-त्प्रकारकं हि यतो हेतोः, भूमैव विजिज्ञासितव्य इत्याद्यक्तवा तस्य शरीरस्य स्वरूपमाह। तथाच छान्देग्यं भूमविद्यायामस्तीत्यर्थः। ननु तत्र भूमनः स्वरूपमुच्यते, न शरीरस्यत्यत आहुः । \* यो वा इत्यादि \*। सत्यं भूम्नः स्वरूपमुच्यते, तथापि तस्य सुखरूपत्वमु-पक्रम्याप्रे सुखरूपतया तदुच्यते, इत्यंवं गृहीत्वा विभजन्ते । \* यत्र नान्यदित्यादि, सर्वमितीत्यन्तम् \*। तथाचात्र नित्यनिरव-धिसुखात्मकं भूमानमुपक्रम्य तस्माद् भूम्न आत्मनः सकाशास् प्राणादिसर्वान्तानां देहान्तः स्थानामाविभाव उक्तः। तेन तस्य भूता-जन्यत्वादशरीररत्वम् । आत्मरतिरित्यादिना भोगस्योक्तत्वात्त-दायतनत्वन शरीरत्वमतस्तथेत्यर्थः । ननु ब्रह्मणः सकाशादेव तै-चिरायादाविप सृष्टेरकत्वात कोऽत्र विशेष इत्यत आहु:-

म्यात्मत एवेद ६ सर्वभिति। तेनाऽशरीरत्वं सिद्ध्यति। अव्ययमयो-गेणाऽविक्वतादेव पुरुषोत्तमात प्राणाद्याविर्भाव उच्यते। अत्र ल्य-ब्लोपे पश्चभी । पूर्व विरहदशायां प्राणादयो भगवसेव लीना आसंस्तरस्तत्वाकटचे तत एव प्राणादयोऽपि सम्पन्ना इति तत्पा-प्रेनिमित्तत्वं यतो विभातिरूपाणामपि पुरुषोत्तमे लयो नानुपपन्नः

\*अञ्चयेत्यादि \*। \* अत्रेति \* आत्मत इति शब्दे। तथाच तत्राका-शवाय्वादिभावापन्नात् सोच्यतेऽत्रतु भूमकपादेवेति विशेष इत्यर्थः। नन्वत्र भक्तस्यैव व्यवस्थोच्यत इत्यत्र कि गमकमत आहुः। \* पूर्व-मित्यादि \*। तथाच यत इदमवस्थाद्वयं क्रमेणोक्का भगवहर्शनो-त्तरं प्राणाद्याविर्भावं वद्तीति भगवत्प्राप्त्यनन्तरभावित्वकथनमे-व तद्रमकमित्यर्थः।नन्वानन्दमयाधिकरणे विषयश्रुतौ, एवं विदो भ-क्तस्य पत्रहोकत्यागोऽस्माहोकात् प्रेत्येत्यनेनोक्तः, सोऽत्र, वाङ् मनसीत्यादिना, सोध्ध्यक्षे तदुपगमादिश्य इत्यन्तेन ब्युत्पादितः । या पुनस्तद्यं, एतमन्नमयमात्मानमुपसंन्नामतीत्यादिना विभूति छ-पाणां प्राप्तिरुक्ता फलानुभवोपयोगिनी साऽत्र सम्पद्याविभीवादि-सूत्राभ्यामुक्ता, ब्राह्मेणेत्यादिद्वादशाहसूत्रान्तेर्व्युत्पाद्यते । फलानु-भवस्त्वतिविगाढभावेन सर्वात्मभावे सत्येव भवतीति तद्बोधना-र्थे या पूर्व विरहदशा सा तत्र ब्रह्मवित्प्रपाठकश्चती, यतो वाचो निवर्त्तन्त इत्यारभ्य, उमे हावैष एते आत्मान र स्पृणुत इत्यन्तेन भृगु-प्रपाठके च, हाबु हाबु इत्यारभ्य, अहं विश्वं भुवनमभ्यभवां सुवर्ण-ज्योतीरित्यन्तेनोका। तथा सति यसाइशः स आनन्दमयं ब्रह्मख-वाऽनुभवतीति **रू**पमात्मादेशोक्तप्रकारेणाऽहङ्कारादेशोक्तप्रकारेण सिद्धात्यतो विभूतिरूपाणां प्राणादीनां लयाङ्गीकारोऽनुपपन्न इत्यत आहुः। \* विसूर्तीत्यादि \*। अहद्भारादेशे आत्मादेशे च सर्वस्मि-न् स्वाभवस्यातमाभेदस्य च भानोत्त्वां लयस्यार्थादेव बोधितत्वा-त्। अथ तत्र तेषां भक्तानां पार्थक्येन प्राणाद्यभावनमेवाभिप्रेतं, न सर्वातमना लय इत्युच्यते, तदाऽपि तस्यां दशायां ब्रह्मणा सह स-र्वकामाशनरूपस्यात्मरतिरित्यादिनोक्तस्यानुभवस्याभावात् फलत-स्तील्यमेव। वस्तुतस्तु तद्ग्रे, तस्य ह वा एतस्यत्यादिना आत्मतः

आत्मरितिरिसादिना, सोऽरनुत इसनेन च शरीरत्वम् । जैमिनिरप्यत एव ब्राह्मणेति मनुते । एकस्य विरुद्धोभयधमवन्त्वमऽमन्त्रानं प्रति वैदिकं दृष्टान्तमाह । द्वादशाहवदिति । यः कामयेत प्रजाययेति स द्वादशरात्रेण यजेतित चोदनया द्विरात्रेण यजेतेसादिवित्रयतर्कत्कत्वेनाहीनत्वं गम्यते । द्वादशाहमृद्धिकामा
उपेयुः । य एवं विद्वापसः सत्रमुपयन्तीति श्रुसा च सत्रत्वं बहुकर्तृकस्य गम्यते । एशमेव द्वादशाङ्कशरीरोन्द्रियपाणान्तःकरणात्मिभरञ्जत इति सत्रतुल्यत्वम् । वस्तुतो भगवद्विभूतिक्ष्यत्वेन ब्रह्यात्मत्वेनकक्ष्यत्वमतो द्वादशाहवदुभयविधम् । सत्रे प्रसेकं चेतनानां यजमानानां फलभागित्ववदत्रापि ताद्यभक्तदेहादीनामिप
ब्रह्मात्मकत्वाच्चेतनत्वमेवेत्यप्येनेन दृष्टान्तेन शाप्यते । अत एव
श्रीभागवते, देहेन्द्रियास्रहीनानां वैकुण्ठपुरवासिनामिति गीयते॥१२॥

प्राणादीनामाविर्मावश्रावणात्तद्द्वयथाऽनुपपत्त्येव लयाङ्गीकारोऽतो नानुपपन्न इत्यर्थः। एवमशरीरत्वबोधिकां श्रुति व्याख्याय शरीरत्वसाधिकां श्रुतिमाहुः \* आत्मरतिरित्यादि \*। तेन तेत्तिरीयसमान् भौ या दशोक्ता सा फलानुभवस्य प्रथमावस्थिति बोधितम् । स्वोक्ते पूर्वसूत्रसम्मतिमाहुः \* जैमिनिरित्यादि \*। एवं हेतुं व्युत्पाद्य हृष्टान्त व्युत्पाद्यन्ति । \* एकस्यत्यादि \*। दार्षान्तिके योजयन्ति । \* एवमेवत्यादि \*। तेन, ब्रह्मभावात्तु भक्तानां गृह एव विशिष्यत इति साधितम् तथाच भक्तानामेव भोगक्षकार्यवलेन सन्नतुल्यत्वम् । अन्यवां तु तद्भावादहीनतुल्यत्वमिति भक्ताभक्तव्यवस्थान्त्वम् । अन्यवां तु तद्भावादहीनतुल्यत्वमिति भक्ताभक्तव्यवस्थान्त्वम् । अन्यवां तु तद्भावादहीनतुल्यत्वमिति भक्ताभक्तव्यवस्थान्तिम् स्वत्र हृष्ट्या उत्तरकक्षाविश्रान्तत्वात् तुक्तमपि युक्तम् । जैमिनस्तु सर्वत्र हृष्ट्या उत्तरकक्षाविश्रान्तत्वात् तुक्तमपि युक्तम् । जैमिनस्तु सर्वत्र हृष्ट्या उत्तरकक्षाविश्रान्तत्वात् तुक्तमपि युक्तम् । त्रिमनस्तु सर्वत्र हृष्ट्या उत्तरकक्षाविश्रान्तत्वात्तुक्तमपि युक्तम् । त्रिमनस्तु सर्वत्र त्यात्ववोधनायेव स्वमतकथनामत्यर्थः । मर्यादामान्तिया अपि भगवल्लोक एताद्द्यदेष्टेनेव यथाधिकारं चतुर्विधमुक्ति-भाजस्तिष्टिन्त । ज्ञापनेनापि पूर्वोक्तं साभियतुमाहुः \* अत एवे-

# तत्त्वभावे सन्ध्यवदुपपत्तेः॥ १३॥

अथेदं चिन्सते । भगवन्स्वरूपे प्राक्ततशरीर इवावस्था ह-इयन्त तत्कालीनैः पुम्भिरिति कथमप्राक्तत्वमुपपद्यत इति तत्रो-पपत्तिमाह । तद्दशंनस्य वास्तववस्तुविषयकत्वव्यवच्छेदेन पूर्वपक्ष-

त्यादि \* तथाच यत्र जयविजयादीनामप्येवं तत्र पुष्टिमागीयस्य का वार्त्तेत्यर्थः । एवं प्रसङ्गन भगवलाकप्रांतिरूपं फलमुक्तमिति इयम् ।

अन्ये तु बादिस्त्रें, मनसेतान् कामान् पद्यन् रमत इति श्रुती मनसेतिविदेशविद्यावलान्मुकस्य देहेन्द्रियावभावं, जैमिन् निस्त्रे च, स एकधा भवतीत्यादिविकल्पामननःहेहेन्द्रियमद्भावं, बादरायणमूत्रे, उभवश्रुत्यनुरोधान्मुकस्य सङ्कल्पेन कदाचित्तद-भावं कदाचित्मद्भावं च व्याकुर्यन्ति। तत्र मुक्तमङ्कल्पां यदि परम्थवरसङ्कल्पानुसारी तदा तद्व्यापारभृतो यदि तद्विरुद्धस्तद्दा अकिश्चित्करत्वाद्प्रयोजक इति ध्ययम्॥ १२॥

व्युदासाय तुशब्दः । तत् प्राकृततुल्यदर्शनमभावे तथात्वस्याभाव एव भवति, न तु तत्र प्राकृता धर्माः सन्ति। नन्त्रविद्यमानानामर्थानां कथं दर्शनमुपपद्यत इस्रत आह। सन्ध्यवदिति। स्वप्ने यथा वासना-वशाद्विद्यमानानामप्यर्थानां भवति तथा भगवदिच्छावशात् तत्रा-पि पाकृततुल्यत्वदर्शनस्योपपत्तेन पाकृतत्वं तत्र ज्ञेयभिसर्थः। तथाच श्रुतिः । सन्ध्यं तृतीयः स्वय्नस्थानं तस्मित् सन्ध्ये स्थाने तिप्टन्तुभे स्थाने पश्यतीदं च परलोकस्थानं च। अथ यथाक्रमोऽयं परलेकिस्यान भवति तमाक्रममाक्रम्योभयाव पाप्मन आनन्दां श्र पश्यति । स यत्रायं प्रस्विपिनीत्युपक्रम्य, स्वयं विद्वस स्वयं निर्मा-य स्वेन भासा स्वेन ज्योतिषा प्रस्वापिसत्रायं पुरुषः स्वयञ्ज्यो-तिर्भवति, न तत्र रथा न रथयोगा न पन्थानो भवन्तीसादिरूपा। एवमेव भगवानासुर।णां प्राक्तिगुणे तमस्यव दुःखात्मके लयं चिकीर्पुः स्वस्मिन प्राकृतत्वबुद्धिसंपादनाय तादशीमिव लीलां दर्शयस्तो, न प्राकृतत्वशङ्कागन्धोऽप्यत्र । अत एव भगवतोक्तं, मामात्मपरदेहेषु पद्विपन्तोऽभ्यम्यका इत्युपक्रम्य, ततो यान्य-धमां गतिमिति । तेषामासुरत्वेन मुक्यनधिकारित्वात् तथा करण-मतः सुप्टूकं-सन्ध्यवदुपपत्तेरिति ॥ १३ ॥

श्रुतिस्तु बृहदारण्यके ज्योतिर्बाह्मणे। दार्थान्तिके योजयन्ति। \* एव-मित्यादि \*। \* अभ्यस्यका इति \* गुणेषु दोपारोपकाः। इयमेवो-पर्णात्त्रद्वागडपुराणेऽप्युक्ता, शिवतत्त्वविवेकेऽनूदिता। तथाहि। "निर्दोषश्चेत् कथं विष्णुमेनुष्येषु प्रजायते। चिन्ताश्चमत्रणाञ्चानदुः-खयुग्दद्यते कथम्। एवं मे संशयो ब्रह्मन् हृदि शत्य इवापिते" इति नारद्पद्रने "स्त्रीपुंमलानुषङ्गातमा देहो नास्य विज्ञायते। किन्तु नि-दापचेतन्यसुखनित्यां स्वकां तनुम्। प्रकाशयति सेवेयं जनिर्विष्णोर्न-चापरा। तथाऽप्यसुरमोहार्थे परेषां च कवित् काचित्। दुःखा-

## भावे जाग्रद्धत्॥ १४॥

लौकिकवद्धासमाने लीलापदार्थे यहर्शनं भक्तानां तत तु भावे विषये विद्यमाने सित भवति। अत्र दृष्टान्तमाइ। जाग्रद्भत् । यथा मोहाऽभाववतः पुंसः सत एवार्थस्य दर्शनं तथेति। एता-भ्यां सूत्राभ्यामेतदुक्तं भवति । सोऽक्तुते सर्वान् कामान् सइ ब्रह्मणा विपश्चितेति श्रुसा भक्तकामपूरणाय भगवाँ ल्लीलां करो-तीति गम्यते। यदर्शनश्रवणस्मरणैर्भक्तानां दुःखं भवति तादृशी-मापि तां करोतीति श्रूयते । यथा सौभयुद्धे मोहवचनानि, हस्ता-दायुषच्युतिः, प्रभासीयलीलाच। उक्तरीसा, सोऽक्तुत इति श्रुसा परब्रह्मत्वमवगम्यते। उक्तलीलया तद्वैपरीसं च। एवं सस्येक-स्या वास्तवत्वमन्यस्या अवास्तवत्वं वाच्यम्। ते ते धामान्युष्मिसि, विष्णोः कर्माणि पञ्चत, तद्विष्णोः परमं पदं, तद्विप्रासो विपन्यव इसादिश्चितिभिः, सहस्रशीर्ष देवं विश्वाक्षं विश्वशम्भुवम्। विश्वं

श्चानश्रमादींश्च दर्शयेच्छुद्धसद्गुणः । क व्रणादि क चान्नानं स्व-तन्त्राचिन्त्यसद्गुणे । दौर्लभ्याचेव मोक्षस्य दर्शयेत्तानजां हरिः। कृष्णो द्यत्यक्तदेहोऽपि त्यक्तदेहस्य देहवत् । लोकानां दर्शयामास स्वरूपसहशाकृतिम्" इति ब्रह्मणोक्तम् ॥ १३॥

भावे जाम्रद्वत् ॥ एवं दोषद्दीने उपपत्तिमुक्त्वा गुणद्दीने उप-पत्तिमाहेत्याद्ययेन सूत्रमुपन्यस्य व्याकुर्वन्ति । अर्थस्तु स्पष्टः । तथाच अत्र पूर्वसूत्राद् उपपत्तारिति पदमनुवर्तते । अर्थस्तु स्पष्टः । तथाच गुणोपसंहारपादे, व्याप्तेश्च समञ्जसं, सर्वाभेदादन्यत्नेमे इति सूत्र-द्वये व्यापकस्य रसरूपस्येव भगवतो भक्तानां तत्तद्वसानुभावनाय तथा तथा मायापसारणेन तत्तत्परिमाणादिप्राकट्येन बाल्यपौग-ण्डाद्यनुभावनात् तेषां विद्यमानानामेवार्थानामनुभव इत्युपपादना-त्त्रथोपपत्तेरित्यर्थः । एवं सूत्रद्वयं व्याख्याय सूत्रद्वयोक्तिप्रयोजनमा-हुः । ॥ एताक्र्यामित्यादि ॥ । नारायणं देवमक्षरं परमं पदम । विश्वतः परमान्निसं विश्वं नारायण्यः हरिम । विश्वमेवेदं पुरुषस्तद्भिश्वमुपजीवति, पति विश्वस्यात्मेश्वरः शाश्वतं शिवमच्युतिमसादिभिश्च शुद्धब्रह्मणस्तद्भिपरीत-दर्शने ऽवश्यं हेतुर्वाच्यः । स त्वासुर्व्यामोहनमेवेति पूर्वसूत्रेणोपपादितः । भक्तेभ्यः स्वरूपानन्ददानाय, लोकवन्तु लीलाकैवल्यमिति न्यायेन या लीलाः करोति, यथा रिङ्गणादिलीला भगवतो नैसर्गिकधर्मरूपानन्दात्मकत्वेन विद्यमाना एव, ता भक्ताः पञ्चन्तिति द्वितीयसूत्रेणोक्तम् । अत एव लीलाया अनेकरूपत्वाद् ब्रह्मणश्च श्रुतौ सैन्धवदृष्टान्तेनैकरसत्विन्द्षपणाच्छुद्धब्रह्मधर्मत्वं न सम्भवतीति शङ्कानिरासाय कैवल्यमित्युक्तम् । साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्चेसादिश्वतिषु या ऽन्यभमराहिसलक्षणा केवलतोन्का सा लीलात्मिकैव लीलाविशिष्टमेव शुद्धं परं ब्रह्म, न कदाचित तद्रहितमिसर्थः पर्यवस्यति । तेन स्वरूपात्मकत्वं लीलायाः पर्यवस्यति । तेन च निसत्वम् । एतद् विद्वन्मण्डने प्रपश्चितम् ।

इत्यादिभिश्चेति \* लीलानां भगवतश्च नित्यत्वं शुद्धव्रह्मत्वं
 चावगम्यत इति शेषः ।

अत्र, तेत इतिश्रुतिरमे व्याख्येया। विष्णोः कर्माणीत्याद्यस्तु विद्वन्मण्डने सम्यग्व्याख्याताः। ताश्च पूर्वकाण्डस्था इत्यतः, सहस्रशीर्षमिति
तैतिरीयाणां महानारायणोपनिषत्स्थानुवाकीया उक्ता । एवं द्विवधा लीलासासां नित्यत्वं च प्रामाणिकमिति प्रतिपाद्य पूर्वसूत्रप्रयोजनं स्पुरीकुर्वन्ति । \* शुद्धत्यादि \* तथाच तदर्थानां लीलानाम,
आसुरव्यामोहकत्वेनैव रूपेण नित्यत्वं, न तु प्रतीयमानेन रूपेणेत्यर्थः । द्वितीयस्यार्थमादुः \* भक्ते भ्य इत्यादि \* । एवं द्वितीयस्य तारपर्यमुक्तवा लीलानां स्वरूपात्मकत्वं निगमियतुं लीलाकैवल्यसूत्रार्थ
स्पुरमनुवद्ग्ति \* अत एवेत्यादि \* । एतस्य सूत्रार्थस्योपपाद्नसा-

अथवा लीलैव कैवल्यं, जीवानां मुक्तिरूपम् । तत्र प्रवेदाः परमा
मुक्तिरिति यावदिसर्थः ॥ १४ ॥

पेक्षत्वात् प्रकारान्तरेणार्थमाडुः \* अथवेत्यादि \* एवं फलरूपस्य भ-गवतः स्वरूपं सूत्रद्वयंन विचारितम् ।

अत्र सर्वेऽपि पूर्वसूत्रे, तन्वभाव इति पाठमङ्गीकृत्यैवं व्याकु-वेन्ति। सङ्कुल्पादेवेति सूत्रे पित्रादिसमुत्थानमुक्तसङ्कल्पादुक्तम्। स एव सङ्कुल्भे द्वादशाहसूत्रेऽतःशब्देन परामृश्यते । तेन मुक्तौ द्वादशाहवदशरीरः सशरीरश्च सिद्धाति । तत्राशरीरस्य यो भोगः स तन्वभावेऽपि ब्रह्मसृष्टेरेव पदार्थैः सन्ध्यवत् स्वाप्तिकपदार्थभोग-वत् सिद्यति । तनुसद्भावपक्षं तु लीलार्थमीश्वरेण स्पष्टेर्मुक्तेन वा स्वसङ्कुल्पादेव सृष्टेर्जात्रहृद् वहिं भुङ्क इति । तन्नास्माकं रोचते । पवमप्युपन्यासादितिसूत्रेऽपहतपाप्मादिसत्यसङ्कृष्पान्तानां धर्माणा-मुकंऽध्यङ्गीकारेण तत्सङ्करूपादेच तदनुरूपभागापपत्तेविंशेषतस्तदुप-पादनप्रयोजनाभावेनैतत्सूत्रद्वयस्यानतिप्रयोजनत्वप्रसङ्गात् । अथ सूत्रे तथा पाठ इति तद्नुरोधन तथा व्याख्यानीमत्युच्यते, तदा तु सूत्रे तन्वभाव इत्यत्र तनुराद्धस्याभावराद्धेन समासेऽनि चेने किएकं नकारस्य द्वित्वं, तथा तत् नु अभाव इति पद छेदेर्राप, प-रोऽनुनासिकेऽनुनासिको चेति नकारद्वित्वमिति तस्वभावपदस्य से-द्धान्तिकोऽर्थ एव युक्तः। द्वित्वाभावश्चेत् तदा. तन्वभाव इत्यत्र स-प्तमीसमासमङ्गीकृत्य भगवत्तनी तद्भाव इत्यर्थी वक्तव्यः। र्भगवता खखरूप आसुराणामन्यथाभानस्य कारणेन तद्भानस्यावश्यमुपपा-दनीयत्वात् । अन्यथा आसुरदृष्टेषु सत्यत्वबुद्धौ देवानां मोक्षप्रतिव-न्धापत्तेरिति। तदेतत् प्रागंव ब्रह्माण्डवाक्यापन्यासपूर्वकं विचारित-मित्युपरम्यते।

ये मायावादिनो मोक्षे भोगं नाङ्गीकुर्वन्ति तान् प्रति भास्क-राचार्यरेवं दूषणमुच्यते। ससम्बोधं मोक्षं श्रुतिसिद्धमाश्रित्याचार्यं-णायं विभागो दर्शितः श्रोतृणामनुत्रहाय, न नास्तिक्यमवलम्ब्य भ्रा-न्त्या वा सुत्राणामन्यथार्थत्वं कल्पनीयम् । श्रुनीनां नार्थचादत्वम् ।

## प्रदीपवदावेशस्तथाहि द्शयति ॥ १५ ॥

ननु पूर्णज्ञानिक्रयाशक्तिमता ब्रह्मणा तुल्यभावेन तत्रापि प्र-धानभावं प्राप्य कामभोगकरणमपूर्णज्ञानिक्रयावतो भक्तस्यानुपप-न्नामसाशङ्कायां तत्रोपपित्तमाह । न हि तदा नैसर्गिकज्ञानिक्रया-भ्यां तथा भोक्तुं शक्तो भवति, किन्तु भगवाँस्तिस्मन्नाविश्चति यदा नदाऽयमपि तथैव भवतिति सर्वमुपपद्यते । एतदेवाह । प्रदीपव-दिति । यथा प्राचीनः प्रकृष्टो दीपः स्नेहयुक्तायां वर्त्यामर्वा-चीनायामात्रिष्टः स्वसमानकार्यक्षमां तां करोति स्नेहाधीनिस्थाति-श्च भवति स्वयं तथाऽत्रापीस्थिः । अत्र प्रमाणमाह । तथाहि दर्शयति श्रुतिः । भक्तां सिम्भ्रयमाणो विभक्ति, एको देवो वहुवा

सर्वतार्थवाद्वयप्रसङ्गात्। निःसभ्योधे तु मांक्षे न प्रेक्षापूर्वकारी प्र-वर्तते। संसारावस्थायां नावदेवलोकादिषु पर्यायेण सुखतारतम्यं लभन्ते, मुक्तः पुनः सुपुनवन्न किश्चित्। स्वरूपचेतन्यं तु विद्यमा-नमप्यसन्सममेव। न हि तच्चेतन्यान्तरेण सर्वद्यते। तस्येवाभावा-त्। नच स्वचेतन्यतः सांवदस्तु। चेतन्यव्यतिरिक्तसंवित्त्यनश्युप-गमात्। अश्युपगमे च भेदप्रसङ्गान्मायावादहानिः स्यादेव। ससं-बोधे पुनमेंक्षे सर्वमुत्पन्नं सल्ख्यणं वोधस्य रूपम्। मनः सर्वज्ञं सर्व-द्यक्तिश्वित्राभित्ररूपं हि। तनाऽस्तु तद्वगितर्गतोऽन्यथेति॥१४॥३॥

प्रदीपवदावेशस्तथाहि दर्शयति॥ एवमधिकरणत्रयेण फलप्राप्त्युपकरणं फलस्वरूपं च विचार्य फलानुभवोपकरणं विचारयात । तत्र भगवद्धागरूपोऽनुभवो जीवस्य सम्भवति, न विति संशयः । भक्तस्य स्वतं। समार्थ्य भोगश्रातश्च संशयवीजम् । तदेतन्मनिस्कृत्य सूत्रमवतारयन्ति । स निवत्यादि ॥ व्याकुर्वन्ति ॥ नहीत्यादि ॥ ॥ नेसिर्गकशानांकयाभ्यामिति ॥ मुक्तौ भगवत्कप्याऽभिव्यक्ताभ्यां, हानौ त्यायनेतिसूत्रे व्युत्पादिताभ्यां जैवाभ्यां
ताभ्याम् । भक्ती सिक्तितिश्रुतिस्तु तैक्तिरीयारण्यके पुरुषसूकांक्तर-

नितिष्ठ इति । सर्वात कामानित्युक्तत्वाद् यस्य कामस्य भोगो यथा निवेशे सित तत्त्वथा तदा निवेश इति बहुधा निवेश उक्तः । अयं निवेशो नान्तर्यामित्वेन, तस्यैकधैव प्रवेशाद । निसर्गतः सर्वेषां जीवानां भगवान् भवसेव प्रभुर्यद्यपि तथापि यं स्वीयत्वेन दृणुते तस्य विवाहितः पतिरिव भक्तां सन वरणजस्नेहातिशंयन भक्तेनापि भ्रियमाणः सन, स भक्त इव स्वयमपि तं स्वस्मिन विभक्ति । अत एव स्नेहराहिस्येनायोगोलकादिकं विहाय प्रदीपं

नारायणानन्तरं भर्तृसूक्तारम्भेऽस्ति । एवं तां विवृण्वन्ति । सर्वान् कामानित्यारभ्य गतिष्वितीत्यन्तमः । ननु भर्नृसूक्ते तद्रिमानुवा-केषु च प्रभासीयलीलैव प्रायशः प्रतीयते, कि बहुना, एतहगुत्तरा-र्कें अप यदा भारं तन्द्रयते स भर्त्तुं निधाय भारं पुनरस्तमेतीति भारवहनालस्यं भारस्तत्त्वागोऽस्तगमनं चोच्यते । अम्रे च, तमेव मृत्युममृतं माद्वरित्यादि । तत् कथमत्रेवं ब्याख्यातिमिनिचेद् उच्य-ते। पूर्व हि पुरुषसूक्तं सृष्टिलीलोक्ता। तत उत्तरनारायणे स्थितिली-लोका। तत्र, ह्रीश्च तं लक्ष्मीश्च पत्न्यावित्यनेन भोगलीलां सूचियत्वा इप्रं मनियाण, अमुं मनियाण, सर्वे मनियाणोतिवाक्यत्रये ऐहिकाम्-ष्मिकमिष्टं ब्रह्मविद्धिः प्रार्थितम् । ततो भर्तृसूक्तारम्भे इयमृगिति पू-र्वप्रन्थे उत्तरप्रन्थे चयमुपयुज्यते इति पूर्वसम्बद्धार्थौऽत्र व्याख्यातः। तृतीयस्कन्धे तु, भर्त्तुः पादावनुस्मरिन्नत्यत्रोक्ता। अतस्तत्रोत्तरप्रनथ-सम्बद्धां ऽर्थ इति मया विद्वनमण्डनव्याख्याने प्रभासलीलाप्रसङ्गे उ-त्तरग्रन्थानुसारेण व्याख्यातेति न दोषः। नन्वत्र मुक्तस्य यानि त्रि-धा भवति पञ्चधेत्यादिनोक्तानि शरीराणि सृजन्ते तानि सात्मकानि निरात्मकानि बेति संशये, निरात्मकानि सृष्ट्वा, यथा प्रदीप एको 5न-कभावं विकारशक्तियोगादापद्यते तथा मुक्त एको अप्यनेकशरीरा-ण्येश्वर्ययागादाविदातीत्युच्यते, न तु पूर्वोक्तोऽर्थ इति राङ्कायामाहुः। \* अत पवेत्यादि \* यत उक्त एवाऽथींर्शभप्रतोऽत एवायं रष्टान्त उ-को, नायोगोलकादेरतस्तथंत्यर्थः । भर्तृमूकश्रुतावयमेवाऽथीऽभिष्रे- द्यान्तमुक्तवान् व्यासः । अत एव देवपदमुक्तमः । स्वरूपानन्ददानाद्वावोद्दीपनाद पूतनादिमुक्तिदानेन स्वमाहात्म्यद्योतनादेकुण्ठादिस्थितेश्च । तदुक्तं निरुक्ते—दिवो दानाद्वा, दीपनाद्वा,
द्यातनाद्वा, द्यायानो भवतीति वा यो देव इति। किञ्च । भक्तानां
कामभोजनार्थं क्रीडाकरणाद क्रीडायामेव जयेच्छाकरणाद्वक्तैः सह
व्यवहारकरणाद्ववतेषु स्वमाहात्म्येच्छादिद्योतनाद्, न पारयेऽहं, न
त्वाद्दशीं प्रणियनीमिसादिभिः स्तुतिकरणाद्वक्तप्रपत्तिदर्शनेन कास्वीयदमनादौ मोदकरणाद तेष्वेव भक्तिमदकरणाद ते स्वप्नेऽपि
पियमेव पत्रयन्तीति स्वप्नकरणात्तेषां कान्तिकरणादिच्छाकरणाद्वा
तिक्विदे गमनादिप देवः। तदुक्तं धातुपाठे—दिवु कीडाविजिगीपाव्यवहारद्यतिस्तुतिमोदमदस्वप्नकान्तिगतिष्विति । एवं सति युक्रमेव तेषां तथात्वामिति हिशब्देनाऽऽह ॥ १५ ॥

नन्वऽस्थूलमनण्वह्रस्विमयाद्यनन्तरं पठचते— न तदक्नोति कश्चन न तदक्नोति कश्चनेति, उक्तश्रुतौ च ब्रह्मणा सह जीवस्य भोग उच्यते । तथाच सगुणिनर्गुणभेदेन विषयभदोऽवक्यं बाच्यो विरोधपरिहारायेयत उत्तरं पठति ।

स्वाप्ययसम्पत्त्योरन्यतरापेक्षमाविष्कृतं हि ॥ १६॥

स्वाप्ययसम्परयोरन्यतरापेक्षमाविष्कृतं हि॥ सूत्रमवतार-यन्ति । \* नन्बस्थूलेत्यादि \* श्रुतावद्गोतीत्यस्य विकरणव्यत्ययेन

त इत्यतः गमकमाहुः । \* अत एव देवेत्यादि \* तथाच देवपदार्था
ऽऽञ्जस्यमेवात्र गमकमित्यर्थः । सौत्रस्य हिराब्दस्यार्थमाहुः \* एवं सतीत्यादि \* तेन यदा भगवान् जीवस्य स्वदत्ते देहे स्वेन सह सर्वभोगकामभोगं कारियतुमिच्छति तदा स्वयमपि तद्नुगुणप्रकारेण
तस्मिन् देहे आविरातीति तादरा आवेश एव भोगोपकरणम् । गुणगानगृहकार्यादिदशायां तु यथासम्भवं या रामानुजभास्कराचार्याअयां मुक्तव्यवस्थोक्ता सैवाभिमतेत्यर्थाद् बोधितम् ॥ १५॥

इहायमाशयः । प्रकृतैतावस्यं हि प्रतिषेधित ततो ब्रवीति स्
भूय इसाद्यधिकरणेः परास्य शक्तिविधिवं श्रूयते स्वाभाविकी

इानवलिक्या चेसादिश्रुतिभिश्र माकृता एव धर्मा निषिध्यन्ते

बह्मण्यमाकृता एव बोध्यन्तेऽन्यथा तद्वोधनमेव न स्याक्षिषेधकः
वाक्य एव तद्वोधनमिप न स्यादेतस्यैवाक्षरस्य प्रशासन इसादि
रूपमतोऽचिन्सानन्तशक्तेभगवतः का वा कार्याऽक्षमता यया प्राकृतान गुणानूरीकुर्यादतो निर्गुणमेव सदा सर्वत्र भगवदूपमिति

मन्तव्यम् । एवं सति, तद्यथापि हिरण्यनिधि निहितमक्षेत्रज्ञा उप
र्युपरि सञ्चरन्तो न विन्दयुर्वमेवेमाः सर्वाः प्रजा अहरहगच्छन्स

एतं ब्रह्मलोकं न विदन्तीति छान्दोग्यश्रुतः प्रस्वापदशायां न क
श्रिद् ब्रह्माश्राति तच्च न कञ्चतिति द्विषयणी निषधिका श्रुति
ब्रह्मविद्यामोति परमिति श्रुत्युक्तपरब्रह्ममाप्तिदशाविषयणी भोग
वोधिका सेति न विरोधगन्योऽपि । एतदेवाह । स्वाप्ययः प्र
स्वापः, स्वमपीतो भवति तस्मादनं स्विपितीसाचक्षत इति श्रुतः ।

सम्पत्तिब्रह्मसम्पत्तिरुक्तरीसा पुष्टिमार्गीया मोक्ष एतयोरन्यतरा-

अशानमेवार्थ इति पूर्व व्याख्यातम् । अतोऽत्र भोग उच्यत इत्यर्थः । व्याकुर्वान्त । \* इहायमित्यादि \*। \* निषेधिका श्रुतिरिति \* भोगनिषेधेका, न तदश्नोतीतिश्रुतिः । अन्यतरापेश्रमित्येतदृष्ठे, आन्विकृतमाविष्करणं भगवत्प्राकट्यमिति यावत् । हि यतो हेतोरतो युक्तम्—पतावती बृष्टिबाध्या । दहराधिकरणे पतत्स्त्रोपन्यासे आविष्कृतपदस्य भगवदाविभावार्थकताया अङ्गीकृतत्वात्। तथाचाने त्रेदं सम्पद्यते। आद्य प्रकारे यद्यपि, तद्यथाप्रियया स्त्रियत्यादिना सम्परिष्वङ्गो ब्रह्मकृतो जीवस्योक्तस्तथापि, न बाह्यं किञ्चन वद नान्तर-मितिश्वानाभावशेषत्वेनोक्त इत्यस्थूलादिश्रुतौ सकलप्रापश्चिकधर्मा-भावकथने प्रापश्चिकभोगाभावोऽप्युक्तः। द्वितीयप्रकारे तु ज्ञानसङ्गान्वाद् भोग इति विरोधाभावात् स्वरूपे सगुणनिर्गुणभेदकल्पनमसङ्गान्वाद् भोग इति विरोधाभावात् स्वरूपे सगुणनिर्गुणभेदकल्पनमसङ्गान्वाद् भोग इति विरोधाभावात् स्वरूपे सगुणनिर्गुणभेदकल्पनमसङ्गान्वाद्

पेक्षमुभयश्रुत्युक्तिमिसर्थः । भगवत्कर्तृकभोगस्य लीलारूपत्वात् तस्याश्च, लोकवत्तु लीलाकैवल्यमिस्रत्र मुक्तित्वेन निरूपणाद त-त्माप्तः सम्पद्रपत्वं युक्ततरमिति हिशब्दार्थः ॥ १६ ॥ जगद्वयापारवर्जं प्रकरणादसंनिहितत्वाच्च ॥१७॥

तिमत्यर्थः । तदेतिन्निगमियतुं हिरण्यराद्धस्यार्थमाहुः। \* भंगवत्कर्तृ-केत्यादि \*। पवमनेनापि प्रकारेण फलस्वरूपमेव विचारितं भवति॥

शाङ्करास्तु—मुक्तस्यानेकशरीरावेशलक्षणैश्वर्याऽभ्युपगमे, तत् केंन के विजानीयादित्यादिश्रुतिविरोधशङ्कायां, तत्केन कं, सिलेल एक इत्यादी यद्विशेषविज्ञानवारणं तत् सुषुप्तिकैवल्यावस्थयोरन्य-तरापेक्षम् । कुतः । आविष्कृतं हि यता हेतोस्ततेव तद्धिकारवज्ञा-दाविष्कृतं यत्र सुप्ता न कञ्चनकामं कामयते, न कञ्चन स्वप्नं प-इयतीत्यनेन । एतं भ्यो भूते भ्यः समुत्थाय तान्येवानु विनइयति न प्रेत्य संज्ञास्ति। यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूदित्यनेन च प्रकटीकृतः । इदं तु सगुणाविद्याविपाकत्थानं स्वर्गादिवदवस्थान्तरम् । यत्रैत-दैश्वर्यमुपवर्ण्यतेऽतो न दोष इत्यैवं सूत्रार्थमाहुः । तेषामियं सम्प-स्यवस्थातो हीनावस्थत्यभिप्रायः। तदेतदन्ये न क्षमन्ते । तथाहुर्भा-स्कराचार्या रामानुजाचार्याश्च-अत्र सम्पत्तिपदेन, वाङ् मनसि स-म्पद्यत इत्यादिनोक्ता मरणावस्था परामृश्यते । अतः सुषुप्ती मर-णावस्थायाञ्च विशेषविज्ञानवारणम् । यत्र सुप्तः, एतेभ्यो भूतेभ्य इति श्रुतिभ्यां यतस्तत्रैव तद्धिकारवशादाविष्कृतम् । तेन शरीरे-न्द्रियविषयनिषन्यनं यद्विशेषविज्ञानं तदेव वार्यते, इत्यदोषः। न तु परं भावं प्राप्तस्य विद्याकर्मसामध्योत्सर्वविषयं सामान्यज्ञानमाविर्भू-तं तम्न वार्यत इत्यदोषः। यत इन्द्रप्रजापतिसंवादे एव सुषुप्तौ निः-सम्बोधत्वमुक्ताऽग्रे मुक्तमधिकत्य, स वा एष एतेन दिव्येन चक्षु-षा मनसैतान् कामान् पश्यन् रमते य एते ब्रह्मलोक इति सर्वश्र-त्वकथनादिति । अस्मन्मतं त्वेतावान् विशेषः । शाङ्करोक्तमुका-Sami प्रथमा कक्षा । एताभ्यामुकाऽवस्था तु मध्यमकक्षा । भाग भ-गबत्साहित्याभावादिति॥ १६॥ ४॥

जगदृब्यापारवर्जे प्रकरणादसन्निहितत्वाच ॥ एवं भोगोप-

ब्रह्मणा सह भोगकारणं लौकिकव्याचारयुतमुत नेति संश-ये तद्युतिमित पूर्वः पक्षस्तथा सित मुक्तित्वभङ्गात पूर्वोक्तमनुप-पन्निमित माप्ते, आह । जगिद्यादि । पूर्वोक्तस्य जगत्सम्बन्धी लौकिको यो व्यापारः कायवाङ्मनसां तद्वर्ज्ञं तद्रहितं भोगकर-णम् । तत्र हेत् आह । प्रकरणादसंनिहितत्वाच्चेति । ब्रह्मविदा-प्रोति परिमित्युपक्रमेण मुक्तिप्रकरणात तत्र लौकिकव्यापारोऽस-म्भावितः। किञ्च, लीलायाः कालमायाद्यतीतत्वेन प्राकृतं जगद् द्रतरिमतोऽपि हेतोनं तत्सम्भवः । कदाचिल्लोके लीलाप्रकटने-च्छायां तद्धिष्ठानत्वयोग्ये मथुरादिदेशेऽतिशुद्धे गोलके चक्षुरि-निद्रयमिव स्थापियत्वा लीलां करोति । तदापि लीलापध्यपातिनां

करणं विचार्य भोगप्रकारं विचारियतुमधिकरणान्तरमारभत इत्या-शयेन विषयसंशयपूर्वपक्षान् वदन्तोऽधिकरणमबतारयन्ति। \* म-ह्मणा सहेत्यादि \*। संशयबीजं तु भागे लौकिकव्यापारयुक्तत्वस्य लोके दर्शनम्। एतस्य भोगस्य सायुज्यमुक्त्युत्तरभावित्वं च क्रे-यम् । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* पूर्वेकस्यत्यादि \*। \* पूर्वोक्तस्येति \*। प्राप्तसायुज्यस्य पुष्टिभक्तकायवाङ्मनसामित्यत्र टजभावः समासान्तस्याऽनित्यत्वेन वैकल्पिकत्वाउन्नेयः । असन्नि-हितत्वं व्याकुर्वन्ति। \* किञ्चेत्यादि \*। एतेनाक्षरब्रह्मण्येक सम्भो-गो बोधितः । निरस्तसाम्यातिरायेन राधसा खधामनि ब्रह्मणि रंख-ते नम इति द्वितीयस्कन्धे तथा सिद्धत्वात्। तर्हि, ते ते धामानी-त्यादिश्रुतिषु भूमी भोगः कथमुच्यत इत्यत आहुः । \* कदाचिदि-त्यादि \*। \* कदाचिदिति \*। जगदुद्धिधीर्षाऽवसरे। \* स्थाप-यित्वेति \*। अक्षरं स्थापायत्वा । तथाच तस्माचयोच्यत इत्यर्थः । नन्वेवमक्षरस्य भूमौ प्रकटने तत्र स्थितानां भक्तानां भूमिसम्बन्धजः गुणदोषसंसर्गालीकिकव्यापारप्रसङ्गो दुर्वार इत्यत आहुः \* तदा-पीत्यादि \* मनु प्रमाणाभावे रद्यान्तमात्रस्याऽकिश्चित्करत्वाक भक्ता- न लौकिकव्यापारसम्भवः। न हि चक्किरिन्द्रयं गोलककार्य क-रोति। न वा तमाशे नश्यति। पतत्सर्वे, दिवीव चक्किराततिमिति श्रुतिव्याख्याने विद्वन्मण्डने प्रपश्चितम्। किश्च । छान्दोग्ये, सु-मैव छुखं भूमा त्वेव विजिज्ञासितव्य इत्युक्त्वा भूम्नो लक्षणमाह। यत्र नान्यत् पश्यति नान्यच्छुणोति नान्यद् विजानाति स भूमे-ति। अत्र, नान्यद्विजानातीसेतावतेव चारितार्थ्येऽपि यदिन्द्रिय-व्यापारो निषिद्धस्तत्राप्यन्यविषयकस्तन भगवद्विषयकः स मिद्धो भवतीतिं जगद्व्यापारराहिसं सिद्धम्। तत्र तेन भगवत एव स्वतन्त्रं फलत्वमुक्तं भवति। न हि सुखस्यान्यत् प्रयोजन-मस्ति॥ १७॥

नां छोकिकव्यापारराहित्यसिद्धिरित्यतं आहुः । \* एतदित्यादि \*। \* प्रपश्चितमिति \*। चक्षुरिति द्वितीयैकवचनानतं पदमित्यादिना प्रपश्चितम् । तस्मिन् व्याख्यान आग्रहवाद द्दांत शद्भाः
त्यादिति तदर्थं भूमविद्यार्श्वातमुदाहरान्तः । \* किञ्च, छान्देग्य दत्यादि \*। \* दन्द्रियव्यापार द्दांत \*। पद्यति श्रृणोतिश्यामुक्तः
सः। तथाचात्यां श्रुतौ छोकिकव्यापारराहित्यस्य सिद्धत्वात्तत्र तथा
व्याख्याने नाग्रहवाद दत्यथः। अत्र यत्पारिशंप्यात्सिद्धं तस्य फछमाद्दः। \* तेनेत्यादि \*। तत्र हेतुः । \* न द्दिर्याद् \*। न हि
भूमविद्यायां प्रतिपाद्यमानस्य भूमद्भपस्य सुखस्य फलत्वातिरिक्तमन्यत् प्रयोजनं कथमप्यस्ति तस्मात् तथेत्यथः।

यत्तु भाष्यान्तरेऽस्मिन् सूत्रे ब्रह्मसायुज्यं ब्रह्मसाम्यं वा प्राप्तस्य जीवस्यैश्वयोदिकं जगत्स्षिष्ठियापाररहितमेव भवतीति विचारितम् । तदस्माकमतं, नेतरोऽनुपपत्तेरित्यानन्दमयाधिकरणं एव साधित ब्रिति न काचिन्न्यूनतेति वोधितम् । यत्तु निरङ्कृशकगःकर्तृत्वस्य ब्रह्मस्य ब्रह्मस्य भवतीति श्रुत्या जीवस्य ब्रह्मभावं बोधिते तस्यपि तद्भेदाज्ञगद्व्यापारोऽस्तु, तथा सनीदं सूत्रमवान्तर- ब्राह्मिकं किथित, तदसङ्गतम् । वेदस्तुत्वी, सममनुजानतां

#### प्रत्यक्षोपदेशादितिचेन्नाधिकारिकमण्डलस्थोक्तेः॥१८॥

नन्वेतत्प्रकरण एव छान्दोग्ये पठ्यते, सर्व एव्यतिति सर्वविषयकप्रसक्षमुपदिक्यत इसन्यविषयव्यापारराहिसं नोपपद्यत इसाशङ्क्य समाधत्ते । आधिकारिकेसादिना । अत्रेदमुच्यते । सोऽक्तुते, लोकवत्तु लीलाकैवल्यीमसादिभिनिसलीलामध्यपाति- त्वं तस्योच्यते । नान्यत पक्यतीसादिश्रुतिवशाज्जगद्व्यापार-

यदमतं मतदुष्टतयेति जीवं ताहरानियन्तृत्वभावस्य ब्रह्मविद्सम्मतत्वकथनेन ताहराजगत्कतृत्वादेरिप निरासवोधनादतः सायुजयेर्पप तदभावः सूत्रकाराभिमत इति क्षेयम् । तथाच यथा भूमिसम्बन्धिनो मथुरादिदेशस्य लौकिकत्वं, तत्र स्थापितस्य चालौकिकत्वं, तथा तत्र स्थितानां लौकिकदेहं निर्विष्टत्वालौकिकत्वं तदन्तःस्थापितानां सदेहानामेव लीलास्थानामलौकिकत्वम् । तेन लौकिकालौकिकोभयकार्यकरणं ताहराताहरातत्तज्ञानविषयत्वं नानुपपन्न, नापि लीलासाङ्कर्यप्रसङ्गः । चक्षुरिन्द्रियद्यष्टान्तेनैवोपपादितत्वादित्यर्थः ॥ १७॥

प्रत्यक्षोपदेशादितिचेन्नाधिकारिकमण्डलस्थोकः॥ सूत्रं व्याकुर्वन्ति। \* नान्वत्यादि \*। ननु भूमविद्यास्थस्य, नान्यत् पश्यतीत्यादिवाक्यस्य बलेन भक्तस्याऽक्षरे ब्रह्मणि जगद्व्यापाररितो
भोग इति यदुक्तं नन्नोपपद्यते। यत पनत्प्रकरण पव छान्दोभ्ये भकस्य जगद्व्यापारः पष्ठ्यते। स को वत्यत आहुः। सर्वः पश्यः
पश्यतीति। जगद्विषयकप्रत्यक्षरूपः स इत्यतस्तथेत्याशङ्का समाधस इत्यर्थः। समाधानांशव्याख्यानाय हेत्वंशस्पुरणे तेनाशङ्कानत्तरस्यापि निवृत्तिमालोच्य तमप्यर्थं संप्रहीतुं प्रकारान्तरेणावतारयान्त। \* अत्रद्मित्यादि \*। अत्र अवतारणप्रन्थे, इदं घक्षमाणमधिकमुच्यते, न तु तावनमात्रमित्यर्थः। किं नदित्याकाङ्कायाम् आस्वपं विषयमाद्वः। सोऽश्चृत इत्यादि \*। \* तस्यति \*। भक्तस्य।
प्रवं विषयमनुद्यं तत्र विचारः कियत इत्यादः। \* अत्रेत्यादि \*।

वर्ज भोगकरणं पूर्वस्रत्रेणोक्तम् । अत्रेदं विचार्यते । नान्यत् पश्य-तीति मकरण एव सर्व ह पश्यतीति सर्वविषयकं दर्शनमुच्यते तत् कथं पूर्वोक्तमुपपद्यत इति । किश्च । एकस्यैव भक्तस्य देश-कालभेदेन क्रियमाणाऽनेकलीलासम्बन्धित्वं भवात । तच्च लीला-निसतायां न घटते। यतस्तत्तदेशतत्तत्कालसम्बन्धिनी सा निसा । एवं ससेकस्यानेकक्षपत्वं जीवस्य न सम्भवतीति तन्निसत्वमि न सिद्ध्यतीति । तत्रोच्यते । श्रुतौ सर्वपदेन न जगदुच्यते, किन्तु यस्यां यस्यां लीलायां देशकालभेदेन क्रियमाणायामिधकृतो य

अत्रास्मिन् सूत्रे इदम ! उक्ताभ्यां श्रुतिभ्यां सूत्राभ्यां च यदुकं तिक्रचार्यत इत्यर्थः। विचारमाद्यः। \* नान्यदित्यादि \*। अत्र, नान न्यदित्यारभ्य पूर्वीक्तमुपपद्यत इत्यन्तेन पूर्वीकेवाशकुन्त्रिता । सोऽइनुत इत्यादिविषायणीं द्वितीयामाहुः । \* किञ्चत्यादि \* । संाऽइन्ते, स वा एप एवं पदयन्, सर्वर्हि पदयः पदयतीत्यादिश्वती श्रीभागवतादिषु च एकत्वकथनेन भक्तानामकस्यैव रूपस्य प्रत्य-क्षोपदेशाद् एकस्यैव भक्तस्य देशकालभेदेन क्रियमाणाऽनेकली-लासम्बन्धित्वमुक्तं भवति । तश्च लीलानित्यतायां न घदते । यतस्त-हेशकालसम्बन्धिनी तत्त्रिशेषणविशिष्टेव नित्या ध्वंसाद्यप्रतियो-गिनी । एवं देशकालभक्तविशिष्टायाः लीलाया नित्यत्वे सति देश-कालयेध्रन्यान्यत्ववद् भक्तस्याप्यनेकरूपत्वं वाच्यम् । तञ्चान्-क्तत्वाजीवस्य न सम्भवति, इति एवं विशेषणविघटनं तस्याः ली-लायाः नित्यत्वमपि न सिद्धानीत्यतो न घटत इत्यर्थः । प्रत्यक्षापदे-शादित्यत्र प्रथमपक्षे षष्ठीतत्पुरुषो द्वितीयपक्षे च कर्मधारयो क्षेयः। पवमाराद्वांशं द्वेधा व्याख्याय समाधानांशं व्याकुर्वान्त । \* तत्रा-च्यत इत्यादि \*। तथाचाधिकारोऽत्र भक्तानां लीलानुभवयोग्य-तासम्बन्धाधिकारिकं तेषां मण्डलं समुहस्तत्र यस्तिष्ठति तस्योक्तेः कथनात् श्रुती तथोच्यत इति नानुपपन्नं किञ्चित्। श्रीतस्य दर्शन-विषयवाचकस्य सर्वपदस्य सङ्कोचितवृत्तिकत्वात्तिद्वषयकदर्शन-

एको भक्तस्तरंगैव तावन्ति रूपाणि सन्ति तान्याधिकारिकाणीत्युच्यन्ते। तेषां मण्डलं समूइस्तत्र स्थितवस्तुमात्रमुच्यत इति नानुपपश्चं किश्चित । अत एवाग्रे पठ्यते। सर्वमाप्नोति सर्वश इति, स एकधा भवति त्रिधा भवति पञ्चन्ना भवति सप्तधा नवधा चैव पुनश्चेकादशः स्मृतः। शतं च दश चैकश्च सहस्राणि च विशतिरिति।
यथा मण्डलविष्तु पुंसु नैकस्य प्राथम्येन प्राधान्यं वक्तुं शक्यं
तथैतेष्विष रूपेष्विति ज्ञापनाय मण्डलपदमुक्तम्॥ १८॥

विकारावर्त्ति च तथाहि स्थितिमाह ॥ १९॥ नन्वेवं सित अस्त्वद्रेहमायास्य इति मभुणोक्ते तदाशया त-

र्राप भोगस्य जगद्व्यापाररहितत्वं नानुपपन्नम् । तथा, सोऽइनुत हत्यादावेकवचनस्य भक्तस्य एविषयकत्वात् स भक्तसत्तदेशत-त्तत्कालभेदन कियमाणा लीलाः आधिकारिकदेहसमूहस्यः पश्य-तीति तत्ति हिशेषणिविशिष्टानां लीलानां तदनुर्भावतुर्भक्तस्य च नि-त्यत्वं नानुपपन्निमत्यर्थः । ननु सर्वपदार्थसङ्कोचे भक्तकप्याद्वर्र्थे च कि मानमित्यत आहुः । \* अत पवेत्यादि \* । \* अम इति \* । सर्व है पद्यः पद्यतीत्यस्याम् । तथाच सर्वमाप्नोतीति वाक्ये सर्वैः प्रकारैः सर्वप्राप्तिश्रावणात् सर्वे पद्यतीति वाक्यस्थस्वपदेन वि-वक्षितमहणस्येष युक्तत्वात् । तथा स एकघेति वाक्ये भक्तस्य बहुधा भवनश्रावणात्, सोऽइनुत इत्यादावि बहुमी क्षेभेंगक्रप-स्य लीलानुभवस्य युक्तत्वादिति । ननु मण्डलपदेन चक्राकारेण परिणतः समूह उच्यतं, न तु सामान्यसमूहोऽतः कथमेवमुच्यत इत्यतो मण्डलपद्दं तात्पर्यमादुः । \* यथेत्यादि \* । तथाचेत-क्कापनाय मण्डलपदं, न तु समृहस्य चक्राकारेण परिणतेर्क्काप-नायेत्यर्थः ॥ १८ ॥

विकारावर्षि च तथा हि स्थितिमाह ॥ एवं श्रुतिविरोधं प-रिद्वत्य लीकिकविरोधं परिहरतीत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति \* नन्बे-षं सतीत्यादि \* एवं सतीति \* तत्तत्वीलातत्तदेशतत्तत्कालतत्त्वद्- त्थितिनोपिषयते । निसत्वाल्लीलायास्तस्य कालस्य तदागमनस्य च तदापि वर्त्तमानत्वाद । तथा प्रभूक्तिरिप नोपपयत इसाश-क्रुच समाधत्ते। इह भगवल्लीलापकृतिस्तद्विरुद्धोऽथी विकार इत्यु-च्यते । तत्र न वर्त्तते तज्ज्ञानं तादृशं च भवति । यत्स्वरूपं मति तथा वदति तस्य स्वगेहे तदा भगवतिस्थितिज्ञानं न भवतीसर्थः।

भक्तदेहानां नित्यत्वे सति। ब्याकुर्वन्ति। # इहेत्यादि \*। # इहे-ति \*। भगवत्सम्बन्ध्यर्थविचारे, भगवछीलाप्रकृतिः, रसात्मकक्र-त्स्नगुणवत्त्वात्, अनुकृत्यधिकरणसिद्धकारणत्वाद्वा । तद्विरुद्धो-ऽथीं लीकिकः स हि विकार इत्युच्यते तत्प्रतिकृतिभूतयत्किञ्च-सद्गुणवस्वात्। कार्यत्वाद्वा । तत्र छौकिकं विकारभूनेऽथै न व-र्त्तते तद् ब्रह्मणा सह भोगकरणम्। अत आधिकारिकमण्डलसं सर्वे तदन्तःपातिश्वानं च विकारावर्त्ति ताइशं तत्समानाकारं च भव-ति। अत एवेतः पूर्वम, आत्मत आशा आत्मत आविर्भावतिरो-भावावित्यादि श्रावितम् । अन्यथा तन्न वदेत् । तदेतदत्र सर्वे चकारेणं सुच्यते। तथाच, स एकधा भवतीति श्रुतिबलेनैकस्य भक्तस्य यान्यनेकानि रूपाण्यक्रीकृतानि तानि योगिकायव्युहवन्न नानादेशवर्षीनि, किन्तु तथैकस्मिन्नेव भगवत्खरूपे विद्यमानानि प्रद्युम्नादिव्युहरूपाणि तत्कार्ये प्रकटीभवन्त्यपि न स्वरूपाद्धिश्न-तया प्रतीयन्ते। तथा भक्तशरीराण्यप्येकस्मिन्नेव वर्त्तमानानि त-त्कार्ये बहिभेवन्ति । एवं यत्स्वरूपं प्रति, श्वस्त्वद्गृहमायास्य इति वद्ति तस्य स्वगृहे प्रथमदिने भगवित्स्थितिशानं न भवति तस्य विरहानुभवियत्रू षाहर्भवाति, पूर्वोक्तं चान्तः । ततो द्वितीय-दिने पूर्वोक्तं बाहर्भवति विरहानुभवयितः चान्तस्तयोरन्तर्भावब-हिभावी तेन न शायेते एकमेव स्वमनुभवतीत्येवं लीलारसालत्वार्थ दिङ्मात्रण प्रदर्शते । वस्तुतस्तु यथा नित्यव्यापकशव्दवाविजै-मिनीयमते व्यञ्जकस्य वायोध्वनेवी अभावन न वर्णातमकराब्दस्य सर्वत्र सदा क्षानं, यथा च नित्यव्यापकात्मवादिकाणादादिमते स्वदेहाद्न्यत्र तद्वृत्तिलाभस्थानभूतदेहाभावेन न स्वात्मशानं, त- उपलक्षणं चैतद्तो यहेशकालविशिष्टा याद्यी या लीला तस्या-साद्या एव तस्लीलामध्यपातिनो भक्तस्य क्वानं, नान्यविषयक-मिति क्वेयम् । अत एव द्वितीयस्यापि, मह्म पूर्वमुक्तमासीत्तेनागत इस्रेव क्वानं भवति । तदैव हि रसोदयोऽतो रसस्वरूपमध्यपाति-त्याल्लीलाया रसस्य च भगवदात्मकत्वाद्धगवद्वपत्वेन सर्वमुपप-द्यते लीलायाम् । अत्र प्रमाणमाह । तथाहि स्थितिमाहेति । स-र्वमाप्नोति सर्वश इति श्रुतिरेकस्यैव भक्तस्य सर्वशः सर्वेः प्रकारैः सर्वलीलारसमाप्नोतीति वदन्त्युक्तरीसैव लीलायां स्थितिमाहेत्यर्थः अतो वस्त्येवदमलौकिकमीद्दशमिति मन्तव्यं वैदिकेरिति भावः । अलौकिकेऽर्थे लौकिकरीसनुसरणं न युक्तं, किन्त्वलौकिकरीस-नुमरणमेव युक्तमिति हि शब्देन द्योत्यते । एतेन, रसा वै स इति श्रुतेल्लीलाविशिष्ट एव प्रभुक्तयेति तादश एव परमफलमिति क्वापितं भवति ॥ १९ ॥

# दर्शयतश्चैवं प्रत्यक्षानुमाने ॥ २०॥

याऽत्र लीलादिष्यक्षकभगविद् क्छाभावेन न भगवित्स्यत्यादिक्षानं भवतीत्यर्थः । एवं सूत्रैकदेशं व्याख्याय तेनानुक्तस्यान्यस्यापि तथा सिद्धिमाद्दः । अ उपलक्षणिमत्यादि अ । तथाच अचिन्त्याः खलु ये भावान्तां प्रकेषण प्रसाधयेत् । प्रकृतिभ्यः परं यश्च तद्विन्त्यस्य लक्षणि तत्र मत्त्र प्रसाधयेत् । प्रकृतिभ्यः परं यश्च तद्विन्त्यस्य लक्षणि तत्र मत्त्र मत्त्र प्रसाणिकत्वाय सूत्रशेषमवतारयन्ति । अ अवत्यादि अ । सिद्धमाद्दः । अ अत इन्त्यादि अ । सिद्धमाद्दः । अ अत इन्त्यादि अ । तथाच, नेषा तर्षणेति अतेः, अलोकिकास्तु ये भावा न तां स्तर्वेण योजयदिति स्मृतेश्च श्रुत्यनुसारणेव निर्णयमिति सिन्द्यं स्तर्थत्यर्थः ॥ १९ ॥

दर्शयतश्चैवं प्रत्यक्षानुमाने ॥ भगवत्सम्बन्धिपदार्थानां यू-

नच लौकिकयुक्तिविरोधोऽत्र बाधकत्वेन मन्तव्यः, किन्तु साधकत्वेन । यतः प्रयक्षाऽनुमाने श्रुतिस्मृती अपि हौिककयु-क्तयमसोरणालौकिके भगवत्सम्बन्धिन्यर्थेऽन्यथाभावनं निषेधति, नैषा तर्केण मतिरापनेया । परास्य शक्तिर्विविधैव श्रूयते स्वाभा-विकी ज्ञानवलकिया च । अलौकिकास्तु ये भावा न ताँस्तर्केण योजयेत् । श्रीभागवते च-- न हि विरोध उभयं भगवत्यपरिग-णितगुणगण ईक्वरेऽनवगाह्यमाहात्म्येऽर्वाचीनविकल्पवितर्काव-चारममाणाभामकुनर्कशास्त्रकलिलान्तःकरणाशयदुरवग्रहवादिनां विवादानवसर इसादिवाक्यैरचिन्सानन्तशक्तिमक्त्वेन भगवत्स्वक्र-पस्येव परमफलत्वं पदर्श्वते। किञ्च। ता वां वास्तुन्यष्मिस ग-मध्ये यत्र गावो भूरिश्वङ्गा अयामः । अत्राह तदुरुगायस्य रुष्णः परमं पदमवभाति भूरीति ऋग्वेदे पठचते, किञ्चित्पाठभेदेन यजुः-शास्त्रायामपि । ता तानि वास्तुनि वां गोपीमाधवयोः सम्बन्धीनि गमध्ये प्रमादत्वेन पाष्तुमुष्मसि कामयामहे । तानि कानीसाका-ङ्कायां गृहाभिसन्धिमुद्घाटयति, यत्र श्रीगोकुले गावो भूरिशृङ्गा बहुशृङ्गा रुरुपभृतयो वसन्तीति शेषः। ग्राम्यारण्यपशूपलक्षणा-र्थमुभयोरेव ग्रहणम् । अत्राह । भूमावेव तदुरुगायस्य बहुगीयमा-

स्त्राग्यत्वरूपं पूर्वोक्तमर्थमेव द्दीकर्त्तु स्त्रान्तरं पठतीत्याद्ययेव स्त्रं व्याकुर्वान्त । \* नचेत्यादि \* । भाष्यमत्र निगद्व्याख्यातम् । अत्र नेषा तर्केणेति काठकश्रुतेजीवप्रद्यांस्तरवर्त्तित्वेन तथा भगव-त्सम्बन्धिनामर्थानां तर्कागोचरत्वसाधनं न युक्तमित्यादाङ्का, ब्रह्म-प्रकरणस्थायाः, परास्य द्याकिरिति द्वितीयस्याः श्वेताश्वतरश्रुतरूप-न्यासः । अलीकिकास्त्वित्यस्याः स्मृतेः प्रसिद्धत्वेन विषयान्तरे चारिताध्यमादाङ्का श्रीभागवतषष्ठस्कन्धीयस्य, न हि विरोधिमिः नस्य हण्णः । भक्तेषु कामान् वर्षतीति हषा तस्य पदं स्थानं वैकुण्ठं ततोऽपि परममधिकमत्र विचित्रलीलाकरणाद् । भूरि यमुनापुलिनिकुञ्जगोवर्द्धनादिक्पत्वेन बहुक्ष्पम् । तथाच तत्रसानि
तानि कामयामह इति वाक्यार्थः सम्पद्यते । एतेन लीलासम्बन्धिवस्तुनां यत्र फलत्वेन बहुक्ष्पप्रार्थनं तत्र तल्लीलाकर्जः परमफलत्वे
कि वाच्यमित्याद्ययो झाप्यते । अथ ह वा व तव महिमाऽमृतसमुद्रविपुषा सक्ललीढया स्वमनिस निष्पन्दमानानवरतसुखेन विस्मारितदृष्टश्चतसुखलेद्याभासाः परमभागवता इति श्रीभागवते ।
एतेनापि कैमुतिकन्यायेन प्रभोरेव स्वतः पुरुषार्थत्वं झाप्यते ।
फलप्रकरणत्वात्तदेवाचार्यतात्पर्यविषय इति झायते ॥ २०॥

# भोगमात्रसाम्यलिङ्गाच ॥ २१॥

इतोऽपि हेतोः पुरुषोत्तमस्वरूपमेव परमं फलमिति ज्ञायते।

ति वाक्यस्योपन्यासः। पवमेतैः प्रमाणेलींलाया अलीकिकत्वं निगमयित्वा तन्मुखेनापि भगवतः फलत्वनिगमनाय किञ्चेत्यादिना
शाखाद्वयस्रश्रुत्युपन्यासः । ऋक्शाखास्रश्रुतेयांस्केन सूर्यकिरणपरताया निर्वचनात् तद्धभ्रमनिरासाय यज्ञःशाखापाठस्मारणम् । तेन यास्कोक्तस्य श्रुङ्गादिपदनिरुक्तमात्रार्थत्वं, न तु तसात्पर्यकत्वम् । ऋचो विष्णुसूक्तस्थत्वात्, तैसिरीयपाठे च विण्णुपदाद् अग्रेऽपि, विष्णोः कर्माणि पश्यतेत्यादिमन्त्रदर्शनाम् । एततुपष्टम्मायैव, अथ ह वा वेति श्रीभागवतवचनोपन्यास इति। शेषं
स्फुटम् ॥ २०॥

भोगमात्रसाम्यलिङ्गास ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* इतोऽपी-त्यादि \*। \* इतोऽपीतिं \*। मात्रं कात्स्न्यें ऽवधारणे । भोगमात्रे भोगे पष यत् साम्यं भक्तेन सह तील्यमस्यां श्रुती सहपदेन शाब्यते, यतः, सोऽञ्जते सर्वान कामान सह ब्रह्मणा विपश्चितेति श्रुती भक्तसाम्यमुच्यते । तच्च पुरुषोत्तम एव सम्भवति । यतः सख्यं दत्वा तत्कृतात्मानवेदनमङ्गीकुर्वन्नऽतिकरुणः स्वस्वरूपानन्दमनुभावयँस्तं प्रधानीकरोति । अन्यथा भक्तोऽनुभवितुं न शक्नुयात । युक्तं चैतत् । प्राप्तं फलं स्वाधीनं भवसेवान्यथा फलत्वमेव न स्यात् । तथाचाऽस्माल्लिङ्गाद्पि प्रभोरेव प्रमफलत्वं सिद्ध्यति । न तत्समश्चाभ्याधिकश्च दृश्यत इति श्रुतिविरोधपरिद्वाराय मात्रपद्म । नचात्र कामभोगस्य फलत्वं शङ्कृतीयम् । आप्नोति प्रमिस्तित्व्याकृतिरूपत्वात् स्वरूपानुभवरूपत्वाद् भोगस्य । अनुभूय-मानस्यव हि सुखस्य लोके पुरुषार्थत्वोक्तेः ॥ २१ ॥

एवं भगवतः स्वतः पुरुषार्थक्रपत्वमुक्त्वा कर्मफलभोगानन्त-रमाद्यत्तिवदत्राप्याद्यत्तिर्भविष्यतीसाशङ्कानिरासायोत्तरं पठित । अनाद्यत्तिः शब्दादनाद्यत्तिः शब्दात् ॥ २२ ॥

अनावृत्तिः शब्दाद्नावृत्तिः शब्दात् ॥ सुत्रमवतारयन्ति \* एवमित्या-

तस्मालिङ्गाद्यि। तद् ब्याकुर्वन्ति \* यत रत्यादि \* पुरुषोत्तम एवे-त्येवकारेणाक्षरं व्यावर्यते । तत्र हेतुः । \* यतः सख्यमित्या- दि \* । नन्वत्र कामानामेव प्राप्तेरकत्वात्तद्भागस्येव फलत्वम- स्त्वितिचेत्तत्रादुः । \* नचेत्यादि \* । आप्नाति परमित्यंतद्व्याक्ष- तिकपत्वादिति \* । आप्नोतिपरमिति यद्धाक्यं तद्व्याख्यानकप- त्वात्। नेनु यदि भगवत एव फलत्वं तदा कामानामशनं किमि- ति विवरणत्वेनोच्यत रत्यत आहुः । \* स्वक्षपत्यादि \* । तत्र यु-किमाहुः । \* अनुभूयमानस्येत्यादि \* । तथाच फलत्वव्युत्पादनार्थे, तन्न तु फलत्वार्थमित्यर्थः। एवमनया पञ्चसूत्र्या ओगप्रकारिवचारो- ऽपि भगवतः परमफलत्वबोधनायैवेति झापितम् । इद्मेवाचार्यैः पृष्टि-प्रवाहमर्याद्यायं पृष्टिफलविचारे "भगवानेव हि फलं स यथाऽऽवि- भवेद् भुवि । गुणस्वक्पभेदेन तथा तेषां फलं भवेदि"त्यनेनोक्त क्षेयम् ॥ २१॥

अनाद्यत्तिर्भक्तानां श्वानिनां चोच्यते । तत्र मानं शब्दः । स च—तयोध्र्वमायन्नऽमृतत्वमेति, न तेषां पुनराद्यत्तिरेतेन प्रतिपद्यमा-ना इमं मानवमावर्ते नावर्त्तनेते, ब्रह्मलोकमभिसम्पद्यते, न च पुनरा-वर्त्तत इसादिक्षपस्तु श्वानिनां तामाइ । न हि भक्तानां नाड्यादिम-युक्तममृतत्वम् । "तस्मान्मद्रक्तियुक्तस्य योगिनो वै मदात्मनः । न श्वानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भेवेदिह" इसादिवाक्येभ्यः । किन्तु, यमेवेति श्वतेर्वरणमात्रलभ्यः पुरुषोत्तमः । एवं सति ब्रह्म-

दि \*। व्याकुर्वन्ति। \* अनावृत्तिरित्यादि \* ननुक्तः शब्दो श्रानि-नामेव तामाहेत्यत्र गमकमाहुः। \* न हीत्यादि \*। काठके ज्ञानं प्रस्तुत्य, यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येऽस्य हृदि स्थिता इति वैराग्यं चोक्का ततः, शतं चैका च हृदस्य नाड्य इत्यनेनो-त्क्रमस्योक्तत्वाद् बृहद्।रण्यके शारीरब्राह्मणेऽपि तथात्वाद्नयत्रापि तथैवेति नाड्याद्ध्वगतिहेतुभृतयोर्ज्ञानवैराम्ययोर्भकस्य श्रेयस्कर-त्वाभावेऽत्रोक्तम् । तत्कार्यभूतनाडीगतिप्रयुक्तममृतं न शक्यं व-क्तुमनो श्रानिनामेव तेन शब्देन ततुच्यत इत्यर्थः । तर्हि भक्तस्या-ऽनावृत्तिः कुतोऽवगन्तव्येत्यत आहुः । किन्तिस्यत्यादि 🗰 । किन्तु, यमेवति श्रुतेवरणलभ्यः पुरुषोत्तमो भक्तानाममृतत्वम् । स च अक्षरात् परतः पर इति श्रुतेयस्मात् क्षरमतीतोऽहमिति गीतावा-क्याश्वाक्षरात् परः । एवं वरणलक्ष्यस्यात्मनोऽक्षरात् परत्वे सति ब्रह्मविदाप्नोति परिमति श्रुतेर्विरोधपरिहारपूर्वकं यद् ब्धाल्यानं वरणसाहित्ये सर्वकामाशनरूपो ब्रह्मखरूपानन्दानुभवो, बरण-साहित्याभावे तु लोकत्वेनाक्षरप्राप्तौ तदानन्दानुभवोऽक्षरसायुज्यं वा यथाऽधिकारमिति पूर्वमुक्तं तद्रीत्या अक्षराधिष्ठातारं बुरुषो-त्तमं परं ब्रह्म वरणेन प्राप्तस्य निर्दोषत्वाद् आवृत्तिहेतृनामविद्या-कामकर्मणामभावात् प्रपञ्चे । तथाचात्र परश-व्हे प्राप्यस्याक्षरात् परत्वप्रकाशनसामर्थ्याछिङ्गादनावृत्तिर्भक्ताना-मवगन्तव्येत्यर्थः । ननूभयव्यामोहसूत्रे भक्तव्यामोहस्यापि कचि-वुक्तत्वात्तादशेक्या कदाचिदावित्तः स्यादिति शङ्कायामादुः ।

विदामोति परिमति श्रुतेर्विरोधपरिहारपूर्वकोक्तव्याख्यानरीसा भ-क्तस्य परं ब्रह्म माप्तस्य निर्दोषत्वादाद्यत्तिहेत्वभावाद मपश्चेऽनाद्य-त्तिः सम्भवति । तादृशं प्रतीक्वरेच्छापि न तथा भवितुमईति । "ये दारागारपुत्राप्तपाना वित्तमिमं परम् । हित्वा मां शरणं याताः कथं तांस्यक्तुमुत्सह" इति भगवद्वाक्यात् परमाप्तिरूपत्वाच भोगस्य न नाशसम्भावना । किश्च यत्रैकस्यैव भक्तस्य देशका-लभेदेनानेकविधलीलासम्बन्धित्वेऽपि तत्तल्लीलासम्बन्धित्वमन-इवरमुच्यते तत्र सर्वथा तदभावः कथं वक्तुं शक्यो ब्रह्मणापि । अपरञ्च । कालसाध्यो हि नक्वरः स्याद् न हि पुरुपोत्तमे कालः मभवितुं शक्रोति । न यत्र कालोऽनिमिषां परः प्रभुरिसादिवा-क्येभ्यः । तथाच ज्ञानमार्गीयभक्तिमार्गीययोरनावृत्तौ तुल्यत्वेऽपि फलपाप्तौ वैलक्षण्याद पूर्ववाक्येन भक्तानामाहाऽनाद्यिमुत्तरवा-वयेन ज्ञानिनामिति ज्ञायते । नच फलमकरंणान्तेऽनावस्युक्तेः सं-साराभाव एव जीवस्य परमं फर्लामसाचार्याभिषायो ज्ञायत इति वाच्यम । ब्रह्मविदः परमाप्ति फलत्वेनोक्त्वा तत्स्वरूपस्य सर्वका-मभोगत्वेन श्रुसा निरूपणाद । स च स्वस्वाधिकाराऽनुसारेण

<sup>\*</sup> ताहरां प्रतीत्यादि \*। तथाच यं सर्वात्मभावप्रपत्तिराहता उक्त-भोगात्मकस्वरूपानुभवरहिताश्च तान् प्रत्येव तथेच्छंति, नात्र त-त्सम्भवनाऽपीत्यर्थः। समूलकाषमावृक्तिराङ्कानिवृत्त्यर्थे केमृतिकेना-ऽपि तदभावं साधयन्ति \* किश्चेत्यादि \* ननु लीलायां देशकाल-सम्बन्धस्य पूर्वमुक्तत्वालीलानित्यत्वोपपादनमात्रेण कथं राङ्का-याः, समूलकाषं निवृक्तिरित्यंतस्तत्व कालस्यासामध्ये प्रमाणमाद्यः। \* अपरं चेत्यादि \*। एवं लीलायाः स्वरूपानुभवस्यं च नित्यत्व-मुपपाद्य सिद्धमाद्यः। \* तथाचेत्यादि \*। ज्ञानमार्गीयफलस्योत्कर्ष-माराङ्क्य समाद्धते \* नचेत्यादि, इयमुक्तंत्यन्तम् \*। \* स चेति \*

निवेदितार्थाङ्गीकारकप एवेति क्षेयम् । तेन स एव परमं फलम-नाद्यत्तिस्त्वार्थिकी। परं त्वादृत्तौ सम्भवन्यां परमफलत्वं नोपपद्यत इति क्षानदुर्वलशङ्कानिरासायेयमुक्ता। पुष्टिमार्गीयभक्तविशेषप्रवर्त्त-कनिवर्त्तकवेणुशब्दाद्भगविषकटगतावऽनाद्यत्तिः पूर्वेणोक्ता, मर्या-दामार्गीयाणां वेदक्षपाच्छब्दात्तदुक्तसाधनादनाद्यत्ति द्वितीयेनेसपि तात्पर्यविषयः श्लिष्टोऽथीं क्षयः। तथा सति परमफलमग्ने स्वत एव भावीति भाव इसलं विस्तरेण ॥ २२ ॥

भोगश्च । \* स प्वेति \* । उक्तरीत्याऽनुभृयमानः पुरुषोत्तम एव । \* आर्थिकीति \* । परप्रकाशनसामध्यीलिङ्गात्परप्राप्तिकपवाक्या-थेबलन प्राप्ता । तथाच श्रुत्या समर्पितायाः परप्राप्तरेव मुख्यत्वात्तत्रै-घाचार्याभिप्रायो, न तु लेङ्गिक्यामनाइत्तावित्यर्थः । यद्यपि द्विरुक्तिः समाप्तिबोधनार्था, तथापि तत्र श्रुषेणार्थान्तरमापि बोध्यत इत्या-हुः । \* पुष्टीत्यादि \* । वाङ्मनसि दर्शनाच्छद्धाञ्चति सूत्रे तथा साधितत्वात्तथेत्यर्थः । एवमाचार्याशयः पुष्टिमार्गीयफलस्यैध मु-ख्यत्व इति साधितम् । एवमत्र पादे, ब्रह्मविदाग्नोति परिमिति श्रुत्युक्तं ब्रह्मीव सन् ब्रह्माप्येतीति श्रुत्युक्तं च फलं सपरिकरं वि-चारितम् ॥ २२ ॥

शङ्कराचार्यास्तु-सगुणब्रह्मोपासनात् सहैव मनसंश्वरसायुज्यं प्राप्तानां कि सावप्रहमेश्वर्यं भवत्युत निरवप्रहमिति -संशये,
आप्नोति स्वराज्यमिति सर्वेऽस्मै देवा बलिमावहन्तीति, तेषां सवेषु लोकेषु कामचारो भवतीत्यादिश्वतिश्यो निरङ्कृशमेवेश्वर्यं भवतीति प्राप्तम् । तत्र जगवुत्पत्त्यादिव्यापारं वर्जायत्वेवाऽणिमाचैश्वर्यं भवतीति साङ्कृशमेव तत् । जगद्व्यापारस्तु नित्यसिद्धस्थेवेश्वरस्थेति सिद्धान्तीिकयते । तत्र हेतुः-प्रकरणिमतरेषामसित्तहितत्वञ्च । यत्र हि, सदेव सोम्येदमम् इत्यादौ जगद्व्यापारः श्रूयते । तत्र परमञ्चर एव प्रकृतां, नेतरेषां सित्रधानं तस्मात् । नच,
भाष्नीति स्वाराज्यमिति प्रत्यक्षोपदेशिवरोधः । पतद्रं भाष्नोति

मनसस्पतिमिखनेन आधिकारिको यः सविव्रमण्डलादिषु विशे-षायतनेष्ववस्थित ईश्वरः पूर्वसिद्धः सर्वमनसां पतिस्तत्प्राप्तिश्चा-षणात्तदायत्तेव स्वाराज्यप्राप्तिरिति बोधनात् । तद्ग्रे, वाक्पतिश्च-क्षुष्पतिः श्रोत्रपतिर्विशानपतिः, पतत्ततो भवतीति फलस्य तत पव आवणाच्च। एवं सूत्रद्वयं व्याख्याय विकारावर्त्तिसूत्रे त्वेबं बद-न्ति । परमेश्वरक्रपं विकारावर्ति च । तावानस्य महिमा ततो ज्यायांश्च पुरुष इत्याम्नायो यतस्तस्य परमेश्वरस्य द्विरूपां स्थितिमाह तच्च निर्विकारं रूपं विकारालम्बना न प्राप्नुवन्ति । अतस्कतु-त्वात् । अतो यथा ब्रिरूपं परमेश्वरे निर्गुणं रूपमनवाष्य सगुण ए-षावतिष्ठन्ते । एवं सगुणेऽपि निरवग्रहमेश्वर्यमनवाष्य सावग्रहाय एवावतिष्ठन्त इति। अग्रिमसूत्रे च, न तत्र सूर्यो भातीति प्रत्यक्षा श्रुतिनं तद्भासयते सूर्य इति गीतास्मृतिश्च परमेदवरस्य विकारा-ऽवर्त्तित्वं दर्शयतः। तदेवं विकारावर्त्तित्वं परस्य ज्योतिषः प्रसिद्धमि-त्यभित्राय इति । अग्रे तु भागमात्रसाम्येनैश्वर्यस्य सावग्रहत्वं व्या-ख्याय तेन सातिशयत्वं प्राप्ते शब्दादनावृत्ति व्याहृत्य सम्यग्दर्शना-नां विष्वस्ततमसां तु नित्यसिद्धनिर्वाणपरायणानां सिद्धवानावृ-त्तिस्तदाश्रयणेनैव सगुणशरीराणानामनावृत्तिसिद्धेरिति कैमुतिक-मुका समापयन्ति॥

तन्मते विकारावस्यादिस्त्रद्वयमनतिप्रयोजनम् । जीवस्य सावप्रहेश्वयंसाधने रूपद्वयंधिकयोस्तयोरनुपयोगात् । नच दृष्टान्तार्थमुपयोगः । विकारावर्त्तिनोऽप्राप्ती अतत्कतुत्वस्य हेतारिवात्र सावप्रहेश्वयं हेतोरकथनेन दृष्टान्तमात्रस्याप्रयोजकत्वात् । नच वान्यस्पित्ना निरवप्रहत्वस्योपासनविध्यगोचरत्वादुपासके तदक्रतुत्वस्य समर्थिततया अतत्कतुत्वस्यव तत्रापि हेतृत्वमुक्तप्रायमेविति वाच्यम् । मनोमयः प्राणदारीर दृति हादीपासनवाक्यं सर्वकर्मेति विशेषणस्य सर्वे विश्वं तेनेश्वरेण क्रियत दृति जगत्सर्व कर्मास्य स सर्वकामी स हि सर्वस्य कर्त्तीतश्चतेरित्येवं व्याख्याततया निरव-श्चहत्वस्य विध्यगोचरताया वक्तुमद्यक्यत्वात् । नचोपासनासु पुरुपस्य विध्यधीनत्वेनास्वातन्त्रयात् फलद्द्यायां तथात्वामिति युक्तम् । पूर्वावस्थाधमस्य तदानीसुपगमे बद्धत्वस्यापि तदा प्राप्त्यापत्त्या मुक्तिविष्ठवस्यैवापत्तः । यश्च स्वातन्त्रये प्रातिभत्वप्रसङ्गादित्युक्तं,

तत्र नवनवोल्लासशालिनी बुद्धिः प्रतिमा, तत्सम्बन्धत्वमिति यदि तदा तु, स यदि पितुलोककामो भवतीत्यादिना नवनवबुद्धीनां श्रु-त्येव सूचनात्तत्प्रातिभत्वे स्वातन्त्र्यस्य दुरपोहताया एव सिद्धेः । तथाच "युक्तिभिरतिशिथिलाभिः समाद्धानो इहान् दोषान् । वा-चस्पतिरपि भाष्यव्याख्याव्याजेन दूषणं व्यक्ती"त्यव सिद्धम् । न-चैवं सिद्धान्तेऽपि मनोमयवाक्योक्तोपासकस्य तथात्वापत्या जग-व्वयापारापत्तिरितिशङ्कनीयम् । न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दश्यत इति श्रुत्या ताइशस्य फलस्य ततो व्यभिचारणात्। यथा कतुरिति पुरुष-विशेषणबोधके पदे प्रकारांशे पुरुषाधिकारस्यापि निविष्टत्वात् स-मत्वाद्याकाङ्कायाश्च, तेनाहीत ब्रह्मणा स्पर्कितुं क इति, उपति इ वै स तं योऽस्मात् पूर्वो बुभूषतीति श्रुतिभ्यां निषिद्धत्वेन ताहशोपा-मनेऽधिकारस्य निवृत्तेश्च । नचायमेव समाधिः शाद्क्ररेऽपि मतेऽ-स्मिवति वाच्यम् । तन्मते निर्गुणस्य रूपस्य सर्वाभ्यधिकत्वेन सगु-ण १ अर्याधकराहित्याभावनाधिकसाहित्ये प्राप्ते उक्तरीत्या समसा-हित्यस्यापि वक्तुं शक्यतया तदाहित्यस्यापि दुरुपपादस्वेनैतच्छ्ररु-तिविषयतायास्तत्र वक्तुमराक्यत्वात् । समाभ्यधिकनिषेधाव-धिकतया निर्गुणवोधकत्वे च सगुणे समसाहित्यस्यैवापत्तेश्च । अधिकारविचारेणाऽतन्कतुत्वसाधने च निरवग्रहतायाः प्राप्तेरैवामा-वेन स्वातन्त्रयशङ्काया पवानुदयात् स्वातन्त्रये प्रातिभत्वप्रसङ्गस्यैवा-5भावादिति दिक् ॥

भास्कराचार्यास्तु—सिद्धान्ते, अविभागेन हष्टत्वादित्यारश्य परमकारणे सायुज्यं गतानां निरविधकमैदवर्यामिति स्थितम्। ये पुन-वैदान्ते द्वेतवादिनां मन्यन्ते, मुक्ताः पृथगवातिष्ठन्त इति, तन्मतम-श्युपगम्य साविधकमैश्वयं तेषामिप प्रतिपाद्यितुं जगद्व्यापारव-जाधिकरणमारभत इत्युक्त्वा, जगद्व्यापारादिसूत्रं पूर्ववदेव व्या-स्याय, विकारावर्त्तिसूत्रे, पारमेदवरं पुनरेदवयं नित्यसिद्धं, विका-रावर्त्ति. स्वमहिमप्रतिष्ठत्वात्, तावानस्य महिमेति श्रुतेः। कार्यश्र-द्वालोकवर्त्तिनां मुक्तानां सङ्कल्पादेवेति श्रुतेः। तदैरममदीयं सरस्तद-द्वत्थः सामसवन इति बहुविधमैदवर्ये प्रकीस्यं तत्रेश्वरायस्तित्युप-पन्नम्। दर्शयत इति सूत्रे, परस्य ज्यातिषां विकारावर्त्तित्वं विकारानु-प्राहकत्वं च,न तत्र सूर्यो भातीत्यादिश्रुतिस्मृती दर्शयत इत्युक्तवन्तः ॥

तन्मते विकारावर्त्यादिसूत्रयोर्यद्याप न वैयर्थ्य, तथापि इहर-विद्योक्तब्रह्मलोकस्य कार्यत्वं यद्क्रीकृतमेतरन्येश्च । तांच्चन्त्य-म् । तत्कार्यत्वषोधकप्रमाणानुपलम्भात् । नच प्रभुविमितं हिरण्मय-मिति वेश्मविशंषणे विमितमितिपदे निर्मितत्वकथनादेकदेशस्य कार्यत्वे सर्वस्य तथात्वं राङ्माम् । विमितपदस्य विरोपेण मितं बात-मित्यर्थकतयाऽपि नेतुं शक्यत्वेन तता निर्णयाभावात् । नापि, सृती-यस्यामिनो दिवीति ब्रह्माण्डान्तर्वर्तित्वश्रावणासन्नाशे एतन्नाशा-रकार्यत्वमिति वाच्यम् । नास्य जरयैनज्ञीर्यतीत्यादिना आत्मरूपता-बोधनेनास्याः राष्ट्रायाः प्रागव निरस्तत्वात् । नच तदन्यदेव, नेदाम-ति वाच्यम् । एकप्रकरणगतत्वेन पूर्वम्, एतत्सत्यं ब्रह्मपुरामत्यननो-कस्य ब्रह्मपुरस्य, तदरश्च ह वैण्यश्चार्णवीं ब्रह्मलोक इत्यादिना परि-करपूर्वकं तत्प्रपञ्चनस्येव भासमानतया भेदस्य वक्तुमशक्यत्वात्। उपवृंहितं चैतद् वाराहे चातुर्मास्यमाहातम्य चतुर्दशाध्याये क्षीरम-मुद्रं प्रकृत्य ''तन्मध्ये मम लोकस्तु परितो वलयाकृतिः । योजनानां तु लक्षाणि विंशतिस्तस्य विस्तृतिः। श्वेतद्वीप इति ख्यातः प्रलयेर्पप न नश्यती"त्युक्त्वा, तत्र श्रीभृदुर्गात्मकभागत्रयं तत्परिमाणं संस्थां खोक्त्वा, तत्र भूदुर्गाभागयो स्तत्स्थानां चावान्तरप्रलये नाशाभावम्-कत्वा, तस्मिन् स्थाने लयं याते प्रविशन्तयुद्रे ममेति ब्रह्मणो लये भू-दुर्गाभागस्थानां स्वोदरे स्थितिमुक्त्वा "श्रीभागे संस्थिता ये तु न तेषां प्रलये भयम् । शाइवतः स तु मं लोको न नश्येद् ब्रह्मणो लयं । मु-का एव तु मां तत्र वीक्षनते सर्वदैव तु । कल्पान्तप्रभवो वाह्यर्जलं वा भूमिदुर्गयोः। भागौ न स्पृशते नौ हि चक्रेण परिरक्षितौ। तत्र स्था-स्तु जनाः सर्वे मोदन्ते सर्वदेव तु । कल्पान्तप्रभवां बाधां न ते जा-नित जातुचित्। इवेतद्वीपादधस्तानु पृथ्वी तिष्ठति पीठवत्। स्पृष्टी स्पृशित तद्द्वीपं प्रलयं तु वियुज्यते। ममशक्येव स द्वीपः सदा ति-ष्ठति शाइवतः । भूमिश्रीभागयोर्मध्ये लक्षयोजनविस्तृतः । अरनामा-सुधाऽम्मोधिमुक्तामुक्तनिषवितः। अर्धे तस्य तु भूभागः श्रीभागस्या-र्धमेव च। लक्षयोजनमध्यं तु द्वीपाकारोऽस्ति तत्तरम्। दशयोजन-साहस्रं विस्तृतिस्तस्य कीर्त्तिता । अर्धनाशो भवत्तस्य प्रलये च पुनः पुनः । अर्थो भागस्तु मुक्तानां ऋीडास्थानं न नइयति । दुर्गा-श्रीभागयोर्मध्ये ण्यनामाऽमृतसागरः । तस्याऽप्यवं विभागांऽस्ति नि-

खानित्यविभेदतः। अर-ण्याख्यो सुधासिन्धु मम लोकत्रयेऽपि च। वर्त्तेते मम भक्तानां कीडाये सर्वकामदा"विति। लोकत्रयंतु वैकुण्ठा-ऽनन्तासन-इवेतद्वीपभेदेन तत्रैवोक्तम्। तेषु छान्दोग्योक्तो वैकुण्ठा-ख्यो क्षेयः। तृतीयस्याऽमितो दिवीति विशेषणेन उद्याखत्वबोधना-दिति। अतः स लोको न कार्यः, किन्तु नित्य एवेति निश्चयः। लोकस्य ब्रह्मक्षपत्वादेव च न तत्प्रभोरिष स्वप्रतिष्ठत्वहानिरिति सर्वमनवद्यम्॥

रामानुजाचार्यास्तु—मुक्तस्यैदवर्ये जगत्सृष्ट्यादिपरमपुरुषा-ऽसाधारणम् ? उत तद्रहितं केवलपरमपुरुषानुभवविषयमिति ? सं-शये, जगदीरवरत्वमपीति पूर्वः पक्षः । निरञ्जनः परमं साम्यमुपै-तीति श्रुतेर्मुक्तस्य सङ्कुल्पत्वश्रुनेश्च । तत्र सिद्धान्तस्तु जगद्व्यापारं-वर्जे मुक्तैश्वर्य निरस्तिनंखिलतिरोधानस्य मुक्तस्य निर्व्याजब्रह्मानुभ-वरूपमैश्वर्यम्। तत्र हेतु:-प्रकरणादित्यादि । अर्थस्तु पूर्ववदेव । श्रुतयः परं बह्वच उपन्यस्ताः । अग्रिमसूत्रे च, स खराड् भवती-त्यादिभिजगित्रयमनरूपं व्यापारमाराङ्का आधिकारिकमण्डलखो-केरित्यस्य अधिकारे नियुक्ता ये हिरण्यगर्भादयो मण्डलं तेषां लोकाः तत्थां भोगा मुक्तस्याकर्मवद्यस्य भवन्तीत्ययमर्थस्तस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारा भवतीत्यादिनोच्यते। तथाच कर्मा ऽप्रतिह-ताक्षानो मुक्तो विकारिलोकान् ब्रह्मभूताननुभवतीत्यनेन वाक्येनो-च्यते. न जगद्व्यापार इत्युक्त्वार्धप्रमसूत्रेषु मुक्तस्य सत्यसङ्कल्प-त्वं परमपुरुषसाम्यं च परमपुरुषासाधारणनिखिलजगिन्नयमनश्च-त्याऽनुगुण्यन वर्णनीयमिति साधयन्ति ॥ तेन तन्मतं सिद्धान्ताद् अविरुद्धमित्युपरम्यते ॥

तन्मतचौरस्तु—रामानुजाचायवदेव सूत्राणि व्याख्याय शिवलोकस्य सर्वतः परत्वं परब्रह्मणः शिवाकारत्वं चोक्तवान् । तन्तु
ततुपन्यस्तेन्द्रप्रजापितसंवादश्रुतरिप विरुद्ध्यतं । तत्र, स उत्तमः पुरुष
इत्यनेन परज्योतिषः पुरुषोत्तमत्वेन प्रतिपादनात् । अग्रे च इयामाच्छवलं प्रपद्यं इत्यादिना इयामवर्णश्रावणाद्य लोकोऽपि ततः पूर्वे
दहरिवद्योक्त पव सिन्निहितः । स चारण्याख्याणवद्वयव्यामो वाराहपुराणवाक्यभगवल्लोकत्वेन निश्चितः । अथर्वशिरःशिखाद्याश्च विद्याः भगवद्विद्यानां न तुल्याः । अथर्वशिरःशिखाद्यायश्चरतं मेकमेकेन

मन्त्रराजजापकेन तन्समिति नृसिहपूर्वतापनीये आवणात् । अ-तस्तत्प्रतिपाद्यस्य रूपस्य न भगवसुरुयत्वम् । वेद्योत्कर्षत एव वि-द्योत्कर्षसिद्धेरिति । एतत् पूर्व पूर्वमिप किश्चितुकं प्रहस्ताख्ये वाद् च मया निपुणतरमुपपादितमिति न पुनः प्रपञ्च्यते ॥

माध्वास्तु — जगद्व्यापारसुत्रे, सर्वान् कामानाप्त्वा अमृतः समभवदिति काञ्चन श्रुति लिखित्वा तस्या जीवप्रकरणगतत्वाजी-वानां जगजाननादिसामर्थविद्ररत्वाच सृष्ट्यादिभ्योऽन्यानेव का-मानाप्नोतीत्युक्ता "खाधिकानन्दसम्प्राप्ती सृष्ट्यादिव्यापृतिष्वपि। मुक्तानां नैव कामः स्यादन्यान् कामाँस्तु भुअते । तद्योग्यता नैव तेषां कदाचित् कापि विद्यते । नचायोग्यं विमुक्तोऽपि प्राप्तुयात्र च कामयेदि"ति वाराहवचनं लिखन्ति। अग्रिमसूत्रे च, सर्वस्मै देवा षिक्षमावहन्तीति श्रुत्या ब्रह्मविदि जगदैदवर्यमस्तीत्याराङ्का. तत्र आधिकारिकमण्डलस्थ आधिकारिकसमृहाधिपतिर्वह्या, तत्रोच्यत ६-त्युक्ता "आत्मेत्येवं परं देवमुपास्यं हरिमव्ययम् । केचिदत्रेव मुच्य-न्ते नोत्कामन्ति कदाचन ।अत्रव च स्थितिस्तेषामन्तरिक्षे च केचन । केचित् स्वर्गे महलोंके जने तपिस चाऽपरे । केचित् सत्ये महा-शाना गुच्छिन्ति क्षीरसागरम् । तत्रापि क्रमयोगेन शानाधिक्यात् स-मीपगाः। सालोक्यं स्वस्वरूपत्वं सामीप्यं योग एव च । इमामा-रभ्य सर्वत्र यावत् सुक्षीरसागरम् । पुरुषोऽनन्तरायनः श्रीमन्ना-रायणाभिधः। मानुषा वर्णभदेन तथैवाश्रमभेदतः । क्षितिपा मनु-ष्यगन्धर्वा देवाश्च पितरश्चराः । आजानजाः कर्मजाश्च तात्त्विकाश्च राचीपतिः। रुद्रो ब्रह्मेति क्रमशस्तेषु चैवोत्तमोत्तमाः। नित्यानन्दे च भाग च क्वानैरवर्यगुणेषु च। सर्वे रातगुणोद्रिकाः पूर्वस्मादुत्तरोत्तरम् । पूज्यन्ते चावरैस्त तु सर्वपूज्यश्चतुर्मुखः । स्वजगद्व्यापृतिस्तेषां पूर्ववत् समुदीरिता । सयुजः परमात्मानं प्रविश्य च बहिगंताः । चिद्रुपान् प्राकृताँ श्चापि विना भोगांस्तु काँश्चन। भुअतं मुक्तिरवं ते विस्पष्टं समुदाहते"तिगारुडवाक्यानि लिखन्ति । तेन तन्मते मुक्तानां मुक्तेश्च तारतम्यं सिद्धाति। विकारवर्तिसूत्रे च "खाधिकारंण वर्त-न्ते देवा मुक्ताविष स्फुटम।बिंहं हरन्ति मुक्ताय विरञ्च्याय च पूर्ववत्। संब्रह्मकास्तु ते देवा विष्णवेऽत्र विशेषतः। न विकाराधिकारास्तु मु-क्तानामन्य एव तु । विकाराधिकता श्रेया ये नियुक्तास्तु विष्णुने"ति

वाराहवचनं लिखान्ति । तेन तन्मते मनुष्यादीनां चतुर्मुखान्तानां खखव्यापारकरणं तत्राधिकारश्च सिद्धाति। कचित्तु, मुक्ती ता-रतम्यमस्ति, न वेति सन्दंहे तारतम्ये प्रमाणाभावात्तदङ्गीकरणे च निरञ्जनः परमं साम्यमुपैतीति भ्रातिविरोधानमुक्तेः स्वर्गसंसारसाम्या-पत्तेर्मुकानां खसमाभ्यधिकदर्शनं दुःखेर्पादिप्रसङ्गाच न मुक्ते-स्तारतम्यमितिं पूर्वपक्षः । सिद्धान्तस्तु—तैत्तिरीये, सेषा नन्दस्य मोमारसा भवति ते ये शतं मानुषा आनन्दाः स एको मनुष्यगन्धर्वा-णामानन्दः श्रोत्रियस्य चाऽकामहतस्येत्यादिश्रुत्या मनुष्यगन्धर्ष-प्रभृतिब्रह्मान्तानां श्रोत्रियत्वमकामहतत्वं चश्रावितम् । वाजस-नेयके च, अथ ये शतं कर्मदेवानामानन्दाः स एक अजानजानां देवानामानन्दा यश्च श्रोतियोऽत्रृजिनोऽकामहत इत्यादिश्रुत्याऽजान-जानारभ्य ब्रह्मलोकस्थानन्दपर्यन्तमकामहतत्वमवृज्ञिनत्वं, च श्रावि-तम्। अकामहतत्वं च कामकृतोपद्रवरहितत्वं, न त्वकामत्वं हतश-द्ववैयर्थ्यात् । अवृज्ञिनत्वं च पापरहितत्वं, तुःखरहितत्वं वा । अवृ-जिनत्वाकामहतत्वयोश्च यत्राप्ताः कापास्तत्र माममृतं कृधीति श्रुत्या, स हि मुक्तोऽकामहत इति ब्रह्माण्डवाक्यंन च मुक्तलिङ्ग-त्वम् । नचैतयोरपरोक्षक्षानिलिङ्गश्वमिति शङ्क्यम् । प्रारब्धप्रापत-त्कार्यदुः खयास्तिस्मन्नपि सत्त्वात् । श्रोत्रियत्वमपि मुक्तस्यैव मु-क्यम् । "प्राप्तश्रुतिफलत्वात्तु श्रोत्रियाः प्राप्तमोक्षिणः । ते एव चाप्तकामत्वात तथाऽकामहता मता"इति भारतोक्तः। एवं स-त्येतेषां मुक्तलिङ्गत्वम । एवं सत्येतयोः श्रुत्योरुत्तरोत्तरमानन्दा-धिक्यकथनं मुक्तितारतम्ये पर्यवस्यति । किञ्च । अक्षण्वन्तः कर्ण-वन्तः सखायो मनोजवेष्वऽसमा बभूवुरित्यादितैत्तिरीयश्रुतौ मनो-वेगे सर्वेषामसाम्यकथनात् । "मुक्तानामपि सिद्धानां नारायणप-रायणः । स दुर्लभः प्रशान्तात्मा कोटिष्विप महामुने "इति श्री-भागवतवाक्ये, मुमुक्षोरमुमुश्चस्तु परो ह्यकान्तभक्तिमानिति पुरा-णान्तरवाक्ये, अन्ये त्वेवमजानन्त इति, स्त्रियां वैश्यास्तथा शुद्रा इति गीतावाक्ये च साधनतारतम्यंन फलतारतम्यप्रतिपादनात् । अनि-मित्ता भागवती मिक्तः सिद्धर्गरीयसीति वाक्ये चाल्पर्भाक्तसाध्य-मुक्तितोऽधिकभक्तिसाध्यमुक्तेराधिक्यप्रतिपादनात् । अस्मदादिमु-कभोगो, मुक्तचतुर्मुखभोगाभिकृष्टः अस्मदादिभोगत्वात् संसार-

#### जानीत परमं तक्वं यशोदोत्सङ्गलालितम् ॥ तदन्यदिति ये माहुरासुराँस्तानहो बुधाः ॥ १ ॥

श्वाऽस्मदादिभोगवदित्यनुमानाद्षि मुक्ती तारतम्यमेव पर्यवस्यतीति प्रमाणाभावक्षपो हेतुरिक्दः । दुःखाभावसत्यकामत्वादिना सरःसागरयोरिव ख्वयोग्यानन्दपूर्त्या च मुक्तानां ब्रह्मसाम्यश्रुरयुपपत्तंस्तिद्वरोधक्रपो हेतुर्ण्यसिद्धः । बहुजन्मभिगंतदोषत्वे ब्रह्माऽपरोक्षाद् द्वेषर्ण्यादिसम्भावनाया एवाभाव इति सोऽण्यसिद्धः । अतो
सुक्तितारतम्यं निष्पत्यूहमिति वद्नित । तत्र यदि मुक्तेस्तारतम्यं
तदापि मुक्ति प्रति तत्तदुपासनाया भक्तेवा तद्वुक्षपाया एव कारणत्विमिति तत्कतुन्यायादेव तारतम्यक्रमादिसिद्धिरिति किमनेन
विचारेणेति प्रकृतानुपयोगात्तद्वुचिन्तनप्रयोजनस्याऽण्यनुपलच्छेश्च
तत्र वयमुदासीनाः॥

प्रकृतमनुसरामः ॥ अत्रैतत् सिद्धम् । श्रानमार्गीयाणां तद्दीत्याऽदृश्यस्वादिगुणकाक्षरोपासनं तत्कतुन्यायेन तादशेऽक्षरे प्रद्वीव
सन् ब्रह्माऽप्येतीतिश्रुत्युक्तो लयः । अक्षरस्य, तद्धाम परमं ममेति
बाक्योक्तमगवद्धामत्वश्चानपूर्वकं नित्यभगवलांकत्वेन भगवद्भिश्नत्वेन दृहराद्युक्तरीत्यापासने यथाधिकारं सालोक्यादिचतुष्टयप्राक्षिः । आदित्याद्युपासनानामङ्गोपासनात्वात् पञ्चाग्न्युपासनाया अपि
तत्रैव प्रवेशस्योपादितत्वाद्विरादिक्रमण गत्याऽमानवेन पुरुषण भगवलांकप्राप्तिरेश्वयादिभोगश्च । उपासनायां मर्यादामक्तिसाहित्ये
तु वेकुष्ठादिलोकेषु भगवत्सवकत्वमधिकम् । तद्दा रामानुजभाध्योक्तरीत्या भगवद्वनुभवः । तत्रापि भक्तंश्कत्वे तु भगवष्यरणे कौस्तुभादौ वा प्रवेशन भगवत्सायुज्यम् । अनुप्रहविशेषेण पुष्टिभक्तौ
तु, भक्त्या मामभिजानातीत्युक्तरीत्या स्वस्मिन् प्रवेश्य भूमविद्योक्तरीत्या पुनः प्रथमाविभोध्यमजनानन्दानुभावने, सोऽश्चुत्रद्दित श्रुत्युक्तरीतिकं भोगं कारयतीति ॥ २२ ॥

एवं सर्वे शास्त्रं व्याख्याय स्वीयशिक्षार्थं संक्षेपेण तद्यंमुप-दिशन्ति । \* जानीतित्यादि \* । \* तद्दन्यदिति \* तत् प्रमं तस्वम् । अन्यद् यावद्धर्मशून्यम् ॥ १॥ नानामतध्वान्तिवनाश्वनक्षमो
वेदान्तहृत्पद्मविकासने पदुः ॥
आविष्कृतोऽयं भुविभाष्यभास्तरो
सुधा बुषा धावत नाऽन्यवर्त्मसु ॥ २ ॥
पुरन्दरमदोद्भवपचुरदृष्टिसम्पीडितस्वकीयवरगोकुलाऽवनपरायणो लीलया ॥
स्मिताऽसृतसुदृष्टिभिः परिपुपोष तान यो गिरिं
दधार च स एव हि श्रुतिशिरस्सु संराजते ॥ ३ ॥
श्रीकृष्णकृपयैवाऽयं सिद्धान्तो हृदि भासते ॥
तेनाऽधिकं वरीवर्त्ति न वक्तव्यं हरेर्नृणाम् ॥ ४ ॥
भाष्यपुष्पाञ्जलिः श्रीमदाचार्यचरणाऽम्बुने ॥
निवेदितस्तेन तुष्टा भवन्तु मिय ते सदा ॥ ५ ॥

इति श्रीमद्वेदव्यासमतवर्त्तिश्रीवल्लभाचार्यविरचिते ब्रह्मसूत्राऽणुभाष्ये चतुर्थाध्यायस्य चतुर्थःपादः । समाप्तः ॥ समाप्तश्चतुर्थोऽध्यायः ॥४॥४॥

भाष्यविभावनार्थमुपिदशन्ति । \* नानेत्यादि \* ॥ २ ॥ अत्रोक्तस्य फलस्य भगवत्कपाधीनत्वाद्भगवतः कृपालुत्वं स्वीयरक्षकत्वेन स्फुटीकुर्वन्ति \* पुरन्दरेत्यादि \* । हिर्हेतौ ॥ ३ ॥

भाष्यविभावनयाऽर्थस्फुरणंऽपि भगवत्कृपाया एव कारणत्वं न पाण्डित्यादेशित्याद्यायेनाहुः \* श्रीकृष्णत्यादि \*॥४॥

गुणापसंहारपादमारभ्य सार्खाध्यायस्य खयं करणात्तदाचा-र्येषु निवेदयन्तः समाप्ती मङ्गलं कर्त्तव्यमिति शिष्टाचारं च शिक्षयन्त आचार्याणां प्रसादमाशासते \* भाष्यत्यादि \* अर्थस्तु श्लोकानां स्फुट इति शुभम् ॥ ५॥

कीडन् श्रीवालकृष्णः परमकरुणया मन्मनः प्रेरियत्बा भाष्यार्थं योऽतिगुढं प्रकटितमकरोत् सम्प्रदाये निवृत्ते ॥ नं नित्याऽकुण्ठशिक्तं वृतनिखिलनिजाऽज्ञानसंसारहारं म्मृत्वा स्मृत्वोपकारं प्रमुद्धितमुद्धितः स्वप्रभुं सन्नमामि ॥१॥ मायावादादिवादैर्घ्यवहितमिव तं ब्रह्मवादं प्रकादय श्रीमत्कृष्णाश्रया तद्वतिपथ उदिनो दैवजीवाऽवनार्थम् ॥ यैस्तान् श्रीकृष्णरूपान् प्रियतगुणगणान् श्रीमदाच।यवयोन् ध्यायं ध्यायं नमामि स्वहितमवहितस्तत्कृपादृष्टिवृष्ट्या ॥ २॥ श्रीविष्टलेशाङ्घिसरोजयुग्मं नमामि येदीसजनाऽवनाय॥ पुष्टिप्रकारः श्रुतिगूढ आविष्कृतो निरस्तेन्मद्मायिवादः ॥३॥ श्रीविञ्चलेशपादाब्जप्रसादवरलाभतः॥ प्रकाशमणुभाष्यस्य वितन्वन् पुरुषोत्तमः॥४॥ तदीयचरणद्वन्द्वे निवेद्य कुसुमाञ्जलिम् ॥ तदीयदास्यलाभाय प्रसादमभिवाञ्छति॥५॥ यदत्र सदसद्वापि जीववुद्धा मयादितम्॥ तत् क्षमन्त्वपराधं में ऋपया दीनवत्सलाः॥६॥ प्रलयजलद्बृष्टगीवजस्यावनाय स्वमृदुकरनखाग्रन्यस्तगावर्द्धनाद्रिः॥ वदनविधुमयूर्वनेत्रतापं निजाना-मपनयतु हृदीशः स्थापयन् पादपद्मम्॥ ७॥ इति श्रीमद्रव्लभाचार्यचरणनखचन्द्रनिरस्तहृद्यध्वान्तस्य श्रीपीताम्बरात्मजस्य पुरुपोत्तमस्य कृती भाष्यप्रकाशे चतुर्थाध्यायस्य चतुर्थः पादः॥४॥४॥ समाप्तोऽयमध्यायः। सम्पूर्णश्चाऽयं भाष्यप्रकाशः॥

# BENARES SANSKRIT SERIES;

COLLECTION OF SANSKRIT WORKS

EDITED BY THE

PANDITS OF THE BENARES SANSKRIT COLLEGE,

UNDER THE SUPERINTENDENOR OF R T. H. GRIFFITH, M. A., C. I. E.

G. THIBAUT, Ps. D.

Nos. 99, 100, 103, 107, 110, 114, 117, 118, 119, 120, 124, 125, 127, 128 & 129.

# श्रीमदणुभाष्यम्।

श्रीश्रीवल्लभाचार्यविरचितम्।

गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजीमहाराजित्रिः चित्रभाष्य-प्रकाशाख्यच्याख्यासमतम् ।

श्रीमदाचार्यश्रीवलमाधीश्वरशुद्धाद्वेतमप्रदार्यावतुषा रक्षगापालभट्टन संशोधितम् ।

ANU BHÂSAYA,

On Brahmasûtra by Ŝrî Vallabhâchârya, With the Commentary called Bhâshya Prakâsa, By Goswâmi Ŝrî Purushottamjee Mahârâj. Edited by Ratna Gopâl Bhatta.

#### BENARES:

Published by the Proprietors Messrs. Braj B. Das & Co., AND SOLD BY H. D. GUPTA.

Secretary, Chowkhamba Sanskrit Book Depot.

Printed at the Vidya Vilas Press, Benares.

1907.

Registered under Act XXV. of 1867. (ALL RIGHTS RESERVED.)

#### श्रीकृष्णाय नमः ।

--

अथैतत् किल श्रीवल्लभाचार्यविरचितं ब्रह्मसूत्राणुभाष्यं गो-स्वामिश्रीपुरुषोत्तमजीमहाराजांवरचितप्रकाशाष्यच्याष्यामाहिते स-मुद्रच प्रकाशितं वरीवर्ति । तत्र श्रीवल्लभाचार्याः पूवपुरुषपगम्परातः स्वयञ्च बहुसोमयाजिनस्तैलङ्गवेल्लनाटीज्ञातीय-खम्मंपाटीवारु-इत्यु-पनामवतः श्रीलक्ष्मणभट्टदीक्षितस्य सूनुतया, पञ्चात्रशाद्यिकपञ्चद्-शशाततमे १५३५ विक्रमार्कवत्सरे पूर्णिमान्तगणनया माधवक्रण्णेका-द्रयाम् आविभूताः ।

श्रीपुरुषोत्तमचरणास्तु श्रीवल्लभाचार्यात्मजगोस्वामिश्रीश्री-विष्ठलनाथदीक्षितसूनुषु तार्तीयीकश्रीबालकृष्णजीतः पुरुपगणनया पञ्जमी संख्यां भूषयन्तः प्रोद्भूताः ।

तत्र श्रीवल्लभाचार्यशुद्धाद्वैतसम्प्रदायस्य मूलभूतोऽयं भाष्य-प्रन्थः। स च शुद्धलिखितपुस्तकतः संशोध्य संमुद्धितः।

भाष्यप्रकाशस्तु अत्यन्तं दुर्लभः। स च श्रीवल्लभाचार्यकुल-कमलदिवाकर—श्रीश्रीमुक्तन्दराय—श्रीगोपाललालप्रभुसेवाप्रवीण-श्रीमत्प्रभुचरणगोस्वामिश्रीविष्ठलनाथदीक्षिततन् जनुः-श्रीमहाराज-गोस्वामि-श्रीयदुनाथजीवंशावतंस-पष्ठगृहतिल्लाकतकाशीवास्तव्य-गोस्वामिश्रीगिरिधरजीमहाराजेः श्रीरामकृष्णभट्टाय वितीर्णे शस्तं पुस्तकं समवलम्य प्रकाशितः।

अत्र संमुद्रणे निरुक्तपुलकाधारेण लेखितं सकलप्राचीन-दुर्लभग्रन्थसम्पादनशील- श्रीयुतगोविन्ददासमहाशयसकाशादपरं प्रकाशपुलकमानीय संमलनाय मिन्नकटे स्थापितवतो नानाविध-दर्शनप्रकाशनपरायणश्रीयुतर्हारदासगुप्तामिधमहाशयस्य प्रोत्साह-नेन यथामित संशोधितवानिसम् ग्रन्थरत्नद्वयम् । तत्र मत्प्रमादा-ज्ञातानां स्खलितानां क्षमापने सन्तो मया प्रार्थनीया एवेल्यल विस्तरतः॥

> सत्पक्षपातिना हंसा नूनं नालीकवलुभाः॥ गुणं गृह्णीत, मा दोषं नीरक्षीरिववेकिनः॥१॥

> > रत्नगोपालभट्टः ।

# बनारससंस्कृतसीरीजनाम्नी वाराणसेयसंस्कृतपुस्तकावली।

दयं पुलकावली खण्डशो मुद्रिता भवति । अत्यां संस्कृतभाषानिवदा बहवः प्राचीना पुलभा उत्तमोत्तमाः केचिद्कुलभाषानुवादसहिताश्च प्रन्था मुद्रिता भवन्ति । तांश्च प्रन्थान् काशिकराजकीयसंस्कृतपाठशालीयपण्डिता अन्ये ऽपि विद्वांसः शोधयन्ति । यैप्रीहकमहारायैरियं पुलकावली नियमेनाविच्छेदेन संग्राह्या तैस्तदेकेकस्य खण्डस्य ॥ ) मूल्यं प्रापणव्ययश्च = ) देयः । अन्यैमेहाशयैर्यैः कानिचित् खण्डानि संग्राह्याणि तैश्च प्रत्येकं खण्डानां
१ ) मूल्यं प्रापणव्ययश्च = ) देय इति ॥

#### तत्र मुद्रिता ग्रन्थाः।

| सिद्धान्ततत्त्वविवेकः खण्डानि ५                            | Cq. | 0 |
|------------------------------------------------------------|-----|---|
| अर्थसङ्ग्रह अंग्रजीभाषानुवादसहितः                          | 8   | • |
| तन्त्रवार्त्तिकम् खण्डानि १३                               | १३  | 0 |
| कात्यायनमहार्षेप्रणीतं शुक्रयजुःप्रातिशाख्यम् सभाष्यं ख० ६ |     | 0 |
| सांख्यकारिका चन्द्रिकारीकागीडपादभाष्यसहिता                 | 8   | 0 |
| वाक्यपदीयम् खण्डानि ५ (प्रथमभागः प्रथमद्वितीयकाण्डे        |     |   |
| पुण्यराबरीकासहित खण्ड ३। द्वितीयभागः तृतीयाका-             |     |   |
| ण्डम् हेलाराजटीकासहित खण्ड २)                              | G   | 0 |
| रसगङ्गाधरः खण्डानि ९                                       | ९   | 0 |
| परिभाषावृत्तिः खण्डे २                                     | ર   | 0 |
| वैशेषिकदर्शनं किरणावलीटीकासंवलितप्रशस्तपादप्रणीत-          |     |   |
| भाष्यसिंहतम् खण्डं २                                       | 7   | ٥ |
| शिक्षासङ्ग्रहः खण्डानि ५                                   | e   | 0 |
| नेष्कर्भ्यसिद्धिः खण्डानि ४                                | 8   | 0 |
| महर्षिकात्यायनप्रणीतं शुक्कयज्ञस्सर्योनुकमसूत्रम सभाष्यम   | 3   | • |
| ऋग्वेदीयशौनकप्रातिशाख्यं सभाष्यम् खण्डानि ४                | 8   | ٥ |
| (बृहत्) वैयाकरणभूषणम पदार्थदीपिकासाहितम खण्डानिध           | 8   | 0 |
| विवरणोपन्यासः सटीकवाक्यसुधासहितः खण्डे २                   | ર   | 0 |
| तस्वदीपनम् (पञ्चपादिकाविवरणस्य व्याख्यानम् ) स०८           | 6   | ٥ |
| वेदान्तदीपः (श्रीभगवद्रामानुजाचार्यविरचितः) खण्डानि ३      | 3   | ٥ |
| दुएटीका खण्डानि ४                                          | 8   | ٥ |
|                                                            |     |   |

पातज्ञ सर्शनम्। श्रीरामानंन्द्यतिकृतमणिप्रमाऽऽख्यवृत्ति स० १ ० व्यक्तरणिमताश्चरा । श्रीमद्रजंभद्दप्रणीता ज्ञव्हानि १० १० ० रसमञ्जरी । व्यक्तपार्थकीमुद्या प्रकाशेन च सहिता छ० ३ ३ ० भद्रिकारः व्याव्यासहितः श्रीमद्व्ययदीक्षितकृत उपक्रमपराक्रमसहिनः ज्ञयहे २ ० व्याव्यासहितः श्रीमद्व्ययदीक्षितकृत उपक्रमपराक्रमसहिनः ज्ञयहे २ ० व्याव्यासे नरहरिकृतः तिब्छन्यदिवाकरकृतटीक्षया स० छ० १० ० व्यव्यास्त्रशिपका श्रीमच्छङ्करानन्द्रभगविद्वरिचता छण्डे २ २ ० व्यव्यास्त्रशिपका श्रीमच्छङ्करानन्द्रभगविद्वरिचता छण्डे २ २ ० व्यव्यास्त्रश्चरा श्रीभिवछ्ठभाचार्यविद्यास्त्रमान्य अवद्यान ३ ३ ० श्रीमद्यामपम् । श्रीभिवछभाचार्यविद्याक्षतम् । व्यान्त्रच्याच्यास्त्रमान्य १५ ० तस्वशेखरः । श्रीमच्यास्त्रमान्य व्यव्यास्त्रमान्य व्यव्यक्षत्रमान्य व्यव्यक्षत्रमान्त व्यव्यक्षत्रमान्य व्यव्यक्षत्रमान्य व्यव्यक्षत्रमान्त व्यव्यक्षत्रमान्य व्यव्यक्षत्रमान्य व्यव्यक्षत्रमान्य व्यव्यक्षत्रमान्य व्यव्यक्षत्रमान्य व्यव्यक्षत्रमान्य व्यवस्त्रमान्य विद्यक्षत्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्तरमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्त्रमान्यस्तरम्यस्तिम्यस्त्रमान्यस्यस्त्रमान्यस्तिम्यस्तिम्यस्त्रमान्यस्यस्तिम्यस्तिम्यस्तिम्यस्तिम्यस्तिम्यस्यस्तिम्यस

व्रजभूष्या दास भौर कम्पनी बांदनी बीक के उत्तर नई सड़क बनारस

